
Creencias y ritos en peñas sagradas

SACRA SAXA



Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la Historia

Creencias y ritos en peñas sagradas

SACRA SAXA

Actas del Coloquio Internacional celebrado en
Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016

Editadas por
Martín Almagro-Gorbea y Ángel Gari Lacruz



Sacra Saxa: Creencias y ritos en piedras sagradas: actas del Coloquio Internacional celebrado en 
Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016 / editadas por Martín Almagro-Gorbea y Ángel Gari Lacruz

Huesca: Instituto de Estudios Altoaragoneses, 2017

328 p. : il.
ISBN 978-84-8127-285-7
Culto a las piedras - Congresos y asambleas
Almagro-Gorbea, Martín 1946-
Gari Lacruz, Ángel 1944-
398.32:553.5 (063)

C  De esta edición: Instituto de Estudios Altoaragones, 2017
C  De los artículos: Sus autores

ISBN 978-84-8127-285-7

Maquetación: Gráicas Huesca, S.L.

Instituto de Estudios Altoaragoneses
(Diputación de Huesca)
Parque, 10. E-22002 Huesca
Tel.: 974 294 120. Fax: 974 294 122
www.iea.es / publicaciones@iea.es



NDICEI
Martín Almagro-Gorbea y Ángel Gari Lacruz  ·  PRESENTACIÓN  ·  5

Martín Almagro-Gorbea  ·  SACRA SAXA: UNA PROPUESTA DE CLASIFICACIÓN Y     

METODOLOGÍA DE ESTUDIO  ·  10

Pedro F. Moya Maleno  ·  MAJANOS Y DIFUNTOS: TÚMULOS EN LA HISPANIA CÉLTICA DESDE UNA 

PERSPECTIVA DE LARGA DURACIÓN  ·  34

Marco García Quintela  ·  TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS  ·  66

María João Correia Santos  ·  ¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? CUESTIONES 

METODOLÓGICAS EN TORNO A LOS SANTUARIOS RUPESTRES  ·  113

Fernando Alonso Romero  ·  PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO  ·  151

Joaquín Sanmartín Ascaso  ·  DEL RECUERDO AL AGÜERO. LAS PIEDRAS EN LAS  

CULTURAS SIRIO-MESOPOTÁMICAS DEL BRONCE Y DEL HIERRO  ·  167

Francisco Marco Simón  ·  SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA  ·  184

José Manuel Pedrosa Bartolomé  ·  LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS Y LOS GENTILES DE LOS 

ANDES: RAZAS PREHISTÓRICAS, APOCALIPSIS Y GEOMITOLOGÍAS  ·  200

Frantz E. Petiteau  ·  LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS  ·  224

Isaure Gratacos  ·  PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES (ZONA CENTRAL PIRENAICA)  ·  241

Joseina Roma Riu  ·  DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VÍRGENES ENCONTRADAS  ·  255

Jesús Suárez López  ·  PEÑAS SACRAS EN ASTURIAS  ·  275

José Miguel Navarro López  ·  PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN. UNA PROPUESTA DE 

METODOLOGÍA PARA SU ESTUDIO Y CLASIFICACIÓN  ·  284

Eugenio Monesma Moliner  ·  PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN  ·  303

Conclusiones  ·  326



5Instituto de Estudios AltoaragonesesPRESENTACIÓN

PRESENTACIÓN

Martín Almagro Gorbea y Ángel Gari Lacruz

El Instituto de Estudios Altoaragoneses de la Diputación Provincial de Huesca, ha organizado un coloquio 

internacional sobre Sacra Saxa. Creencias y ritos en peñas sagradas, celebrado con gran éxito en su sede 

oscense del 25 al 27 de noviembre de 20161.

Este coloquio es fruto de la colaboración con la línea de investigación del Gabinete de Antigüedades de la 

Real Academia de la Historia sobre las “piedras sagradas” y el “paisaje sacro”, con la inalidad de abordar el 

estudio de las “peñas sagradas” de acuerdo con una visión interdisciplinar actual. Estas “peñas sagradas” o 

sacra saxa se identiican por los mitos, ritos, leyendas y tradiciones populares vinculados a ellas, así como, 

en ocasiones, por su situación y su estructura. Son características de muchas tierras de España y de todo 

el Occidente de Europa y constituyen verdaderos monumentos de nuestra historia y de nuestra cultura 

popular que enriquecen nuestros paisajes. 

1   Prueba de su éxito son las noticias sobre su celebración ya publicadas en páginas de internet y en revistas especializadas, 
como la de Marco V. García Quintela, “Coloquio Sacra Saxa. Creencias y ritos en peñas sagradas”, November 28, 2016, 
difusión cientíica, Sincrisis. Investigación en formas culturais, Universidad de Santiago de Compostela (https://www.
gruposincrisis.com/single-post/2016/11/28/Coloquio-Sacra-Saxa-Creencias-y-ritos-en-pe%C3%B1as-sagradas) y la de 
Pedro R. Moya-Maleno, “Sacra Saxa: Creencias y ritos en peñas sagradas”. Instituto de Estudios Altoaragoneses - 
Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la Historia. Huesca, 25-27 de noviembre de 2016”, en Complutum, 
27,2, 2016, pp. 436-447 (ile:///C:/Users/usuario/Downloads/54755-105698-3-PB.pdf). 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

6Instituto de Estudios AltoaragonesesPRESENTACIÓN

El estudio de estos monumentos ha permanecido durante muchos años estancado, cuando no ignorado, 

dada la diicultad de precisar su contexto cronológico y de ofrecer una interpretación histórico-cultural más 

objetiva que las interpretaciones míticas de las leyendas populares. Sin embargo, su gran importancia para 

conocer el pensamiento y el imaginario de tiempos remotos ha hecho que cada vez atraigan más a muy 

diversos especialistas, además de a cuantos se interesan por nuestros paisajes y nuestras ricas tradiciones 

populares. 

Para intercambiar los conocimientos y experiencias en estos estudios con la mayor eicacia posible este 

“Coloquio de Huesca” ha reunido a un selecto grupo de especialistas de reconocido prestigio con el deseo de 

potenciar su estudio y su valoración como verdaderos monumentos de nuestro Patrimonio Cultural. El tema 

se ha abordado con una visión interdisciplinar, en la que han participado prehistoriadores, arqueólogos, 

etnógrafos, antropólogos y especialistas en historia de las religiones, en el folclore y en literatura popular, así 

como en documentación cientíica de estos vestigios como bienes de nuestro Patrimonio. Los importantes 

resultados obtenidos se ofrecen en estas páginas a los especialistas y a cuantos estén interesados en este 

tema como un esfuerzo más del Instituto de Estudios Altoaragoneses para que los resultados obtenidos 

queden a disposición de todos y estimulen el estudio y valoración de este rico patrimonio. 

No se pretende aportar una visión deinitiva, ni siquiera una síntesis sobre el estado de la cuestión, pues 

sería todavía prematura, pero los trabajos de los especialistas participantes ofrecen una primera visión 

interdisciplinar de este complejo y tan atractivo campo de estudios que lleva a la discusión, que mejora la 

metodología de estudio y de investigación y que enriquece nuestros conocimientos. Por ello, los estudios 

presentados se acompañan de una buena documentación gráica y del deseo de ofrecer la necesaria 

valoración del contexto que ofrecen las tradiciones míticas locales. 

*

El coloquio se estructuró en tres secciones, que, por razones prácticas, se han mantenido en el orden que 

ofrece esta publicación, aunque se han omitido los coloquios y discusiones a pesar de su interés para no 

alargar excesivamente la obra y facilitar su lectura.

La Sección I. Metodología y Etnoarqueología de las peñas sacras, reúne cuatro interesantes trabajos, 

expuestos en la sesión del día 25 de noviembre por la tarde, tras el acto de apertura. Martín Almagro-

Gorbea, de la Real Academia de la Historia, ofrece una visión general sobre Saxa sacra: una propuesta de 

clasiicación y metodología de estudio. Pedro R. Moya, de la Universidad Complutense de Madrid, aborda 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

7Instituto de Estudios AltoaragonesesPRESENTACIÓN

el tema de los Majanos de ánimas desde la Paleoetnología. En el estudio siguiente, Marco García Quintela, 

de la Universidad de Santiago de Compostela, analiza la Topoastronomía de las piedras sacras en la Edad 

del Hierro y la Antigüedad. Esta primera sección inaliza con el trabajo de Maria João Correia Santos, de 

la Universidad de Lisboa, sobre unos interesantes monumentos rupestres que analiza en su trabajo como 

¿Sillas de reyes o tronos de dioses? Cuestiones metodológicas en torno a los santuarios rupestres. 

La Sección II, celebrada en la sesión matinal del día 26 de noviembre, aborda una visión histórica de los 

Sacra saxa en Oriente y otras culturas, con tres interesantes trabajos que pretenden ampliar el marco 

geográico y cultural del tema. Fernando Alonso Romero, de la Universidad de Santiago de Compostela, 

estudia las Piedras sacras del mundo celta atlántico, Joaquín Sanmartín, de la Universidad de Barcelona, 

presenta el titulado Del recuerdo al agüero. Las piedras en las culturas sirio-mesopotámicas del Bronce y 

del Hierro, y Francisco Marco Simón, de la Universidad de Zaragoza, ofrece una síntesis sobre Sacra saxa 

en la tradición romana.

La Sección III, que se desarrolló durante el inal de la mañana del día 26 de noviembre y prosiguió por 

la tarde de ese mismo día, está dedicada a los estudios sobre las Sacra Saxa en la Literatura y en la 

Antropología. Inicia con un interesante estudio de José Manuel Pedrosa, de la Universidad de Alcalá de 

Henares, titulado Los gentiles de los Pirineos y los gentiles de los Andes: razas prehistóricas, apocalipsis 

y geomitologías. A continuación, prosiguen tres trabajos dedicados a las “piedras sacras” de los Pirineos: 

el de Frantz E. Petiteau, de l’Université de Pau, sobre Las piedras sagradas en el Pirineo Central francés, 

el de Isaure Gratacos, de l’Université de Toulouse, sobre Piedras sagradas en Comminges (zona central 

pirenaica), y el último, de Joseina Roma, de la Universidad de Barcelona, titulado De las piedras sagradas 

a las Vírgenes Encontradas. Una mirada al entorno de los pirineos centrales. Tras el estudio de Jesús Suárez 

López, del Museo de Asturias, sobre Peñas sacras en Asturias, la obra inaliza con dos trabajos dedicados a 

los sacra saxa en el territorio oscense: el de José Miguel Navarro, del Instituto de Estudios Altoaragoneses, 

sobre Piedras sagradas en el Altoaragón. Una propuesta de metodología para su estudio y clasiicación, y el 

de Eugenio Monesma, igualmente del Instituto de Estudios Altoaragoneses, sobre Piedras rituales en el Alto 

Aragón. A in de facilitar e impulsar el carácter práctico de estos estudios, tras la conclusión de las sesiones 

del Coloquio, bajo la dirección de Eugenio Monesma se realizó un viaje para conocer, analizar y discutir 

conjuntamente in situ algunas piedras sacras oscenses características de esos territorios prepirenaicos, con 

sus cazoletas, cubículos y podomorfos y sus leyendas y ritos asociados, como la “Piedra de los Moros”, en 

Santa Eulalia la Mayor, y el “Peñon de los Moros” y la “Peña de Santa Lucía” en Labata.

La obra inaliza con unas interesantes Conclusiones aprobadas unánimemente por los participantes en este 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

8Instituto de Estudios AltoaragonesesPRESENTACIÓN

coloquio sobre Saxa sacra. Creencias y ritos en peñas sagradas. Dichas conclusiones sintetizan el carácter 

práctico e interdisciplinar que ha tenido este coloquio y expresan el espíritu de Huesca surgido en el mismo 

como ejemplo de la necesaria colaboración interdisciplinar entre prehistoriadores, arqueólogos, etnógrafos, 

antropólogos, historiadores, historiadores de las religiones y de la cultura y estudiosos del folklore y la 

literatura popular para el estudio de las “peñas sacras” y para que estos monumentos de nuestra historia, 

de nuestra cultura popular y de nuestros paisajes sean cada vez mejor conocidos y más valorados por 

constituir un destacado capítulo del Patrimonio Espiritual de Europa.

Asociado a estas Actas de este Coloquio, próximamente, se incluirá un mapa interactivo con la cartografía 

digital de todas las “peñas sacras” de la provincia de Huesca localizadas hasta ahora, con su geoposicionamiento 

y sus datos más relevantes con la correspondiente descripción e imágenes. Este trabajo puede considerarse 

una experiencia pionera de base de datos informatizada puesta en la red para general conocimiento y, al 

mismo tiempo, para favorecer la conservación de este patrimonio. Gracias a esta feliz iniciativa, el Instituto 

de Estudios Altoaragoneses da cumplimiento a una de las principales conclusiones de este Coloquio y anima 

a realizar otros trabajos de documentación semejantes a in de impulsar el estudio interdisciplinar de estos 

monumentos y de documentar los ritos y mitos relacionados con ellos, ya que corren un inexorable riesgo 

de desaparición. Esta publicación digital está destinada a facilitar esos estudios y el conocimiento de estos 

monumentos pero, al mismo tiempo, puede servir como topoguía o guía de viajes, con mapas, fotografías 

y texto, para que todo tipo de público conozca las “piedras sacras” que, de este modo, pueden contribuir al 

turismo ecológico y cultural y al desarrollo económico de las zonas que las albergan.

Para inalizar esta breve presentación es obligado reiterar nuestro agradecimiento a todos los que han 

hecho posible el éxito del Coloquio de Huesca. En primer lugar, al Instituto de Estudios Altoaragoneses, a su 

director, Fernando Alvira Banzo y a todo su personal, por la eicacia y éxito con los que han sabido organizarlo. 

Del mismo modo, a la Diputación Provincial de Huesca y a su presidente, Miguel Gracia Ferrer, que acoge 

e impulsa una institución tan modélica. Por último, de un modo especial, se agradece a los ponentes sus 

importantes aportaciones y a todos los participantes su apoyo y su interés, que tanto contribuyen al éxito 

y tanto animan a proseguir en el futuro la senda emprendida dentro del espíritu de Huesca.

 Martín Almagro-Gorbea   Ángel Gari lacruz
 Académico Anticuario                                          Instituto de Estudios Altoaragoneses
 Real Academia de la Historia



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

9Instituto de Estudios AltoaragonesesPRESENTACIÓN



10SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

ACRA SAXA:

UNA PROPUESTA DE CLASIFICACIÓN Y 

METODOLOGÍA DE ESTUDIO

Martín Almagro-Gorbea
(Real Academia de la Historia)

Las grandes peñas, berrocales, cantos o rocas que aparecen en el paisaje han llamado siempre la atención 

del hombre por sus formas espectaculares y en determinados casos han sido objeto de culto. Sin embargo, 

el estudio de cómo estos destacados elementos del paisaje eran vistos por el hombre primitivo durante 

muchos años ha atraído más el interés de diletantes que el de los investigadores, ante la diicultad de 

diferenciar los datos cientíicos de las intuiciones personales, muchas veces difíciles de demostrar. 

La compleja etnogénesis de la Hispania prerromana, en especial de las áreas occidentales, nos ha llevado 

a interesarnos cada vez más por estos sugestivos y olvidados monumentos y a dedicarnos al estudio de 

los que se extienden por los terrenos graníticos de la Península Ibérica, donde son más abundantes y sus 

ritos se conservan mejor. En la discusión de estos temas y sus implicaciones en el imaginario popular con 

algunos colegas, como Xaverio Ballester y José Manuel Pedrosa, surgió la idea de ponernos en contacto con 

Ángel Gari y el Instituto de Estudios Altoaragones, para organizar una reunión interdisciplinar que abordara 

un tema tan interesante como las sacra saxa, pues la zona pirenaica ofrece magníicos ejemplos de “peñas 

sacras” y una buena tradición de estudios, gracias a la actividad del Instituto de Estudios Altoaragones1. 

1   Quiero agradecer al Instituto de Estudios Altoaragoneses de la Excma. Diputación Provincial de Huesca la generosa 
invitacion a participar en este Coloquio y, en particular, al Dr. Ángel Gari su eicaz y amable apoyo personal. También 
quiero reconocer a José Manuel Pedrosa y a Xaverio Ballester la idea, que de ellos partió, de organizar una reunión 
para intercambiar experiencias en un campo tan “interdisciplinar” como es el estudio de las “Peñas Sacras”.

S



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

11SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

No es fácil deinir qué es una “peña sacra” ni es este el lugar para entrar deiniciones. Sin embargo, cabría 

considerar que una “peña sacra” es una peña que pertenece al mundo sacro, de lo divino, por lo que tiene 

carácter “sobrenatural”, muchas veces con connotaciones de tipo “mágico”. Una peña sacra es la que, por 

los ritos y mitos asociados, ofrece propiedades o características que están más allá del plano físico y de 

nuestra forma de entender racional. Considerar a una peña como “sacra” es, por tanto, una interpretación 

“a posteriori”, cuando se evidencia su “sacralidad”, por lo que es fundamental advertir que son los mitos y 

ritos los que dan ese carácter y los que permiten precisar que se trata de una “peña sacra”. No es posible a 

priori identiicar una peña como sacra, pues es su función lo que permite deducirlo (Fig. 1 y 2). 

Fig. 1. - Vías de aproximación al estudio 
de las peñas sacras.

Fig. 2. - Interacciones de las peñas sacras con 
los distintos subsistemas del sistema cultural

Este condicionamiento obliga a su análisis interdisciplinar que requiere ser abordado no sólo desde la 

Arqueología, sino desde la Etnología, en especial a partir de tradiciones populares y relatos de literatura 

oral y con ayuda de la Historia comparada de las Religiones, aunque etnólogos, arqueólogos, historiadores 

e historiadores de las religiones apenas les hemos prestado atención. Para los arqueólogos, resulta difícil 

deinir su interés histórico, ya que estos monumentos carecen de contexto arqueológico y de procedimientos 

que permitan datarlos y, sin cronología, quedan en un limbo que impedía hasta ahora interpretarlos como 

documentos históricos. A su vez, los estudios realizados desde la antropología y las tradiciones populares 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

12SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

ofrecen perspectivas muy generalistas, sin interesarse por sus orígenes prerromanos, en los que radica su 

interés histórico. Esta situación ha diicultado su estudio, hasta la progresiva valoración de estas tradiciones 

de origen prerromano en fechas recientes al renovarse la Etno-Arqueología2. 

Los ritos de tradición prerromana asociados a estas peñas sacras que ha conservado el folklore han 

desaparecido prácticamente con los cambios sociales y mentales de la segunda mitad del siglo XX, cuando 

se ha despoblado el campo y sus habitantes han perdido su cultura ancestral, que había conservado hasta 

la actualidad a lo largo de siglos tradiciones de origen prehistórico que parecen proceder de un substrato 

celta muy antiguo, en un impresionante proceso de “larga duración”. 

Para avanzar en esta línea de investigación, proponemos inicialmente analizar todos los tipos de “peñas 

sacras” posibles, a partir de los distintos tipos de evidencias que permiten suponer ese carácter de sacrum, 

para ofrecer una tipología actualizada que sirva para su clasiicación. Sin embargo, hay que tener en cuenta 

que diversos tipos identiicados de “peñas sacras” o Sacra Saxa de la Hispania prerromana ofrecen relación 

entre sí, pues ofrecen características y funciones relacionadas y, en última instancia, responden a idéntica 

visión del “paisaje sacro”, entendido éste como una interpretación del paisaje no racional y cientíica, sino 

desde una mentalidad sobrenatural o “mágica”. 

Historia de la investigación

No es el lugar para una historia de la investigación. Las peñas sacras deben considerarse procedentes 

de una tradición animista ancestral, cuyo origen actualmente no se puede datar con seguridad, pero que 

podría perfectamente remontar hasta el paleolítico, aunque esta tradición en algunos casos ha perdurado 

casi hasta la actualidad. Ya en la Antigüedad las peñas sacras formaban parte de mitos integrados en 

antiguas cosmologías, como el famoso omphalos de Delos y otros ejemplos a los que aluden los autores 

clásicos, como la peña ante la que Ulises realiza el sacriicio para propiciarse el numen de Tiresias antes de 

su viaje al Hades (Od. XI, 23 s.)3. 

Sin embargo, con el cristianismo estas tradiciones pasaron a considerarse “supersticiones” paganas 

que había que eliminar, como evidencian concilios y predicadores, cuya doctrina explica la tradición de 

2   Almagro-Gorbea, Martín (2009): “La Etnología como fuente de estudios de la Hispania Celta”. Boletín del Seminario 
de Arte y Arqueología de Valladolid. Arqueología, 75, pág. 91-142; Peña, Pedro R. (2012): Paleoetnología de la Hispania 
Celta. Etnoarqueología, Etnohistoria y Folklore como fuentes para la Edad del Hierro (Tesis Doctoral de la Universidad 
Complutense), Madrid. 
3   Eliade, Mircea (2000): Tratado de historia de las religiones. Morfología y dialéctica de lo sagrado3, Madrid, Ediciones 
Cristiandad, pág. 332 s.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

13SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

destruirlas por considerarlas diabólicas4, actitud que ha perdurado casi hasta nuestros días. Sin embargo, 

las “peñas sacras” y los ritos y mitos vinculados a ellas se han mantenido en muchos casos por ser 

tradiciones de profundo arraigo popular, pues formaba parte de su cosmovisión. De este modo, pasaron de 

ser elementos de culto en su cultura originaria a ser objeto de “supersticiones” atemporales, mantenidas 

hasta la actualidad, por lo que se les negaba de hecho valor histórico.La valoración de estas “peñas sacras” 

se inicia con las preocupaciones etno-arqueológicas del siglo XIX, dentro del interés por los celtas de los 

anticuarios de la época5, cuyas observaciones sintetizó Salomon Reinach en 1893, al ofrecer una primera 

clasiicación basada en las interpretaciones míticas6, sin olvidar la interesante documentación reunida por 

Paul Sébillot7. 

En la Península Ibérica tampoco faltaron algunos estudios a partir de mediados del siglo XIX, pues atrajeron 

la atención de investigadores como M. de Assas en el Semanario Pintoresco Español de 18578, o M. Murguía 

en Galicia9 y V. Paredes en Cáceres10, si bien nunca se les dedicó un estudio monográico, que hubiera sido 

muy oportuno, puesto que entonces todavía se conservaban vivos muchos mitos relacionados con estos 

monumentos. 

En Portugal el tema fue abordado con mayor amplitud por J. Leite de Vasconcelos en 1882 en una 

sección dedicada al Culto a las piedras11 y F. Martins Sarmento recogió en 1884 cómo se practicaba el rito 

adivinatorio y señaló con agudeza que “É possivel que entre os penedos, anathematisados pelos Concilios 

a par das fontes e outeiros, entrassem os d’esta espécie. A verdade, porém, é que elles ainda hoje são 

consutados em muitas partes”12. La misma cuestión, en ocasiones con los mismos documentos, abordó más 

brevemente su contemporáneo Teóilo Braga13.

4   Almagro-Gorbea (2015), op. cit. n. 2, pág. 380-383.
5   Caumont, A. Marquis de, Cours d’antiquités monumentales…, I, Caen, 1830.
6  Reinach, Salomon (1893): “Les monuments de pierre brute dans le langage et les croyances populaires”. Revue 
Archéologique, série III, 21, pág. 195-226 y 329-367 (reed. en Cultes, mythes et religions, III, Paris, 1913, pág. 364-
448).
7   Sébillot, Paul (1908): Le folklore de France, IV, Le Préhistorique, 1, Paris.
8  Assas, Manuel de (1857): “Nociones isionómico-históricas de la Arquitectura en España. Monumentos célticos”, 
Semanario Pintoresco Español, 22, Madrid.
9   Murguía, Manuel (1888): España. Sus monumentos y artes, su naturaleza e historia. Galicia, Barcelona.
10  Paredes Guillén, Vicente (1899): “Repoblación de la villa de Garrovillas. Estudio geográico”, Boletín de la Real 
Academia de la Historia, 34.

11  Vasconcelos, Jose Leite de (1882): Tradições populares de Portugal, Porto, pág.89 s.
12   Sarmento, Francisco Martins (1884): “Materiães para a arqueologia do concillio de Guimarães”, Revista Guimarães 
1,4, pág. 161-189.
13   Braga, Teóilo (1885): “Supertições populares portuguesas”, O pobo portugues nos seus costumes, crenças e 
tradiçoes, I-II, Lisboa.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

14SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

Sin embargo, estos estudios eran descriptivos o adolecían de una interpretación histórica suicientemente 

crítica, hecho que a la larga fue perjudicial para la investigación, pues fueron cayendo en el descrédito y, 

posteriormente, prácticamente en el olvido durante casi un siglo. Tan sólo a mediados del siglo XX, vuelve 

a suscitar cierto interés el culto a las piedras, con una referencia aislada al “Altar” de Ulaca de Posac 

Mon en 195314, sin eco alguno en obras de conjunto, salvo los interesantes trabajos de Xulio Taboada15. 

Este estudioso, en 1965, ofreció una clasiicación de las peñas sacras: a) insculturadas; b) funerarias, 

incluyendo megalitos y amilladoiros; c) fertilizantes, entre las que incluye las “pedras dos namorados”, las 

“pedras da auga” y las “pedras do sol”; d) adivinatorias, que son las oscilantes; e) “pedras furadas”, para 

ritos de paso; f) de sacriicio; g) igurativas. Frente a esta clasiicación, en fechas más recientes, Santos 

Otero16 ha ofrecido otra más sencilla de las peñas según sus ritos, sin entrar en su análisis: a) de culto a 

los muertos y espíritus; b) abaladoiras y barcas “de piedra”; c) sanadoras; d) de tesoros; e) igurativas 

y de otros tipos, entre las que incluye los “Penedos do Casamento”, “Penedos das virxenes” y “Penedos 

dos cornudos”. Pero ninguna de estas clasiicaciones constituye un sistema de clasiicación eicaz de estos 

complejos monumentos.

A partir del decenio de 1990, L. Benito del Rey y R. Grande del Brío recogieron en varias monografías los 

interesantes monumentos de la zona granítica de Zamora-Salamanca, pero con conclusiones poco críticas 

desde el punto de vista etno-arqueológico17. De manera paralela, el estudio del altar rupestre de Lácara, 

llevó a abordar una primera tipología de estos monumentos asociada a un mapa de dispersión como paso 

previo para su análisis cientíico18. La inalidad era mejorar los estudios del siglo XIX para comprender 

mejor estos interesantes y poco valorados monumentos. En 2001, en el catálogo de la exposición “Celtas 

y Vettones”19, pusimos el altar de “Ulaca” como portada para darle publicidad y aumentar el interés público 

hacia estos monumentos rupestres a in de estimular su estudio. Pocos años después, el estudio del “Canto 

de los Responsos”, próximo a Ulaca, planteó un primer análisis interdisciplinar de este monumento desde 

14   Posac Mon, Carlos (1953): “Solosancho (Ávila)”, Noticiario Arqueológico Hispánico, 1, pág. 63-74.
15   Taboada, Xulio (1965): O culto das pedras no noroeste peninsular, Verín, pág. 12 s.
16   Santos Otero, S. (s.a.): “Santa Mariña de Augas Santas, culto milenario. Un protagonista para una historia de más 
de dos mil años” <URL: http://www.monograias.com/trabajos-pdf/aguas-santas-culto-milenario/aguassantas-culto-
milenario.pdf> (consultado el 7.10.2015)

17   Benito del Rey, L. y Grande del Brío, R. (1992): Santuarios rupestres prehistóricos en las provincias de Zamora y 
Salamanca, Zamora-Salamanca; id. (2000), Nuevos santuarios rupestres prehistóricos en el centro-oeste de España, 
Salamanca.
18   Almagro-Gorbea, Martín y Jiménez Ávila, Javier, Un altar rupestre en el Prado de Lácara (Mérida). Apuntes para la 
creación de un parque arqueológico”. El Megalitismo en Extremadura (Homenaje a Elías Diéguez Luengo) (Extremadura 
Arqueológica 8), Mérida, 2000, pág. 423-442.
19  Almagro-Gorbea, Martín, Mariné, María y Álvarez Sanchís, Jesús, eds., (2001): Celtas y Vettones (catálogo de 
exposición), Ávila.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

15SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

la Etnoarqueología y desde la Mitología y la Historia de las Religiones, por ser la vía adecuada para su 

interpretación, pues conservaba un interesante rito local sin duda originario de la Hispania Celtica20, trabajo 

que nos llevó a interpretar estos monumentos como Sacra Saxa o “peñas sacras” originarias de la Hispania 

Celtica. En esta línea se han publicado algunos trabajos posteriores21, pero el interés prioritario debe ser 

cada vez más analizar los ritos y mitos asociados22, pues constituyen la vía para la interpretación histórica 

de estos monumentos, hecho que ha renovado el interés por parte de los arqueólogos y ha replanteado la 

necesidad de abordar su análisis de forma sistemática. 

En fechas más recientes, Maria Correia Santos ha realizado diversos análisis de algunas “peñas sacras” de 

España y Portugal y una síntesis en su tesis doctoral, que ofrece una visión de conjunto sobre algunos de 

estos monumentos tan interesantes de la Península Ibérica23. 

Este ambiente de creciente interés por las peñas sacras se ha visto incrementado al descubrirse y darse a 

conocer nuevos monumentos y al organizarse diversos equipos para estudiar las peñas sacras en Portugal, 

Galicia, Cáceres, Salamanca-Zamora, Ávila, Burgos y los Pirineos. Los nuevos hallazgos, cada día más 

numerosos, exigen planiicar su estudio en diversas vías paralelas: 

1, Documentación de las “peñas sacras” y de los ritos y mitos conexos.

2, Realización de corpora locales de las “peñas sacras” existentes en una zona determinada.

3, Organización de una tipología general de las “peñas sacras”, que facilite su clasiicación y estudio, 
como la que aquí se aborda.

4, Síntesis sobre los tipos más representativos, basado en los corpora existentes, en las que se analice 

su tipología y su dispersión para valorar mejor sus paralelos y sus orígenes prehistóricos. 

5, Mejora de la metodología del estudio de las “peñas sacras” con análisis interdisciplinares, idea que 

se pretende potenciar en esta Reunión de Huesca 2016. 

20   Almagro-Gorbea, Martín (2006): “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá”, Ilu. Revista 
de Ciencias de las Religiones, 11, pág. 5-38.
21   Fabián, J. Francisco (2010): “Altares rupestres, peñas sacras y rocas con cazoletas. Ocho nuevos casos abulenses 
y uno salmantino para la estadística, el debate y la relexión”. Madrider Mitteilungen, 51, pág. 222-267; Santos, Maria 
João Delgado Correia dos (2010): “Santuarios rupestres no Ocidente da Hispania Indo-europeia: ensaio de tipologia e 
classiicação”. Serta Palaeohispanica J. de Hoz (Palaeohispanica 10), pág. 147-172; id. (s.a.): A Rocha e o Mito. Crenças 
e tradições na cultura popular portuguesa. Corpus de mitos y lendas associadas a rochas no território portugues, 
Zaragoza. <URL: http://www.academia.edu/1980689/A_ Rocha_e_o_Mito_Crencas_e_tradicoes_na_cultura_popular_
portuguesa> (consultada 27.09.2013); id. (2015): Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea (Tesis Doctoral de 
la Universidad de Zaragoza), Zaragoza.
22   Almagro-Gorbea, Martín y Torres, Jorge (2015): “Pedras de namorados no concelho do Sabugal”. Sabucale. Revista 
do Museu do Sabugal, 7, pág. 17-32; Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2.
23   Vid. supra, n. 21.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

16SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

Tipología de las sacra saxa 

La tipología de las “peñas sacras” de la Península Ibérica es un tema complejo, pues requiere previamente 

contar con un corpus analítico de los cientos de “peñas sacras” existentes. Además, no es fácil abordar una 

tipología de las sacra saxa o “peñas sacras”, pues ofrecen diferentes tipos, tanto en su forma externa como 

en sus funciones, que suponen distintos ritos y mitos relacionados. A ello se añade que no es posible a priori 

identiicar por su forma una peña como sacra, pues es su función lo que permite deducirlo. Por ello, toda 

tipología, aunque deba basarse en aspectos formales, debe tener en cuenta al mismo tiempo las funciones 

rituales y míticas. 

En este sentido, ya se han propuesto algunas tentativas desde el siglo XIX, como la de S. Reinach24, que 

las clasiicó según la interpretación mítica popular:

1 Fenómenos generales: inspiran temor y respeto. 

2 Virtudes atribuidas a las piedras sacras.

24   Reinach (1893): op. cit. n. 6.

Fig. 3. - Relaciones entre los distintos tipos de peñas sacras.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

17SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

3 Historia atribuida a las piedras sacras.

4 Relación con moros, gnomos, demonios, hadas, etc.

5 Relación con gigantes y seres míticos: Heracles, Gargantua, etc. 

6 Relación con la Virgen, con santos cristianos o con el  diablo. 

7 Tradiciones diversas referentes a petriicaciones y huellas de seres míticos.

8 Creencias en tesoros escondidos.

9 Asociación a la idea de que son tumbas. 

10 Tradiciones semi-eruditas. 

Frente a esta clasiicación mitológica de S. Reinach, las tipologías de X. Taboada y Santos Otero ofrecen un 

sentido puramente funcional (vid. supra). Sin embargo, la forma de la “peña sacra” también es un aspecto 

importante a tener en cuenta para su clasiicación, pues en muchos casos su función teóricamente se puede 

llegar a deducir de las características físicas que ofrece si éstas están relacionadas con su función ritual, 

por lo que las formas y características de las sacra saxa bien documentadas permiten identiicar otras que 

ofrezcan características similares. A partir de estas premisas se ofrece la siguiente clasiicación, basada en 

los principales criterios objetivos para identiicar las peñas sacras (Fig. 3):

1) Con trabajos de cantería: 

a. “Altares”

i. Entalles para ascender a la cumbre: Altar “tipo Lácara” 

ii. Escalones tallados: “Altar” de Ulaca

iii. Señales de labra en el loculus: Altar de Mata de Alcántara

b. “Tronos rupestres”

2) Con huellas de su función ritual

a. Tradiciones folklóricas: cuentos, ritos locales, etc. 

i. Peñas lisas simples: la peña funciona como la propia divinidad

ii. Piedras arrojadas a su cumbre:



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

18SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

1. Ritos propiciatorios: “Cantos de Responsos”, “Peñas de los Deseos”

2. Ritos de adivinación: “Peñas dos cornudos” 

3. Huellas de deslizamiento: Peñas resbaladeras 

b. Peñas oscilantes o caballeras 

c. Peñas con situación topoastronómica

d. Peñas asociadas a fuentes sacras

e. Saunas rupestres

3) Con inscripciones 

4) Con grabados o relieves

5) Identiicadas por su toponimia: “Canto de los Responsos”, “Peña de los Deseos”, “Peña do 

matrimonio”, “Peña dos cornudos”, “Peña de la Mora”, etc.

6) Por su forma llamativa: formas de animales, de calavera, pisadas “míticas”, etc.

También es necesario valorar que las peñas sacras pueden estar aisladas, como la mayoría de las “Penhas 

do matrimonio” o formar parte de un nemeton o santuario o, incluso, formar parte de santuarios 

complejos. 

Desde el punto de vista puramente funcional, que es el más importante, las “peñas sacras” se pueden 

clasiicar teóricamente de acuerdo con su grado de sacralidad y su función, aunque en algunos casos las 

funciones pueden estar de hecho interrelacionadas: 

- “Peñas sacras” identiicadas con la misma divinidad  (Fig. 4 y 5)

- “Altares rupestres” (Fig. 6 y 7)

- “Peñas sacras” con función propiciatoria  (Fig. 8)

- “Peñas sacras” con función adivinación  (Fig. 9 y 10)

- “Peñas sacras” con funciones diversas  (Fig. 11)

Las “Peñas sacras” identiicadas con la misma divinidad deben considerarse el sema o materialización 

visible de un numen divino, el numen loci o divinidad del lugar, que, tras su cristianización, suele haberse 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

19SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

equiparado a la Virgen o a determinados santos. Un buen ejemplo es la Pedra de Nossa Senhora, en el 

monte de Ranha, en Mondin da Beira, en la que pisar la peña equivaldría a pisar a Nuestra Señora25. También 

identiicadas con el numen o la divinidad son probablemente las numerosas peñas con advocaciones como 

Senhora da Lapa, do Penedo, da Pedra, da Penha, da Rocha, N. Sª. de la Peña, Peña Sacra, etc.26, que 

han dado origen a santuarios y lugares de peregrinación en ocasiones muy populares, como los de Nossa 

Senhora da Lapa de Quintela, Beira Alta27, Nossa Sra. da Lapa de Soutelo, Sercedello, o Nossa Sra. do 

Castelinho, en Avessades28, en los que el centro de culto es la propia peña, que originariamente sería 

el objeto del mismo, frente a la cual o bajo la misma peña se ha levantado posteriormente la capilla al 

cristianizarla. Del mismo tipo parecen ser los santuarios de Senhora de Numão29, Senhora da Peneda30, 

Senhora do Barrocal31, etc., en los que la peña se situa frente a la capilla, como ocurre en la ermita de San 

25   Vasconcelos (1882): op. cit. n. 11, § 207, p. 98
26   Chaves, L. (1917): “Sobrevivencias neolíticas de Portugal”. Archivo da Universidade de Lisboa, 4, pág. 64.
27   https://pt.wikipedia.org/wiki/Santu%C3%A1rio_de_Nossa_Senhora_da_Lapa (consultado el 5.1.2017).
28   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 341, ig. 7.
29   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 360, ig. 43-44.
30   https://pt.wikipedia.org/wiki/Santu%C3%A1rio_de_Nossa_Senhora_da_Peneda (consultado el 5.1.2017); Almagro-
Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 360.
31   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 342.

Fig. 4. - Nossa Senhora da Lapa, Portugal.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

20SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

Alberto da Riveira, en La Coruña32, en Senhor dos Perdidos33 de São Martinho de Penacova, en Santo André 

das Almas en Aver-o-Mar34, etc. 

Probablemente también en este grupo habría que incluir las numerosas “Peñas de los Moros” y las frecuentes 

“Peñas de la Mora”, así como las “Peñas del Tesoro”, cuyos mitos y leyendas se asocian a los “moros” que 

habita la peña, denominación popular alusiva a los numina loci, que vigilaban los tesoros del Más Allá35. Un 

caso más peculiar es el “Penedo do Pecado” de Fornos de Maceira, Dāo, cuyo forma fálica asociada al rito 

de insaculación para emparejarse los jóvenes dejan suponer que es el sema del numen loci36. 

Este carácter sacro de la propia peña por identiicarse con el numen local no debe extrañar, pues una 

función similar ofrecen algunos árboles “sagrados” del territorio celtibérico, considerados todavía hoy como 

32   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 341, ig. 8, información que agradezco a Fernando Alonso Romero.
33   Sarmento, (1884): op. cit. n. 11, pág. 183.
34   https://es.wikipedia.org/wiki/Praia_de_Santo_Andr%C3%A9 (consultado 5.1.2017); Almagro-Gorbea (2015): op. 
cit. n. 2, pág. 342, ig. 29.
35   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 342, nota 45.
36   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 352, ig. 25; información que agradecemos a José Manuel C. Amaral, de 
Fornos de Maceira-Dão.

Fig. 5. - “Penedo do Pecado”, Mengualde-Dão, Portugal.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

21SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

la propia divinidad, como el Roble de las Dos Ermitas de Olmeda de Cobeta, en Guadalajara37, el gran 

quejigo denominado Dios de Pajares, en Cuenca38, y, probablemente, el Cristo de la Encina de Ceclavín, 

Cáceres, cuyo cuerpo todavía ofrece forma de quercus39. 

Otro grupo bien diferenciado son los “Altares rupestres”40, que serían más numerosos de los casos conocidos 

con seguridad, pues muchos serían simples cavidades naturales que no es posible analizar por falta de 

elementos que permitan precisar su función sacra. Estos monumentos son cada día más numerosos y se 

pueden identiicar por ofrecer inscripciones, por haberse tallado escaleras o entalles para subir a su cumbre 

o por estar talladas las cazoletas o los canalillos de evacuación. En algunos casos, estos altares formarían 

parte de santuarios, en ocasiones con una estructura de nemeton al estar orientado topoastronómicamente, 

37   Arenas, J. A. (2007): “Ancient tree cults in central Spain: the case of La Dehesa at Olmeda de Cobeta”, en 
Heussler, R. y King, T., eds., Continuity and Innovation in Religion in the Roman West (Journal of Roman Archaeology, 
Supplementary Series 67), 1, Portsmouth, pág. 89-199.
38   http://lacantimploraverde.es/dios-pajares-cuenca/ (consultado el 5.1.2017).
39   Moya (2012): op. cit. n. 2, p. 220 y 405, ig. 267.
40   Almagro-Gorbea y Jiménez Ávila (2000): op. cit. n. 18.

Fig. 6. - Altar rupestre de Ulaca, Ávila.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

22SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

como en Ulaca41 o en San Miguel de Celanova42. En casos más simples, como los altares de tipo “Lácara”43, 

el carácter sagrado pudo reducirse a la propia “peña sacra”, que puede tener orientación topoastronómica, 

aunque ésta raramente ha sido analizada. 

Para la función ritual de estas peñas interpretadas como altares rupestres ofrece gran interés las noticias 

conservadas en una narración que parece prosiicar un poema mítico ancestral celto-vasco que ofrece 

reiteradas referencias a la peña sobre la que aparece en epifanía una diosa y que, probablemente, es la 

misma piedsra en la que se le ofrecen sacriicios relacionados con el “héroe fundador” de la casa de los 

Haro. El relato narra una hierogamia evemerizada en la persona de “Dom Diego Lopez, Senhor de Viscaia, 

...e como casou con ua molher que achou andando a monte”44, narración que se conserva prosiicada por 

41   Pérez Gutiérrez, Manuel (2007): Astronomía de la Edad del Hierro peninsular. Orientación astronómica de los castros 
celtas de la Edad del Hierro de la provincia de Ávila (Tesis Doctoral, Universidad de Salamanca), Salamanca.
42   García Quintela, Marco y Seoane-Veiga, Yolanda (2011): “La larga vida de dos rocas orensanas”, Archivo Español 
de Arqueología, 84, pág. 243-266.
43   Almagro-Gorbea y Jiménez (2000): op. cit. n. 18.
44   Se utiliza la cuidada versión de J. R. Prieto Lasa (1995): Las leyendas de los señores de Vizcaya y la tradición 
melusiniana, Fundación Ramón Menéndez Pidal, Madrid, pág. 38 s.

Fig. 7. - Ermita y peña sacra de San Alberto de Riveira, La Coruña.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

23SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

Pedro de Barcelos en su Livro dos Linhagems45, obra del siglo XIV que debe proceder de un antiguo cantar 

de gesta46. Según la versión bajomedieval conservada, Don Diego López I, Señor de Vizcaya (1093-1124) 

se desposó con una diosa maga que tenía un pie de cabra, a la que encontró en una cacería, cuando una 

mujer encima de una peña…” Tras desposarse y tener dos hijos, el relato narra que Don Diego López 

cayó prisionero de los moros y fue encarcelado en Toledo; entonces su hijo, Iñiguez Guerra, para liberarlo 

fue “a las montañas” a hablar con su madre, la diosa, “y hallola encima de una peña…” A continuación, 

esta narración documenta un interesante rito del culto a Íñiguez Guerra y Mari como antepasados de los 

Señores de Vizcaya que se mantuvo hasta la muerte de Juan el Tuerto (†1326), pues depositaban sobre 

una peña las entrañas de las vaca para no sufrir males: “Y cada vez que el Señor de Vizcaya está… en… 

Vusturio (Busturia),… las entrañas de las vacas que matan en su casa, … las manda poner… sobre una peña, 

y por la mañana no hallan allí nada, y dicen que si no lo hiciesen así que algún daño recibiría de él en ese 

día o en esa noche, en algún escudero de su casa o en alguna cosa que mucho le doliese. Y esto siempre 

lo hicieron así los señores de Vizcaya, hasta la muerte de Don Juan el Tuerto…” El interés de esta narración 

es que reitera la relación de la diosa con la “peña sacra”, en la que se produce su epifanía, como en las 

leyendas de la “mora” que se aparece sobre una peña, pues ésta era el numen de la divinidad y, a la vez, 

el altar donde se le hacían los sacriicios, como atestigua la tradición ritual mantenida por la Casa de Haro 

hasta la muerte del XI Señor de Vizcaya, Juan el Tuerto (1319-1325), en pleno siglo XIV.

Otro grupo de peñas sacras tienen función de adivinación47, aunque la peña también se debe identiicar 

con el numen loci del lugar. Este tipo de peñas sacras es uno de los más característicos de la Hispania 

prerromana y su rito ancestral ofrece interesantes paralelos extrapeninsulares. Las peñas en las que se 

practica el rito carecen de señal alguna, salvo en ocasiones una cruz grabada tras su cristianización. Sin 

embargo, se identiican con facilidad por las piedras arrojadas a su cumbre, pues el rito consiste en arrojar 

una piedra para que el numen dé su respuesta positiva o negativa a modo de ordalía, según la piedra 

permanezca sobre la peña o caiga al suelo.

Con el grupo anterior se relacionan las Sacra Saxa con función propiciatoria48. En este gran grupo cabe 

señalar, en primer lugar, las peñas que ofrecen el mismo rito señalado de arrojar piedras a su cumbre. Lo 

forman las llamadas Peñas de Ánimas y Cantos de Responsos49, cuya función es propiciarse a las ánimas 

45   Anónimo (1606): Treslado Autentico do Livro do Conde Dom Pedro das linajes antigas… BN, Ms. 3310, Madrid, fol. 
39r-40v; Barandiarán, José Miguel de (1984): Diccionario de mitología vasca, San Sebastián, pág. 132.
46   Almagro-Gorbea, Martín (2013): “El mito celta del Héroe fundador en los orígenes del Señorío de Vizcaya”, 
Palaeohispanica 13, pág. 595-613; id. (2013a): Literatura hispana prerromana, Madrid, pág. 425 s.
47   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2.
48   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2.
49   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 20.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

24SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

del lugar, las Peñas de los Deseos, como las de Fraella50, Huesca, destinadas a obtener un deseo, las Peñas 

de la lluvia o Peñas del viento, que permitían controlar esos meteoros, y las Peñas de matrimonio, que 

facilitaban encontrar pareja y que ésta inalizara en matrimonio51. 

Dentro de las peñas sacras con función propiciatoria también deben incluirse las Peñas sanatorias o 

curativas, propiciatorias de la salud y puriicatorias del cuerpo o del alma, como las “Peñas del perdón”52. 

Todavía son más frecuentes las Peñas propiciatorias de la fertilidad femenina, que tenían la virtud de 

facilitar el embarazo, entre las que cabe incluir las peñas “resbaladeras” 53 y las Peñas “basculantes” u 

oscilantes54, así como las Peñas fálicas y muchos hitos, generalmente asociados a ánimas de antepasados, 

lo que conirma su identiicación con el numen loci, así como otras que ofrecen formas relacionables con 

la vulva. Finalmente, cabe mencionar las Peñas propiciatorias de la lactancia, cuya función la indica su 

nombre.    

Un último grupo se puede formar con las Sacra Saxa que poseen funciones diversas, cuya tipología es 

más difícil de estructurar por ser bastante heterogéneas. En este grupo cabe incluir las Peñas solares, 

que poseen una función horaria y calendárica55, como el citado “Altar” de Ulaca, la “Piedra del Sol” de la 

Sierra de Aboboreira o el “Penedo do Medio Dia”, en Solhães, Marco de Canaveses, etc. También en este 

grupo hay que incluir las Saunas rupestres rituales, como las de Ulaca o Tongobriga56, pues se han labrado 

expresamente en una peña, que hay que considerar de carácter sacro, y las peñas asociadas a “fuentes 

sacras”, como la “Fonte do Idolo”, de Braga57. Igualmente, hay que incluir entre las peñas sacras las Peñas 

con huellas sobrenaturales, pues generalmente se han considerado huellas de seres míticos, habitualmente 

cristianizados, y, por último, las Peñas con formas sugerentes, aunque en este caso la mayor parte de las 

veces no es fácil encontrar criterios para distinguir cuáles pudieron tener carácter sacro en la Antigüedad.

50   https://www.youtube.com/watch?v=oUygkQ4-wT8 (consultado 5.1.2017).
51   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 354 s.
52   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 350 s.
53   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 344.
54   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 367, n. 111.
55   Garcia Quintela, Marco y Estévez, Manuel (2004): “Alineación arqueoastronómica en A Ferradura (Amoeiro-
Ourense)”, Complutum, 15, pág. 51-74.
56   Almagro-Gorbea, Martín y Álvarez Sanchís, Jesús (1993): “La ‘Fragua’ de Ulaca: saunas y baños de iniciación en el 
mundo céltico”, Cuadernos de Arqueología de la Universidad de Navarra 1, pág. 177-253; García Quintela, Marco (2016): 
“Sobre las saunas de la Edad del Hierro en la Península ibérica: novedades, tipologías e interpretaciones”, Complutum, 
27,1, pág. 109-130.
57   Garrido Elena, A., Mar, R. y Martins, M. (2008): A Fonte do Ídolo, Braga (Bracara Augusta Excavações Arqueologicas 
4), Braga.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

25SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

Metodología de la investigación 

El breve análisis expuesto de la compleja tipología formal y funcional de las peñas sacras indica que su 

análisis y estudio es un tema complejo, que exige coordinar los datos que se puedan obtener desde la 

Arqueología, la Etnología y el Folklore, la Historia Antigua y la Historia Comparada de las Religiones. Ese 

análisis debe interpretarse dentro del sistema cultural, cruzando los datos que ofrecen los distintos sub-

sistemas58, pues en muchos casos se relacionan su forma y su función.

Para la documentación y estudio de las Sacra Saxa se ha partido del análisis que inició Angelo Brelich 

cuando abordó la tradición arqueo-etnológica del Monte Autore59, pero su metodología se ha mejorado con 

las experiencias acumuladas en el estudio de las peñas sacras de la Península Ibérica. Esta experiencia 

puede concretarse en 15 puntos, que se exponen y desarrollan brevemente a continuación:

1. Visitar y documentar personalmente todos los monumentos identiicados. 

2. Analizar y describir cada monumento localizado. 

3. Recoger y describir toda la información posible sobre tradiciones, ritos y mitos relacionados para 

explicar su función.

4. Asociar los datos de todos los monumentos para obtener regularidades tipológicas y funcionales.

5. Reconstruir y analizar el rito con los datos reunidos con el mayor detalle posible. 

6. Analizar los paralelos etno-culturales para precisar el origen y signiicado cultural de la tradición ritual.

7. Estudiar los paralelos en la Antigüedad.

8. Diferenciar los elementos originarios y las contaminaciones posteriores, en especial las debidas a las 

creencias cristianas. 

9. Cartograiar los datos e interpretarlos para conocer su signiicado histórico. 

10. Analizar e interpretar el monumento desde la mitología comparada.

11. Interpretar el monumento y su rito desde la historia comparada de las religiones.

12. Utilizar el Método Histórico-Geográico de la Escuela Finlandesa de Folklore Comparado para estudiar 

las narraciones de forma empírica y positivista. 

58   Clarke, D. L. (1968): Analythical Archaeology, London, pág. 101 s. y 363 s.
59   Brelich, Angelo (1954): “Un culto preistorico vivente nell’Italia centrale. Saggio storico-religioso sul pellegrinaggio 
alla SS. Trinità sul Monte Autore”. Studi e Materiali sula storia delle religione, 24-25, pág. 36-59.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

26SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

13. Datar el monumento y su rito en su contexto histórico espacio-temporal.

14. Interpretar el monumento como un dato más del sistema cultural. 

15.  Interpretar las “peñas sacras” desde la fenomenología de las religiones. 

16. Conservar las sacra saxa como monumentos raros y de gran interés histórico- cultural. 

De acuerdo con el esquema avanzado, la primera tarea debe ser la de visitar y documentar personalmente 

todos los monumentos identiicados, lo que puede exigir diversos viajes exploratorios. En esta tarea, es de 

especial importancia precisar su localización exacta con GPS y explicar el modo de acceso, pues cada día 

es más difícil localizar los monumentos en el campo, ya que no queda gente que viva en él y lo conozca y 

pueda informar sobre su ubicación. En esta visita, es importante analizar también el contexto arqueológico 

y medio ambiental del monumento, pues puede ofrecer claves imprescindibles para su interpretación y 

datación.

El paso siguiente debe ser primero analizar y después describir cada monumento localizado, lo que debe 

incluir una adecuada documentación gráica. Para ello es aconsejable utilizar la icha-tipo presentada en 

este Coloquio de Huesca-2017 por José Miguel Navarro y que ha sido aceptada por su buena operatividad60. 

Tras la descripción y documentación física de la peña sacra, es preciso recoger toda la información posible 

sobre tradiciones, ritos y mitos relativos a la misma para explicar su función. Esta tarea fundamental 

se puede obtener de informaciones personales, en cuyo caso se debe indicar la fecha y edad de los 

informantes. En ocasiones, algunos datos puedan ser contradictorios, dada la profunda transformación 

sufrida por la sociedad rural de España y Portugal en estos últimos años, pero deben recogerse para su 

análisis posterior y en el futuro, pues son estos datos los más importantes y los que están en un gravísimo 

peligro de pérdida deinitiva. Igualmente, se debe recuperar la información existente en la bibliografía y la 

cada vez más frecuentes noticias y documentos existentes en Internet.

Tras esta fase de análisis, el paso siguiente debe ser el de asociar los datos que ofrecen todos los monumentos 

en su conjunto para obtener las regularidades tipológicas, tanto en los aspectos físicos, forma, situación, 

etc., como en los relativos a los mitos y ritos conexos. Con los datos reunidos por este procedimiento, se 

debe intentar reconstruir y analizar el rito con el mayor detalle posible. 

Como ejemplo, pueden servir las peñas sacras con ritual propiciatorio y de adivinación caracterizadas por 

el rito de arrojar piedras a su cumbre, recientemente analizado61. Este rito es característico de las áreas 

60   Véase la aportación de José Miguel Navarro en esta misma obra.
61   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

27SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

graníticas de Hispania, pero llega hasta Fraellas, Huesca, donde se documentan dos Peñas de los Deseos. 

Suelen estar cerca de un camino en lugares apartados, pero bien visibles, aunque no en un lugar dominante. 

El rito consiste en lanzar 1 o 3 guijarros a la cumbre: “si la piedra que lanzas permanece sobre la roca se 

te concederá un deseo, pero si cae, no se cumplirá”, deseo que solía ser casarse en el plazo de un año. El 

acto de lanzar una piedra servía para propiciar la petición y equivalía a un sacriicio, como explicita Martín 

de Dumio62, sacriicio transformado tras la cristianización en un “responso”, pues estaba destinado a las 

“ánimas” como cristianización de los numenes del lugar. Esa petición quedaba “mágicamente” contestada 

por la caída o no de la piedra, hecho que manifestaba la respuesta divina y que equivale a una ordalía63. 

Algunas peñas ofrecen una doble función, propiciatoria y de adivinación, que parece corresponder al ritual 

originario en el que ambas no se distinguirían, pues formarían parte del ritual de comunicación con el numen. 

62   Martin Dumiense, De correctione rusticorum VII,13: “(Mercurio) iactatis lapidibus acervos petrarum pro sacriicio 
reddunt”.
63   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 338.

Fig. 8. - Altar rupestre de San Miguel de Celanova, Orense, 
cuya alineación topoastronómica mantiene la iglesia mozárabe y la barroca.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

28SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

Entre las Peñas Propiciatorias se puede distinguir las “Piedras de Ánimas”, de las que se conocen actualmente 

poco más de 20 ejemplares, las “Piedras de los Deseos”, con las que hay que incluir la “Peña de la Fortuna” 

de Trascastro de Luna, en León, y las “Piedras de la lluvia”, como la “Pedra Mazafacha”, de La Coruña, o la 

“Pedra dos namorados” de Sao Pedro do Corval, en Reguengos de Monsaraz, que muestra esa doble función. 

La mayor extensión del ritual propiciatorio respecto al de adivinación parece indicar su mayor antigüedad 

originaria, pues el de adivinación pudiera ser una derivación mantenida en las áreas más conservadoras del 

Occidente. De las “Peñas de adivinación” se conocen, aproximadamente, unos 50 monumentos, aunque la 

mayoría han perdido el rito y algunas han sido destruidas en fechas recientes. Se pueden clasiicar, según 

su ritual, en Peñas que asocian el rito de adivinación al propiciatorio, Penedos dos casamentos, que son las 

más abundantes, Penedos dos cornudos, de los que sólo se conoce tres casos, y algunas pervivencias del 

rito de adivinación en capillas y lugares similares64.

64   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, passim.

Fig. 9. - Peña de los Deseos de Fraella, Huesca.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

29SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

Las peñas sobre las que se practicaban estos ritos propiciatorios o de adivinación basados en arrojar piedras 

sobre su cumbre no ofrece características especiales. Su tamaño oscila entre los 2 y 6 m de altura. Suelen 

estar en un lugar visible, pero no ocupan un lugar dominante, sino que están situadas en lugar retirado, 

muchas veces en un bosque de robles y suelen estar próximas a un camino, pues el rito se celebraba al 

pasar ante la peña, en especial en las vías de acceso a santuarios y capillas, con motivo de la romería anual. 

El rito consiste en arrojar 1 ó 3 piedras a su cumbre, que suele ser inclinada para diicultar que se mantenga 

la piedra; en algún caso, se tiran a un “nicho”. La piedra se puede arrojar de espaldas o de frente, se tiran 

tres piedras o una piedra y se hace con la mano o incluso en algún caso con el pie65. Este rito se extiende 

por la zona occidental de la antigua Hispania, donde parece coincidir con el sistema cultura lusitano, pero 

tiene buenos paralelos en las áreas atlánticas66.

Esta información de conjunto sobre cada “tipo” de peña sacra es esencial para, a partir de ella, analizar 

sus paralelos etno-culturales para precisar el origen y signiicado cultural de la tradición ritual, buscando 

sus paralelos en tradiciones, mitos y ritos populares comparables documentados en el folklore o en fuentes 

etnológicas. También se pueden valorar sus paralelos antropológicos, aunque con la prudencia necesaria 

para no caer en interpretaciones generalistas ahistóricas. En todo caso, es importante poder explicar la 

perduración del rito por relaciones ilogenéticas dentro de la evolución de su contexto cultural, excluyendo 

meras coincidencias. 

El paso siguiente debe centrarse en el estudio de los paralelos que puedan existir en el mundo antiguo. Este 

análisis exige conocer las posibles referencias en escritores clásicos, pero también es necesario investigar 

las posibles referencias originarias de la Antigüedad que se puedan haber conservado en la literatura 

popular, como la tradición de sacriicar sobre una peña sacra de los López de Haro (vid. supra). Por último, 

es necesario igualmente valorar los ritos prerromanos conocidos a través de los estudios arqueológicos. Los 

datos obtenidos por estas vías pueden ser determinantes para poder comprender mejor el rito asociado a la 

peña sacra, el carácter de ésta y el origen y evolución de las creencias asociadas a la misma. Igualmente, 

estos datos de la Antigüedad contribuyen a diferenciar los elementos originales del rito de contaminaciones 

posteriores, en especial las producidas al adaptarse a las creencias cristianas.

Otro aspecto metodológico importante es la necesidad de utilizar una cartografía histórica adecuada. 

Hay que cartograiar los datos y saber interpretar los resultados que ofrece esa cartografía para precisar 

su signiicado histórico. Para optimizar los resultados, es necesario utilizar de forma sistemática una 

cartografía arqueológica inspirada en la cartografía lingüística, dada la similitud de comportamiento entre 

65   Almagro-Gorbea (2015):  op. cit. n. 2, pág. 353.
66   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, ig. 2 y 52.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

30SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

los elementos religiosos y los lingüísticos, estrechamente relacionados en el subsistema proyectivo del 

“sistema cultural”. Para ello es necesario recoger todos los casos conocidos, analizar la difusión de los 

elementos característicos, estudiar su expansión geográica y relacionarla y deducir su contexto cultural 

y, inalmente, inferir de dicho contexto su origen y evolución de acuerdo con un modelo evolutivo, que, en 

última instancia, sigue un modelo genético o biológico de aparición, expansión y desaparición.

Para estos aspectos es conveniente aplicar algunos postulados metodológicos de la Lingüística Histórica67, 

que desde hace muchos años ha utilizado con eicacia la cartografía. En este sentido, hay que tener en 

cuenta que las dispersiones que relejan los mapas deben ofrecer datos sistemáticos y explicables por 

evolución, nunca datos aislados ni casuales. Hay que suponer también la existencia de estados evolutivos 

intermedios o “eslabones perdidos”, aunque en la actualidad no estén documentados. Además, cuanto 

más singular y complejo es un hecho, como el rito adivinatorio de arrojar precisamente tres guijarros a la 

cumbre de una peña, que se constata en Hispania, pero también en Irlanda y en la antigua Grecia, más 

probatoria resulta la relación entre las zonas comparadas, pues disminuyen las probabilidades de que esa 

coincidencia se deba al azar. 

De este modo se pueden aplicar los modelos de la Geografía Lingüística para interpretar la dispersión de 

los elementos culturales. Las áreas marginales y aisladas, como era la antigua Hispania y, en especial, 

Lusitania en el extremo Occidente de Europa, tienden a mantener formas culturales más arcaicas; el 

área mayor suele relejar la situación más antigua y con mayores variaciones cualitativas, frente a las 

áreas periféricas, como Irlanda, Bretaña y el Occidente de Hispania. En consecuencia, cuando estas 

áreas periféricas coinciden frente al área central, en principio indican que esta última habría sido la zona 

innovadora, como parece haber ocurrido en el mundo celta, lo que permite comprender el mayor arcaísmo 

de las áreas periféricas. Este método de estudio permite datar y a interpretar la dispersión geográica de los 

monumentos y sus ritos, pues su cronología se puede precisar si la dispersión que ofrece un tipo de peña 

sacra o un rito determinado coincide con la de otros elementos de cultura material, lingüísticos, religiosos y 

sociales del sistema cultural68, pues esa coincidencia indica que formaría parte del mismo, por lo que todos 

ofrecen la misma cronología.

La última fase del estudio es la necesaria interpretación de las peñas sacras, más en concreto, de sus 

ritos y de sus mitos asociados, desde el plano religioso y del imaginario popular. En primer lugar, hay que 

abordar el análisis e interpretación de los paralelos rituales y míticos. Para ello es recomendable seguir el 

67   Meillet, A. (1925): La Méthode comparative en linguistique historique, Oslo, 1925.
68   D. L. Clarke (1968): op. cit. n. 58.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

31SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

Método Histórico-Geográico utilizado por la Escuela Finlandesa de Folklore Comparado69 para estudiar de 

forma empírica y positivista el origen y distribución de narraciones, relatos y de todo elemento folklórico. 

Los textos folklóricos se conciben como elementos que relacionan el tiempo y el espacio y hay que estudiar 

sus variantes según su orden geográico para delimitar las áreas culturales y determinar la dirección de la 

difusión y el lugar de origen. También valora la “ley de automigración”, según la cual los cuentos y leyendas 

se difunden sin necesidad de viajes ni migraciones, pues los relatos pasan normalmente de una persona a 

otra a través de fronteras físicas, culturales y políticas. Esta automigración no conoce fronteras culturales 

ni lingüísticas, ya que las regiones fronterizas suelen ser bilingües y en ellas se producen traducciones y 

adaptaciones culturales de los relatos. Además, se concede tanta importancia a la tradición oral como a 

la escrita, ya que las variantes orales pueden mantener características antiguas, que se pierden con las 

innovaciones que aportan los escritores. 

69   Frog, E. (2013): “Revisiting the Historical-Geographic Method(s)”. RMN Newsletter, 7, pág. 18-34; d’Huy, J. (2015): 
“Polyphemus: A Palaeolithic Tale?”. RMN Newsletter, 9, p. 43-64.

Fig. 10. - Megalito de Proleek, Irlanda, con piedras arrojadas a su cumbre.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

32SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

El análisis e interpretación de los mitos asociados al monumento debe hacerse siguiendo la metodología 

comparada que desarrolló G. Dumézil70: Comme procèdent les linguistes dans leur domaine, il y faut 

l’observation analytique et comparative des faits religieux, mythiques observées les plus anciennement 

possible sur les principales provinces de l’ensemble indo-européen. Esta aproximación metodológica resulta 

mucho más eicaz que las comparaciones antropológicas generalistas, ya que las construcciones teóricas 

suelen carecer de validez histórica, al obviar el tiempo y el espacio. Igualmente, es preciso interpretar el 

monumento y sus ritos desde la Historia Comparada de las Religiones, en especial de la escuela de Rafaele 

Pettazzoni, que analiza la religión como un elemento más de la cultura humana71. 

También se debe interpretar las “peñas sacras” desde la fenomenología de las religiones. Las “peñas sacras” 

son un símbolo de hierofanía en un “paisaje mágico”. Según la fenomenología de la religión, la comprensión 

de un símbolo religioso, es decir, de su simbolismo o signiicado, no se basa en símbolos aislados, sino que 

exige considerar las estructuras simbólicas como un todo, pues la estructura del fenómeno religioso sólo 

encuentra su verdadero signiicado interpretada orgánicamente en el sistema de asociaciones simbólicas 

de su cultura72. En este sentido, Mircea Eliade73 señaló que en toda hierofanía o elemento sacro coexisten 

dos esencias enfrentadas: profano-sagrado, signiicante-signiicado, visible-invisible, pero, como fenómeno 

cultural humano, toda manifestación de un fenómeno sagrado tiende hacia un arquetipo, entendido como 

paradigma o modelo ejemplar74, lo que permite determinar las regularidades que lo caracterizan y permiten 

deinirlo, pues todo fenómeno estructurado tiende a sistematizarse. Finalmente, hay que tener siempre 

presente que el hombre occidental actual, secularizado y con una visión del mundo racional y cientíica, 

ve explicaciones naturales donde el hombre primitivo veía hierofanías. Nosotros asumimos, ya casi de 

forma inconsciente, que una “peña sacra” sólo es una roca resultado de determinados procesos geológicos 

y erosivos, pero para el hombre primitivo era un numen pleno de vida y de poder sobrenatural75. Sin 

comprender este hecho fundamental, es difícil llevar a cabo un estudio adecuado sobre las peñas sacras, 

que requiere, por sí mismo, una correcta comprensión de la “peña sacra” como un elemento más del 

“paisaje sacro”76.

70   Dumézil, Georges (1952) : Les Dieux indo-européens, Paris, pág. 6.
71   Pettazzoni, Rafaele (1959): “Il metodo comparativo”. Numen, 6,1, pág. 1-18; AA.VV. (1969): Rafaele Pettazzoni 
e gli studi storico-religiosi in Italia, Bolonia; Nanini, R. (2003): “Rafaele Pettazzoni e la fenomenología della religione”. 
Studia Patavina, 50,2, pág. 377-413.
72   Allen, Douglas (1985): Mircea Elíade y el fenómeno religioso, Madrid, pág. 34 y 142.
73   Eliade, Mircea (1965) : Le sacré et le profane, Paris, Gallimard.
74   Rasmussen, David (1978): “Herméneutique structurale et philosophie”, en C. Tacou, ed., Mircea Eliade (Cahiers de 
L’Herne, 33), Paris, Éditions de l’Herne, pág. 97-104.
75   Allen (1985): op. cit. n. 73, pág. 108.
76   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 410 s.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

33SACRA SAXA Martín Almagro-Gorbea

Fig. 11. - Piedra caballera de Casar de Cáceres.

La última fase del estudio debe dirigirse a datar e interpretar el monumento y su rito en su contexto histórico 

espacio-temporal, esto es, en el marco de su cultura o sistema cultural. Para ello se deben utilizar todos 

los datos obtenidos de los paralelos etno-culturales y de la antigüedad, de la cartografía, de la mitología, la 

historia de las religiones y del análisis empírico de las narraciones, a in de interpretar el monumento como 

un dato más del sistema cultural en el que se inserta y por el que queda datado.

Finalmente, hay que insistir en la importancia de conservar para el futuro las sacra saxa, por ser monumentos 

raros y de gran interés histórico y cultural77. Son auténticos monumentos del pasado, que, en la actualidad 

corren muy serio peligro de desaparecer, mayor que los monumentos megalíticos, ya que se puede calcular 

que menos del 5% de las peñas sacras conocidas conservan el rito o el mito que les da su carácter “sacro” 

y más del 50% o ya han sido total o parcialmente destruidas o están en grave riesgo de desaparecer. Este 

panorama exige extremar la protección de estos interesantes monumentos, por ser testimonio de los más 

antiguos ritos conocidos en Europa, de la que conforman una parte esencial de su Patrimonio Arqueológico 

y Espiritual.

77   Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pág. 412 s.



34MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

AJANOS Y DIFUNTOS: TÚMULOS EN LA HISPANIA CÉLTICA
DESDE UNA PERSPECTIVA DE LARGA DURACIÓN

M
Pedro R. Moya-Maleno1

Universidad Complutense

1. Introducción

El presente trabajo aborda desde una perspectiva etnoarqueológica la existencia en buena parte de la 

Península Ibérica de numerosas creencias y ritos de amontonar cantos en relación con difuntos y almas. 

De ahí nuestra denominación de majanos de ánimas2. Tomando como punto de partida las leyendas y 

prácticas documentadas para con tales túmulos, el análisis de sus características y su comparación con 

otros fenómenos similares, más o menos distantes en el tiempo y en el espacio, hacen muy sugestiva 

su valoración desde una óptica de Larga Duración. En este sentido, la presencia de estas tradiciones ya 

en los textos grecolatinos y el conocimiento arqueológico de este tipo de construcciones cuanto menos 

desde la Edad del Bronce en la Europa Atlántica, nos permite proponer la presencia e importancia de este 

tipo de elementos y costumbres –y sus derivados– durante la Hispania Céltica en distintas esferas de las 

comunidades prerromanas.

Dada la variedad de signiicados y construcciones que se le han atribuido a majano y túmulo, se hace 

necesario precisar que deinimos ambos a nuestro efecto como una acumulación de piedras artiicial 

1   Arqueólogo-Doctor en Historia. Colaborador Honoríico en el Departamento de Prehistoria de la Universidad 
Complutense. preyesmo@ucm.es.
2   Este texto sintetiza en unos casos y amplía en otros lo expuesto en mi participación “Majanos de ánimas desde 
la Paleoetnología”, en el Coloquio Internacional Sacra Saxa: Creencias y ritos en peñas sagradas, organizado por el 
Instituto de Estudios Altoaragoneses y el Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la Historia en Huesca, el 26 
de noviembre de 2016.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

35MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

formada sobre el suelo por el depósito progresivo de cantos de distinto tamaño y por mor de una leyenda 

o tradición. No tiene diseño constructivo previo aparente aunque tiende a formas cónicas más o menos 

truncadas. Esto es, los casos que traemos a colación no son túmulos en sentido de catafalcos o sepulcros 

monumentales3, ni colinas en tanto que «lugares altos y eminentes»4. Tampoco montículos terreros que 

albergan construcciones megalíticas en su interior, como los innumerables dólmenes que se publican como 

tal5. En cuanto a majano, vocablo por cierto de origen desconocido, tomamos para comenzar la antigua y 

simple acepción de «montón de piedras»6  y no otras posteriores que han limitado o alterado su signiicado7.

Excluimos también de nuestro catálogo de majanos o túmulos, al menos a priori, aquellos montículos 

situados sobre otros elementos de referencia principal, como los de roquedales y tejados. Estos otros 

casos, además de haber sido reunidos por M. Almagro-Gorbea8, no siempre van aparejados a leyendas de 

difuntos o a sus almas, como los que aquí traemos a colación. 

Como veremos más adelante, nuestros majanos sí están en consonancia con el matiz funerario de otras 

acepciones del término túmulo, como la tercera de la actual RAE: «Montecillo artiicial con que en algunos 

3   Sepultura de piedra levantada del suelo para recibir uno o más cadáveres.
4   Franciosini Florentín, L. (1620), Vocabolario español-italiano, ahora nuevamente sacado a luz [...]. II parte, Iuan 
Pablo Proilio, Iuan Ángel Ruineli y Ángel Manni, Roma, 479; Mez de Braidenbach, N. (1670), Diccionario muy copioso de 
la lengua española y alemana hasta agora nunca visto, sacado de diferentes autores [...],Viena, Juan Diego Kürner, 178.
5    Inter alia Maciñeira Pardo de Lama, F. (1942), “Túmulos prehistóricos: inventario descriptivo de los doscientos 
ochenta y seis túmulos prehistóricos hasta ahora descubiertos en la avanzada comarca del Cabo Ortegal”, Boletín da Real 
Academia Galega, 23(269-270), 178-186; Blas Cortina, M.A. de (1980), “El túmulo dolménico de “El Cantón” (Sariego, 
Asturias)”, Noticiario arqueológico hispánico, 10, 7-38; Lara Cachero, J. (2015), “Obtención e interpretación del modelo 
eléctrico 3d de la estructura tumular del yacimiento calcolítico de Villavieja (Granada, España)”, Arqueología y Territorio, 
12, 63-74.
6   Oudin, C. (1607), Tesoro de las dos lenguas francesa y española. Thresor des deux langues françoise et espagnolle, 
París, Marc Orry, 344; Minsheu, J. (1617), Vocabularium Hispanicum Latinum et Anglicum copiossisimum, cum nonnullis 
vocum millibus locupletatum, ac cum Linguae Hispanica Etymologijs [...], Londres, Joanum Browne, p. 122; Mez de 
Braidenbach, 1670, p. 178.
7   El primer diccionario de la RAE (1734: 459) deine majano como «montoncillo de piedras, que se pone en el campo, 
para dividir las heredades o señalar los caminos». El de 1803 incorporará nuevas acotaciones de posición que marcan la 
descripción actual: «1. m. Montón de cantos sueltos que se forma en las tierras de labor o en las encrucijadas y división de 
términos». No aparece en los diccionarios, en cambio, la deformación y cambio semántico de manjano (= majano), como 
«construcción de piedras de forma redonda [hecha por el hombre], con túneles en el interior donde viven los conejos» 
en algunas partes, por ejemplo, de La Mancha: Frank (2012), “Diccionario calducho: Palabras técnicas, utensilios y 
aperos”, Villahermosa: www.calducho.com/paginas/diccio01.htm (acceso 15-08-2016). Real Academia Española (1734), 
Diccionario de la lengua castellana, en que se explica el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, con 
las phrases o modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes al uso de la lengua [...], Tomo IV, 
Madrid, Real Academia Española. Real Academia Española-herederos de Francisco del Hierro; Real Academia Española 
(1803), Diccionario de la lengua castellana compuesto por la Real Academia Española, 4, Madrid, Ed. Viuda de Ibarra.
8   Almagro-Gorbea, M. (2006), “El ‘Canto de los responsos’ de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá”, ’Ilu. Revista 
de Ciencias de las religiones, 11, 5-38; Id., (2015), “Sacra Saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la 
Hispania Celtica”, Estudos Arqueológicos de Oeiras, 22, 329-410; Id. (2017), “Sacra Saxa: una propuesta de clasiicación 
y metodología de estudio”, Sacra Saxa. Creencias y ritos en peñas sagradas.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

36MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

pueblos antiguos era costumbre cubrir una sepultura». En concreto, estamos ante una práctica de depositar 

o lanzar piedras de pequeño tamaño –normalmente asibles– que han existido en muchas culturas del 

mundo y que perduran hoy día. Véanse los mojones que se hacen desde Corea a África Central y, son bien 

conocidos, los rituales del mundo semítico. Depositar una piedra sobre la tumba es la forma de honrar la 

visita a las tumbas de los difuntos judíos e, igualmente, año tras año, se lapida al Diablo en La Meca para 

sepultarlo bajo millones de piedras.

Con este trabajo pretendemos profundizar en un tema que ya avanzamos en nuestra Tesis Doctoral de 

20129, recopilando lo allí expuesto y ampliando fuentes y casos de estudio en la Península Ibérica. 

2. Fuentes

La práctica de lanzar piedras a montones que se hallan cerca de caminos y que suelen aludir a difuntos 

más o menos legendarios está acreditada en la Península Ibérica y Europa. Tales testimonios aparecen a lo 

largo de la Historia y en fuentes de distinta naturaleza, lo cual ha de considerarse clave para sospechar de 

la existencia de una práctica y/o concepto estructural común o recurrente en este sentido:

฀	 Tradición Oral. Testimonios fruto del trabajo de campo que hemos realizado nosotros mismos y de 

la que no hay testimonios o apenas existen unas pocas palabras al respecto. Ejemplo de ello ha sido el caso 

de la Oliva de Macario de Los Navalucillos (Toledo), donde a la visita y contacto con gente del lugar, han 

sido fundamentales las aportaciones de José Manuel Illán (n. 1976) y la de Dustiano Olmedo (n. 1953)10, 

sin cuyos relatos hubiera sido francamente difícil conocer una creencia al borde de la extinción.

฀	 Trabajos etnográicos y antropológicos. Estos usos han sido recogidos desde el siglo XIX en distintos 

artículos y compendios etnográicos y/o antropológicos relativos a España y Portugal. Estas creencias y ritos 

se han plasmado con frecuencia como menciones descontextualizadas, sin características ni localizaciones, 

formado parte de descripciones generalalistas11. Tampoco eran tales majanos o leyendas analizados más 

allá del recurrente origen ancestral indeinido o como parte de un equipaje romano que, a su vez, fue 

copiado de los griegos. Ejemplo de ello, inter alia, son J. Leite de Vasconcellos12, F. Martins Sarmento13, P. 

9   Moya-Maleno, P.R. (2013), Paleoetnología de la Hispania Céltica: Etnoarqueología, Etnohistoria y Folklore como 
fuentes de la Protohistoria, Tesis Doctoral, Universidad Complutense de Madrid, pp. 26, 222, 366, 376, 382, 464-468.
10   Entrevistas realizada por plataformas digitales en abril de 2017.
11   Violant y Simorra, R. [1949](1989), El Pirineo español: vida, usos, costumbres, creencias y tradiciones de una 
cultura milenaria que desaparece, Ed. Facsímil, Barcelona, Alta Fulla, p. 498s.
12   Leite de Vasconcellos Cardoso Pereira de Melo, J. (1882), Tradições populares de Portugal, Oporto, Livraria portuense 
de Clavel Eds., pp. 89s; Id., (1938), Opúsculos. Vol. V: Etnologia, Lisboa, Imprensa Nacional de Lisboa, pp. 607-612.
13   Martins Sarmento, F. (1884), “Materiais para a arqueologia do Concelho de Guimarães”, Revista Guimarães, 1(4), 
pp. 161-189.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

37MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

Sébillot14, C. Cabal15, M. Eliade16, X. Taboada17, etcétera.

Más recientemente, hemos de celebrar la activa labor etnográica de investigadores como Eugenio Monesma y 

José Miguel Navarro López, en su caso en el Alto Aragón. Gracias a la versatilidad visual y de retroalimentación 

de las redes sociales y del soporte audiovisual logran documentar y gotear al público de forma especíica 

aquellos casos que van testimoniando. Verbigracia el mito de las Abuelas de Sevil y el túmulo que allí se 

renueva cada 20 de mayo en Crucelós (Abiego, Alberuela de la Liena y Adahuesca, Huesca)18.

฀	 Literatura pintoresca. Aunque sin mayor intención que la de trasladar al público las curiosidades de 

zonas a las que se viajaba, este género ha arrojado desde el siglo XIX interesantes noticias de majanos en las 

crónicas de periódicos y revistas generalistas. Así contamos con el relato de J. Tudela19 en La Tierra de Segovia 

acerca de La iesta del Voto en El Royo (Soria) y el túmulo del camino de la ermita de la Virgen del Castillo.

Las incorrecciones y decadencia del pintoresquismo20 no acabaron con este tipo de noticias en prensa local. 

Estas y todo tipo de panletos turísticos en papel y web siguen siendo hoy día para el investigador un primer 

cabo del que tirar para buscar más bibliografía, hacer trabajo de campo o constituir directamente el único 

testimonio al respecto en una España rural ya desmemoriada o abandonada.

฀	 Literatura clásica y medieval. La Literatura europea y peninsular presenta a lo largo de la Historia 

informaciones relevantes para nuestra investigación. Algunas de las aportadas por los autores grecolatinos 

ya han sido puestas de maniiesto por investigadores de la Antigüedad e historiadores de la religión, como 

sucede en el caso de los ἓρμα griegos (Antikleides, FgrHist 140F 19; Ant. Pal. V 6 y VI 253). Noticias como 

la de los túmulos que ordenó hacer Darío antes de cruzar el río Artiscos –actual Arda en la Tracia– en su 

campaña contra los escitas hacia el 513-512 a.C. son bien conocidas y anclan este tipo de tradiciones 

cuanto menos a inales del primer milenio antes de la Era (Hdt. IV 92):

« XCII. Partió, Darío de aquel campo, dio con otro río que lleva el nombre de Artisco, y corre por el país de 

las Odrisas. Junto a aquel río, habiendo señalado cierto lugar, se le antojó dar orden a sus tropas de que al 

14   Sébillot, P (1904), Le folkl-lore de France, París, Librairie orientales & americaine. Ed. E. Guilmoto.
15   Cabal, C. [1943](1988), “Mitología ibérica”, F. Carreras (dir.): Folklore y costumbres de España, Vol. I, Rep. 
Facsímil, Madrid, Eds. Merino, 165-288.
16   Eliade, Mircea [1949](2000), Tratado de historia de las religiones. Morfología y dialéctica de lo sagrado, Madrid, 
Eds. Cristiandad.
17   Taboada, X. (1965), O culto das pedras no noroeste peninsular, Verín, Real Academia Galega.
18   Monesma Moliner, E. (dir.) (1992), Romería de Crucelós. Mayo de 1988, DVD, Huesca, Pyrene, P.V; Id.,
      (dir.) (2000), La Fiesta de las Abuelas en Adahuesca, DVD, Huesca, Pyrene, P.V.
19   Tudela, J. (1920), “Por tierras de Soria. La iesta del Voto I”, La Tierra de Segovia, 15 de julio de 1920. p. 4.
20   Aymes, J.-R. (1983), “Esbozo de una lectura ideológica del Semanario Pintoresco Español (1836-1841)”, A. Gil 
Novales (coord.): La Prensa en la revolución liberal: España, Portugal y América Latina, 277-288.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

38MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

pasar dejase cada cual su piedra en aquel mismo sitio, y habiéndolo cumplido todos, continuó marchando 

con su gente, dejando allí grandes montones de piedra»

Otros pasajes literarios posteriores pero igualmente célebres, sin embargo, han pasado desapercibidos y 

no han recibido la atención necesaria. He de agradecer al profesor M. Almagro-Gorbea el haberme puesto 

en conocimiento de uno medieval procedente de la cada vez más valorada épica castellana21, en concreto 

del pasaje de la Gesta y Crónica de los Siete Infantes [de Lara/Salas] en el que se decide cómo ajusticiar 

al traidor Ruy Velazquez. Así quedó recogido y sistematizado por R. Menéndez Pidal22:

[…]

Los unos dezian: «Señora, cada dia un miembro le tajad»;

los otros dezian: «Señora, mandaldo desollar»;

otros le dezian: «Por Dios, vamoslo a quemar»;

los otros le dezian: «Señora, vamoslo a apedrear».

515  Allí fablo doña Sancha, oiredes que dira:

[…]

alçaldo agora en dos vigas, pies e manos le atade,

de los que inaron en la batalla vénguese agora su linaje:

escuderos e caballeros, e los que pudieren alcançare,

525  con lanças e con bofordos todos vengan alançar,

que las carnes del traidor hayan a despedaçar,

e desde que cayere en tierra apedreallo han».

 Como doña Sancha mando, asi a fazerlo van.

Veriedes las carnes del traidor todas a tierra caen,

21   Fernández de Escalante Moreno, M.F.J. (1981), Del Derecho Natural de los Héroes al de los hombres: la épica 
castellana y la Blutrache germánica. La saga de los Infantes de Lara y el eco de un viejo mito Indoeuropeo, Granada, 
Universidad de Granada; García Quintela, M.V. y Delpech, F. (2013), El árbol de Guernica: memoria indoeuropea de los 
ritos vascos de soberanía¸Madrid, Abada; Almagro-Gorbea, M. (2008-2009), “Pervivencia del imaginario mítico celta 
en las leyendas “sorianas” de Gustavo Adolfo Bécquer”, Studi Celtici, 7, 207-233. Id., (2010), “De la Épica celta a la 
Épica castellana. La Literatura como nuevo campo de estudios de la Hispania Céltica”, Cuadernos de Arqueología de la 
Universidad de Navarra, 18**, 9-40; Id., (2017).
22   Menéndez Pidal, R. (1951), Reliquias de la poesía épica española, Madrid, Espasa-Calpe, 234s. Las versiones que 
recogió el hispanista para este relato corroboran la tradición (Id., 1951: 234s, Crónica de 1344):
 […]  en tal manera que las carnes del traydor fuesen todas partidas en pedaços, / e desque cayere en tierra, 
apedreallo an. /Así como doña Sancha mando asi fue fecho, / 530 ca las compañas eran muchas e fue ayna despedaçado, 
/ e ayuntaron los pedaços, e lançaron tantas piedras sobre el, / fasta que fue cubierto dellas, e yazian sobre el 
mas de diez carradas / e oy dia quantos por y pasan en lugar de decir Paternoster /lançan todos sobre el sendas piedras, 
/ 535 e dizen le que mal sieglo aya la su alma. Amen. / […]



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

39MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

530  ca la compaña era mucha, aina lo van a despedaçar;

ayuntaron los pedaços, piedras sobre el van lançar,

cubriendo fue dellas, diez carradas sobre el yazen.

Agora quantos por i pasan de Paternoster en lugar, 

con sendas piedras al luziello van dare,

535  e dizen: «Mal sieglo aya la su alma. Amen».

por esta guisa es maldito aquel que traición faze;

[…]

Otras leyendas narran hechos parecidos pero sin túmulo asociado, puesto que se identiican como montañas 

o formaciones rocosas. Ejemplo de ello sería el mito de la formación de las Tres Sorores de Sobrarbe –

Monte Perdido, el Cilindro de Marboré y el Pico Añisclo (Huesca)–, según el cual son tres hermanas muertas 

por un vendaval de nieve y piedra. Si entendemos la lluvia de piedra como guijarros y no como granizo, 

cada una de esas formaciones son el túmulo en sí.

฀	 Historia Comparada y Etnoarqueología. Desde mediados del siglo XX se han venido consolidando 

distintas vías de aproximación a la Antigüedad desde los testimonios materiales e inmateriales posteriores 

que sólo encuentran sentido como fruto de Procesos de Larga Duración al uso de los que enunciara F. 

Braudel23. Los estudios comparativos de los historiadores de las religiones clásicas e indoeuropeas24 

abrieron caminos para que las tradiciones vivientes o ya documentadas hayan sido analizadas en las 

décadas siguientes desde distintas líneas y nomenclaturas –Paleoetnología, Arqueoetnología, Etnohistoria, 

etcétera–. 

Para nuestro propósito, como hemos reseñado, ha sido M. Almagro-Gorbea quien, desde su artículo acerca 

del Canto de los Responsos25, ha penetrado con más fuerza en el rastreo y trasfondo de los rituales 

de lanzamiento de piedras con sentido mágico. El hecho de que los monumentos y tradiciones por él 

investigadas estén circunscritas a grandes bloques rocosos26 nos llevó a tomar en cuenta también en 

nuestra Tesis aquellas otras leyendas y túmulos a ras de tierra cuyo análisis igualmente consideramos 

pueden ayudarnos a comprender mejor la Edad del Hierro. En última instancia, hemos de congratulamos 

23   Braudel, F. (2002), Las ambiciones de la Historia, Barcelona, Crítica.
24   Inter alia, Brelich, A. (1953-1954), “Un culto preistorico vivente nell’Italia centrale. Saggio storico-religiosos sul 
pelegrinaggio alla SS. Trinitá sul Monte Autore”, Studi e Materiali di Storia delle Religione, 24-25, 36-59; Pettazzoni, R. 
(1958), “Il metodo comparativo”, Numen, 6, 1-14; Dumézil, G. (1954), Rituels indo-européens à Rome. París, Librairie 
C. Klincksieck.
25   Almagro-Gorbea, 2006.
26   Almagro-Gorbea, 2015 y 2017.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

40MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

de la búsqueda y estudio de los casos altoaragoneses realizado por J.M. Navarro. A él debemos algunos de 

los ítem aquí recogidos, los cuales los ha puesto gentilmente a nuestra disposición con todo lujo de detalles 

incluso antes de su publicación27.

฀	 Arqueología. Ninguno de los majanos tradicionales con leyendas adscritas que aquí hemos 

documentado ha sido excavado arqueológicamente según la información que manejamos. Esta realidad 

lastra cualquier estudio cuya intención sea la de conocer el origen y tipología de tales acciones antrópicas, 

si bien, como abordaremos más adelante, tampoco creemos que una intervención consiguiera despejar 

todas las incógnitas.

Por el contrario, son sobradamente conocidos los diferentes tipos de túmulos formados por acumulación 

de piedras en contextos arqueológicos de Europa, cuanto menos desde el Neolítico. A esta cronología 

pertenecen algunas de las conocidas necrópolis tumulares del Norte de la Península Ibérica28; en el País Vasco 

autores como X. Peñalver29 han propuesto identiicar los túmulos y cromlech como elemento identitario de 

las poblaciones pastoriles del Bronce y de la Edad del Hierro, irmes y separadas del resto de comunidades 

prehistóricas peninsulares. Se trata de un fenómeno con clara presencia en el mundo atlántico30, donde 

cairns y barrows también han sido excavados, como el irlandés junto a la Lios na Ríogh (Knockiveaghg, Co 

Down), datado en el 3060±170 BC31.

Otras necrópolis, como la de Colomina (Gerb, Lérida), volverán a señalar con túmulos las tumbas durante el 

Bronce Final-Campos de Urnas32. Tal tradición funeraria seguirá vigente en la última etapa de la Prehistoria 

27   Navarro López, J.M. (2017), “Túmulos, descansaderos y montones de piedras. Leyendas y rituales en torno a las 
creencias de la ijación del alma en el territorio”, Sacra Saxa. Creencias y ritos en peñas sagradas.
28   González Álvarez, D. (2016), Poblamiento y antropización de la montaña occidental cantábrica durante la prehistoria 
reciente: una aproximación desde la arqueología del paisaje. Tesis Doctoral. Universidad Complutense de Madrid, 155-
170.
29   Peñalver Iribarren, X. (2001), “El Bronce Final y la Edad del Hierro en la Euskal Herria atlántica: Cromlechs y 
Castros”, Complutum, 12, 51-72.
30   Martin, M. [1703](1999), “A description of the Western Isles of Scotland circa 1695”, M. Martin y D. Monro: A 
description of the Western Isles of Scotland circa 1695; A Late Voyage to St Kilda; A Description of The Occidental i.e. 
Western Islands of Scotland, Edimburgo, 13-231, p. 151s; Sébillot, 1904, pp. 235s y 345-349; Tanguy, B. (2001), “La 
pierre dans le paysage toponymique en Basse-Bretagne”, J.-Y. Éveillard (ed.): La pierre en Basse-Bretagne. Usages 
et représentations, Brest, 5-26, p. 12; Cummings, V. y Fowler, C. (2007), From cairn to cemetery: an archaeological 
investigation of the chambered cairns and early Bronze Age mortuary deposits at Cairnderry and Bargrennan White 
Cairn, south-west Scotland, Cambridge, British Archeological Reports.
31   Campbell, E. (2003), “Royal inauguration in Dál Riata and the Stone of Destiny”, R. Welander, D.J. Breeze y T.O. 
Clancy (eds.): The Stone of Destiny. Artefact and Icon. Society of antiquaries of Scotland, Edimburgo, 43-59, p. 49; 
FitzPatrick, E. (2003), “Leaca and gaelic inauguration ritual in medieval Ireland”, R. Welander, D.J. Breeze y T.O. Clancy 
(eds.): The Stone of Destiny. Artefact and Icon, Edimburgo, 107-121, pp. 114 y ig. 35.
32   López, J.B., Fernández, M. y Lafuente, Á. (1991), “La necròpolis d’incineració de la Colomina 1 (Gerb, La Noguera): 
metodologia i classiicació de les estructures tumulars”, Limes, 1, 87-114.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

41MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

y, así, son innumerables las necrópolis de la Hispania Céltica y de la Ibérica que han sepultado las 

cremaciones bajo montones de piedras. Unos túmulos más voluminosos y meticulosos, otros más menudos 

y desarreglados33.

La romanización y cristianización parece prescindir de este rito mortuorio. No será hasta los siglos IX-X 

cuando los montones vuelvan a aparecer de nuevo, asociados a algunas tumbas islámicas de al-Andalus. 

Tras el preceptivo enrasamiento de los enterramientos –la taswiyat al-Kubur– «eran cubiertos por un 

pequeño túmulo de tierra o piedras, tal como se hizo con la tumba del profeta y una hija de este (adoptando 

una forma gibosa)»34, pero tampoco será una norma generalizada. Durante la época emiral el rito funerario 

andalusí destacará por arrastrar tradiciones peninsulares anteriores y la ausencia de unas pautas claras, 

en este caso, por la ausencia de señalamientos externos. Del mismo modo, aunque a partir del siglo X la 

estricta escuela malikí se convierta en doctrina oicial de al-Andalus y perdure hasta el siglo XVI a través de 

algunos moriscos, sus normas sólo serán guardadas por los seguidores de tal rama sunnita35. 

En este sentido, un vistazo arqueológico a vuelapluma de algunos majanos de ánimas que sirven para este 

estudio no evidencian espacios necropolitanos islámicos. Más frecuentemente están vinculados a ermitas 

locales y supracomunales así como en las cercanías de castros de la Edad del Hierro, como sucede en con 

los ejemplos sorianos de Inodejo y El Royo36.

3. Problemática

El estudio de los majanos de ánimas, además de los problemas ya expuestos en el epígrafe anterior, 

presentan diversas diicultades que el investigador debe conocer, controlar y enfrentarse para construir 

hipótesis e interpretaciones verosímiles y convincentes. Podríamos resumir que los principales escollos 

derivan de:

- la calidad del registro existente

- la profundidad del estudio

- la interpretación de los datos

33   P.e. Baquedano Beltrán, I. (2016), La necrópolis vettona de La Osera (Chamartín, Ávila, España), Alcalá de Henares, 
Museo arqueológico regional.
34   Chávet Lozoya, Mª., Sánchez Gallego, R. y Padial Pérez, J. (2006), “Ensayo de rituales de enterramiento islámicos 
en al-Andalus”, Anales de Prehistoria y Arqueología, 22, 149-161, p. 155.
35    Chávet et al., 2006, p. 156s; Chávet Lozoya, M. (2016), Los rituales de enterramiento islámicos en Al-Ándalus (ss. 
VIII-XVI): Las tumbas tipo Lahd. Arqueología de la muerte en Madinat Lurqa, Tesis Doctoral, Universidad de Granada.
36   Aldea Chacobo, F. (1972), “Nuestra Señora de Inodejo”, Revista de Soria, 17, s.p.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

42MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

Desde un primer momento es evidente que, como ocurre en Arqueología, tenemos un déicit en el propio 

conocimiento de los datos a analizar. La naturaleza misma de la investigación en Ciencias Sociales y 

Humanidades nos hace ignorar la profundidad de muestreo obtenido. Este hecho aumenta en un contexto 

de remodelación antrópica que ha sido acrecentado por los vertiginosos cambios postindustriales. En una 

Península Ibérica que ha perdido buena parte de su poblamiento rural, hemos podido constatar en algunos 

casos la casi total pérdida de la tradición por la muerte y emigración de sus moradores. Entre los que han 

quedado, los desplazamientos con vehículos a motor en caminos y la remodelación de los mismos y de las 

parcelas con maquinaria pesada ha sido su puntilla. Ya no se deambula por el campo a pie o a paso animal 

hacia las suertes o pozos, con tiempo para coger una piedra y depositarla en el lugar convenido; tampoco 

se transitan con frecuencia los itinerarios en los que se enclavan los majanos. Así lo constatamos en Los 

Navalucillos: el majano que antiguamente abrazaba una vieja oliva ha desaparecido y ni arqueólogos 

oriundos de allí (Inf.: Illán), ni jóvenes agricultores supieron remitirnos al árbol exacto. La Oicina de 

Turismo ni conocía esa creencia. Fueron un agricultor experimentado y un emigrante (Inf.: Olmedo) los que 

nos conirmaron cuál era: un ejemplar al lado del camino, con una cruz grabada prácticamente invisible, en 

el que apenas había un par de cantos, testimonio de que algún vecino todavía realiza la práctica (Fig. 1a). 

Fig. 1: a) Olivo de Macario ya sin 
majano (Los Navalucillos, Toledo); 
b) Montón de grandes piedras 
con cruz junto a la casa de Vista 
Azul (Alhambra, Ciudad Real), 
ejemplo de falso positivo sin 
haber testimonio de túmulos en la 
zona; c) Ejemplo de falso positivo 
por falta de documentación y de 
vecinos en el medio rural en la zona 
de Inodejo (Las Fraguas, Golmayo, 
Soria); y d) Descansadero de 
Petra (Escartín, Huesca), ejemplo 
de sustitución de las piedras por 
otros materiales –boj– con idéntica 
función. Foto d): c.p. Navarro.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

43MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

La mecanización de la agricultura también ha creado todo tipo de pedreras en las lindes que aporta 

numerosos falsos positivos en el medio rural. Esto sucede tanto si topamos con amontonamientos que 

comparten rasgos –incluso la cruz (Fig. 1b)–, como si estamos en una zona de estudio con certeza de 

majanos de ánimas, como en el caso de Inodejo. Si bien en este caso soriano pudimos encontrar los 

majanos –enormes y señalizados con una cruz–, el despoblamiento en el que están sumidas las aldeas 

españolas impide encontrar informantes que eviten al investigador perder parte de su tiempo en cerciorar 

que los montones que deja atrás no son los que está buscando (Fig. 1c). Y es que, además de la tradicional 

desconianza hacia el forastero, apenas quedan personas mayores ya y las que subsisten están acantonadas 

en sus casas; los eruditos locales, como maestros y curas, fallecieron y los nuevos ya no viven en la aldea 

ni tienen un conocimiento amplio de su entorno; si queda población local activa ha emigrado o son familias 

urbanitas neorrurales que no siempre tiene lazos con en el núcleo en el que se asientan37. 

Otro factor que entorpece el cómputo y sistematización de los majanos es el aumento del montañismo, 

del senderismo lúdico y de las rutas peregrinas. Es de sobra conocida la tradición de construir majanos 

en las cumbres y en las rutas de montaña como testimonio de paso de los excursionistas. Asimismo, el 

aianzamiento y aumento de las rutas de peregrinaje a Santiago de Compostela han acelerado el crecimiento 

de algunos túmulos en sus itinerarios, como sucede con el de la Cruz de Fierro de Foncebadón (Santa 

Colomba de Somoza, León) y el nacimiento de otros. Asimismo, sospechamos, esta práctica ha saltado por 

imitación a otras peregrinaciones y romerías locales.

Por su parte, en el supuesto de poder excavar alguno de los majanos que estudiamos, cabría esperar la 

imposibilidad de datar el montón de piedras ante su idiosincrasia y naturaleza pétrea. Más que localizar un 

fósil director, sería notable lograr resultados radiocarbónicos de la presencia –intencionada o no– de algún 

resto biológico sepultado por él. No menos importantes deben ser los esfuerzos para conseguir dataciones 

y reconstrucciones paleoambientales que contextualicen cada majano en su paisaje (Fig. 2).

Por esta razón, en segundo lugar, un estudio que no haya sido sistemático en los casos tratados debe 

ser considerado como una aproximación más que como una investigación exhaustiva y deinitiva. Y ese 

es nuestro caso. Estimamos hemos logrado aglutinar los casos que iguran en la bibliografía etnográica 

generalista y nos hemos adentrado en algunas zonas gracias a investigadores e informantes pero todavía 

estamos lejos de de haber profundizado en el tema. 

37   Testimonio de ello fue el que, ante el desconocimiento de las leyendas de la zona, nos remitieran a la información 
de Wikipedia.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

44MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

Fig. 2: Importancia del paisaje para contextualizar los majanos de ánimas a tenor de dos imágenes del 
mimo entorno del majano del camino de la ermita de la Virgen de El Castillo (El Royo, Soria), A) a principios 
del siglo XX y B) actual. Fuente: A) Archivo Histórico Provincial de Soria, Bellezas Sorianas, 1919: https://
molmarca.iles.wordpress.com/2012/01/royo002serie-1919.jpg (acceso el 15-XII-2016). B) https://
molmarca.iles.wordpress.com/2012/01/rocas-actual.jpg (acceso el 15-XII-2016).

En cuanto a los testimonios por conocer, es difícil avanzar nuevas noticias en publicaciones locales, por la 

tirada corta y no digitalizada –periódicos comarcales, hojas parroquiales, autoediciones, etcétera–, por la 

importancia anecdótica que se le da a estos majanos de ánimas, o por la amplia variedad de nomenclaturas 

con las que se denominan. Las más comunes son tumba, montones y lucillos38 en castellano, (a)milladoiros 

38   Llama la atención la coincidencia de la denominación de lucillos ‘cajita sepulcral noble’ en el topónimo de uno de los 
casos estudiados, Los Navalucillos, supuestamente por las tumbas rupestres tardoantiguas y medievales existentes en 
los berrocales.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

45MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

en Galicia o carneiros, moledros/moledos/melédros y Fiéis de Deus en Portugal. Algo similar sucede con 

la bibliografía formal. Es necesario escudriñar y releer los viejos trabajos etnográicos y antropológicos así 

como las compilaciones de literatura oral tradicional e histórica. Se trata de una labor inabarcable pero 

necesaria a la luz del mencionado testimonio del cantar de Los Siete Infantes.

 En cuanto a los túmulos conocidos y en uso, también puede resultar difícil ampliar su conocimiento si 

se plantean excavaciones arqueológicas. Estamos ante leyendas y prácticas consuetudinarias toleradas 

por la Iglesia enraizadas en las poblaciones, por lo que podemos encontrarnos sin autorización de los 

propietarios del terreno y con la animadversión de la población local. Ante este panorama, la posible 

ventaja de un investigador local –conocimiento de personas, etcétera– queda prácticamente anulada. Por 

su parte, la entrada de investigadores foráneos en el medio rural para estudiar tradiciones vivas bien puede 

ser contraproducente, por los posibles efectos que los estudios conlleven, tanto por la creación de una 

autoconciencia folklorística –recreaciones turísticas, neopaganismos, etcétera39–, como por el efecto inverso 

para la autoestima de unas comunidades en continua denigración desde el mundo urbano40, especialmente 

ante la más que probable posibilidad de desmontar cientíicamente las cronologías y axiomas de la oralidad. 

Eso sin contemplar el posible dilema ético que para los investigadores debería representar, como ocurre 

con otras religiones41, lo que signiica antropológicamente violar ese canchal aparentemente inofensivo. No 

deja de ser un espacio sagrado en el que toda ruptura de lo inmanente puede equipararse a una violación 

del lugar y a una fractura de la línea que los une –piedra sobre piedra– al Pasado.

El tercer y último problema es relativo a la interpretación arqueológica del fenómeno. Creemos muy probable 

que la cronología que pudiera extraerse ceñiría más de un montón a fechas modernas, medievales como 

mucho. Dichos contextos y la falta de pruebas tangibles bastarían a cualquier epígono de la Arqueología de 

la [consabida] Materialidad42 –o a un mal penalista como diría Menéndez Pidal43– para invalidar extrapolación 

alguna con la Antigüedad. Por el contrario, consideramos que, aún anhelando poder documentar en algún 

caso la coetaneidad prerromana que barajamos, es tanto igual importante no limitar la capacidad de las 

tradiciones para reelaborarse y aplicarse en nuevos contextos y, así, concebir el testimonio medieval o 

39   Martí i Pérez, J. (1996), El folklorismo: uso y abuso de la tradición, Barcelona, Ronsel, pp. 70 y 187.
40   Moya-Maleno, P.R. (e.p.), “Del Tío Honorio al Tío de la Vara. El “catetismo” mediático como estigmatización de las 
fuentes folklóricas en la Península Ibérica para la (pre)Historia”, Pedro Echevarría Bravo. Músicas y etnomusicología en 
La Mancha, Almedina.
41   Ruiz Taboada, A. (2014), “La gestión de los cementerios históricos: la muerte como disputa”, Complutum, 25(1), 
203-215.
42   González Ruibal, A. (2012), “Hacia otra arqueología: diez propuestas”, Complutum, 23(2), 103-116. DOI: http://
dx.doi.org/10.5209/rev_CMPL.2012.v23.n2.40878, p. 111; Gosselain, O.P. (2016), “To hell with ethnoarchaeology!”, 
Archaeological Dialogues, 23(2), 215–228. DOI:10.1017/S1380203816000234
43   Menéndez Pidal, 1951, p. XX.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

46MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

moderno como recreación más o menos aleatoria de sistemas mentales anteriores. Esto es, hemos de 

incidir en que los mecanismos que rigen las sociedades antiguas y actuales son mucho más ricos que lo que 

del registro arqueológico puede dilucidarse y, por tanto, hemos de desarrollar estrategias etnoarqueológicas 

que propongan hipótesis e interpretaciones sobre la suma de fuentes de distinta naturaleza44. 

Localización y características

Las prácticas y leyendas de ir amontonando pequeños cantos en la Península Ibérica constituyen unas 

interesantes costumbres de las que, como hemos señalado, pocos investigadores se habían ijado en ellas. 

Sólo establecer tipologías, mencionar su testimonio aislado y, en su caso, deinirlos como hijos de mundo 

grecorromano o como ritos antropológicos genéricos ancestrales.

A poco que se estudia el Folklore hemos podido constatar en España y Portugal más de una cuarentena de 

localizaciones de montones a ras de tierra en un fenómeno que se extiende, cuanto menos, en un triángulo 

desde el extremo noroccidental de Galicia al Pirineo Central a la Meseta Sur (Fig. 3). Esta distribución 

constata que se circunscriben en gran medida a la Hispania Céltica45, adentrándose en la ibérica sólo en los 

casos aragoneses. Como ocurre en otras tantas costumbres, estos túmulos se concentran especialmente 

en las áreas geográicas abruptas –Mazizo Galaico, Cordillera Cantábrica, Pirineos, Sistema Ibérico, sierras 

carpetovetónicas y Montes de Toledo–. No en las llanuras meseteñas pero tampoco en las más altas 

quebradas, sino más bien en terrenos adyacentes, como evidencian los ejemplos de Somontano aragonés 

o de las sierras sorianas. A este respecto, tampoco debemos sacar conclusiones locacionales del mapa 

resultante dado que, entre otras razones, podrían responder al secular atraso económico de estas zonas 

y/o, por ende, también del mayor interés de estudio por parte de los etnógrafos del siglo XX y XXI.

44    Santos Estévez, M., Parcero, C. y Criado, F. (1997), “De la arqueología simbólica del paisaje a la arqueología de los 
paisajes sagrados”, Trabajos de Prehistoria, 54 (2), 61-80; García Quintela, M.V. (2006), “El estructuralismo en Historia 
de las Religiones”, M.C. Marín y J. San Bernardo (eds.): Teoría de la Historia de las Religiones: las escuelas recientes, 
Sevilla, 69-122; Balbín, P., Torres, J.F. y Moya-Maleno, P.R. (2007), “Lo que el viento no se llevó. Interdisciplinariedad, 
metodología y práctica para el estudios de la Hispania céltica”, R. Sainero (coord.): Pasado y Presente de los Estudios 
Celtas, La Coruña, 75-108; Moya-Maleno, P.R. (2008), “Etnografía y Etnohistoria aplicadas a la Hispania Céltica”, OrJIA 
(coords.): Actas de las I Jornadas de Jóvenes en Investigación Arqueológica: dialogando con la cultura material (JIA 
2008), Vol. I, Madrid, 215-222; Id., 2013; Almagro-Gorbea, M. (2009), “La Etnología como fuente de estudios de la 
Hispania Céltica”, BSAA arqueología, LXXV, 91-142;  García Quintela y Delpech, 2013; Torres-Martínez, J.F. (2011), El 
Cantábrico en la Edad del Hierro. Madrid, Real Academia de la Historia.
45   Untermann, J. (1983), “Die althispanischen Sprachen”, H. Temporini y W. Haase (eds.): Aufstieg und Niedergang der 
römischen Welt [=ANRW], II (29.2), Walter de Gruyte; Id., (1992), “Los etnónimos de la Hispania antigua y las lenguas 
prerromanas de la Península Ibérica”, M. Almagro-Gorbea y G. Ruiz Zapatero (eds.): Paleoetnología de la Península 
Ibérica, Madrid, 19-33, p. 27.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

47MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

Fig. 3: Dispersión de majanos de ánimas y peñas de ánimas. Majanos: 1, Amilladoiros, Campo da Armada-
San Andrés de Teixido (Cedeira); 2, Cedeira; 3, Vío (San Cristobal das Viñas); 4, Virgen de la Pastoriza 
(Arteijo); 5, A Pedro do Santo, Monte de Ramil (Viós, Abegondo); 6, Cesuras; 7, Trasanquelos, Cesuras); 
8, A Porta-San Pedro (Sobrado); 9, Mellid; 10, Monte do Gozo (Santiago de Compostela); 11, Piedraita del 
Cebreiro; 12, Cruz de Fierro (Foncebadón, Santa Colomba de Somoza); 13, Cruz da Portela (Padornelo, 
Lubián); 14, Francoim (Sedim, Felgueiras); 15, Carneiro (Marecos, Penaiel); 16, Covadonga (Cangas de 
Onís); 17, Sierra de Quilamas (La Bastida-Navarredonda de la Rinconada); 18, Montón de Cantos (La 
Alberca); 19, Olivo de Macario (Los Navalucillos); 24, Mojón de cantos (Sierra del Alto Rey); 25, San 
Leonardo de Yagüe; 26, Peñas de la Virgen (Las Fraguas, Golmayo); 27, Senda de la Ermita Virgen del 
Castillo (El Royo); 28, Santos Nuevos (Almarza); 29, Zarranzano (Sepúlveda de la Sierra, Almarza); 30, Alto 
de San Antón (Ventosa); 31, Castillo (Vozmediano); 32, Montículo (Vozmediano); 33, Cruces (Montoro de la 
Mezquita, Villarluengo); 34, Camino de Caldearenas a la Virgen de los Ríos (Javierrelatre, Caldearenas); 35, 
Tumba de las Abuelas (Adahuesca-Abiego); 36, Montón del Gitano (Alcalá del Obispo); 37, Piedra del Pollero 
(Castejón del Puente); 38, Montón del Diablo (Monzón); 39, Agujero del Diablo (Almunia de San Juan); 40, 
Cruz (Torre La Ribera); 41, Descansadero de Petra (Escartín); 42, Peña de Cansomuerto (Boltaña); 43, O 
muerto de Oroel (Jaca); 44, Montones del Barranco de los Muertos (Javierrelatre); 45, Monumento a Santa 
Paciencia 46, Desansadero de Nocito a San Urbez (Nueno); 47, Tumba de Ruy Velazquez , Literatura-leyenda 
(Vilviertre del Pinar). Principales peñas sacras ligadas por superstición al lanzamiento de piedras 
(Almagro-Gorbea: 2015: 342-344): I, Canto de los Responsos (Villaviciosa, Ávila); II, Canto de las Ánimas 
(Cardeñosa, Ávila); III, Piedra de las Ánimas (Carbellino de Sayago, Zamora); IV, Penedo das Almas (Serra 
do Gerês); V, Penedo das Almas (Ronfe, Guimarães); VI, Piedra del Diablo (Layana).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

48MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

El cómputo de los majanos es también relativo ya que algunos casos quedan identiicados como un único 

ítem en el mapa y tabla cuando en verdad se trata de varios túmulos en las distintas vías de acceso a los 

espacios principales en torno a los que se encuentran. Este sería el caso de los tres alrededor del santuario 

de Inodejo –el del viacrucis, el de la Cruz de Valbuena y el de la Cruz de la Media Legua–, los que se 

ubican en las faldas del Alto Rey (Guadalajara) o la veintena de amilladoiros sobre el Campo da Armada en 

cercanías de la capilla de San Andrés de Teixido (Cedeira, La Coruña)46.

La morfología y tamaño de los montones también varía. Inluye, sobre todo, la asiduidad del rito, la 

actualidad de la práctica y el volumen de seguidores que tiene. El mayor incremento lo tienen los situados 

en torno a ermitas supracomunales, rutas peregrinas y puertos de paso –como los de Foncebadón (Fig. 

4a) o Teixido– y los que han ganado verticalidad por reestructuraciones posteriores47. Los 100 m2 aprox. 

del del camino hacia la ermita de los Santos Nuevos de Almarza (Soria) (Fig. 4b) parecen gozar de buena 

salud al hallarse en una dehesa no roturada y suicientemente alejada del carril. Por el contrario, tienen 

un crecimiento más lento aquellos que se están difuminando por la erosión y el laboreo al estar asociados 

a parcelas o pistas ya desdibujadas, como los oscenses El Espedregal (Mesón Nuevo-Belsué. Nueno) y el 

Montón del Gitano (Alcalá del Obispo) (Fig. 4c). Otras veces su desaparición es fruto de un desmantelamiento 

explícito, como sucedió con la Oliva de Macario48 o en uno de los del barranco de los Muertos49. 

No obstante, el tamaño es un factor delicado como demuestran las tres Peñas de la Virgen de Inodejo: los 

dos túmulos del Este son grandes conos de c.81m2 y 90 m2 y cerca de 2 metros de altura; el del Oeste, 

que paradójicamente corresponde a la población más cercana al santuario –Las Fraguas–, está compuesto 

a su vez de dos pequeños montones que no superan el metro de altura sobre una supericie aproximada 

de 24 m2 (Fig. 4d). Tal precaución en cuanto a la interpretación del tamaño también aumenta a tenor 

de la tradición documentada en Huesca de sustituir –a discreción del oferente– el canto por una ramita 

vegetal. Ésta era clavada o sujeta entre las piedras del mojón, como se hacía con las ramas de boj en los 

descansaderos del camino a San Úrbez en Nocito (Nueno), en la Peña Cansomuerto (Ascaso, Boltaña) o en 

el Descansadero de Petra de Escartín (Broto) (Fig. 1d) (Inf.: Navarro). 

46   Alonso Romero, F. (2017), “Piedras sacras del mundo celta atlántico”, Sacra Saxa. Creencias y ritos en peñas 
sagradas.
47   Por ejemplo, la Cruz de la Media Legua de Inodejo presenta un murete de contención hacia el Oeste que aumenta 
la verticalidad del majano.
48   Desconocemos la razón: ¿Por el acuchillamiento del camino y el poder cosechar bien el árbol?
49   Uno a cada lado del barranco por el cual discurre el camino de Latre a Latrás. Uno de ellos ha desaparecido por las 
obras de la actual carretera.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

49MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

Fig. 4: Distintos tipos de tamaño y morfología. a) Cruz de Fierro (Foncebadón, Santa Colomba de Somoza, 
León); b) Montón cercano a la ermita de los Santos Nuevos (Almarza, Soria); c) Montón del Gitano (Alcalá 
del Obispo, Huesca), en proceso de desaparición; y d) Túmulo del viacrucis, a 1,1 km al Oeste del santuario 
de Ntra. Sra. de Inodejo (Las Fraguas, Golmayo, Soria). Fotografías: a) www.i5wbe.it/cruzhierro.jpg (acceso 
24-I-2017); c) José Miguel Navarro, 2017; b) y d): autor, 2017.

En lo referente a la localización especíica de cada majano resulta evidente que una característica básica 

es estar junto a una vereda, pues son las que les aportan en caudal humano con el que hacer crecer el 

volumen de piedras. Dichos caminos fueron –y son– rutas principales entre pueblos o trochas más discretas 

que hacia ermitas y santuarios, pero, en todo caso estos montones constituyen hitos más o menos cercanos 

al objeto principal. No son el destino inal del trayecto. Con independencia de que la caminata inalice en 

una ermita o no, los casos que hemos podido analizar se ubican en:



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

50MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

฀	 Salidas de los poblados: p.e. nos 19

฀	 Prados y dehesas: p.e. nos 26, 28, 15, 36, 44

฀	 Pastos y puertos de montaña: p.e. 11, 12

฀	 Zonas remotas. En ascensos a cumbres escarpadas o cerca de acantilados: p.e. nos 1, 16, 24, 27.

Otro aspecto interesante a este respecto es el contexto arqueológico más o menos inmediato a los 

túmulos recogidos. Aunque bien pudiera tratarse de meras superposiciones casuales y recurrentes, propias 

del devenir histórico, no es menos cierto la asociación de algunas ermitas con majanos a ambientes y 

paisajes de la Segunda Edad del Hierro. Así se aprecia en el carneiro junto a la capelinha portuguesa de 

Senhora do Destèrro (Marecos, Penaiel, Oporto), donde en tal entorno también se documentó un ara 

dedicada a Nabia50, divinidad prerromana ligada al paso del Más Allá. Un nuevo majano aparece en la 

senda hacia el espolón de 1,4 ha en la serranía Norte de Soria –1.356 m–, donde se yergue la ermita de la 

Virgen del Castillo51 sobre un castro de la primera Edad de Hierro, otro pelendón y otra menor ocupación 

tardorromana52. 22,7 km al Sur y en conexión mítica con la anterior ermita53, el santuario de Inodejo54 se 

encuentra también en pleno contexto celtibérico, con yacimientos como el castro de Cuevas de Soria, a 4 

km y a la vista.

En cuanto a la función de los majanos, las justiicaciones aparentes argumentan que se lanzan o depositan 

piedras principalmente con:

฀	 Función Propiciatoria 

o para el supuesto difunto allí sepultado, para ayudarle a alcanzar la salvación o para condenar aún 

más su alma en pena.

o para el caminante, para que pueda apaciguar las ánimas del Purgatorio en su trayecto.

50   Pinho, 1928 en Olivares Pedreño, J.C. (2002), Los dioses de la Hispania céltica, Alicante, Real Academia de la 
Historia-Universidad de Alicante, p. 227.
51   Según la leyenda la ermita de la Virgen del Castillo de El Royo se construyó al aparecerse a un pastor en 1470, pues 
estaba escondida por los moros. De estilo gótico, tiene retablos de los siglos XVII y XVIII y una inscripción en la puerta 
reza 1713.
52   Romero Carnicero, F. (1991), Los Castros de la Edad del Hierro en el norte de la provincia de Soria, Valladolid, 
Universidad de Valladolid, pp. 94-101; Eiroa, J. (2015), “Aportación a la cronología de los castros sorianos”, Cuadernos 
de Prehistoria y Arqueología, 12, 197-202. DOI: http://dx.doi.org/10.15366/cupauam1985.12.017, con refs.
53   Según la leyenda la Virgen del Castillo era hermana de las vírgenes de Las Fraguas –Inodejo– y Lomos de Orio, pero 
que se enfadaron entre ellas y quedaron de acuerdo en no verse pero estar lo suicientemente cerca para que se oyeran 
las campanas de las tres ermitas.
54   El santuario de Inodejo, que alberga una talla del siglo XIII, data de principios del siglo XVII. Es interesante que 
la referencia más antigua al mismo, de 1621, señala que el primer convento de las monjas clarisas de Soria fuera en 
Inodejo, por tanto, antes de 1286 (Zamora Lucas, 1984).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

51MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

฀	 Función Testimonial:

o para dar cuenta en la memoria colectiva de la existencia de un difunto, benefactor o aciago –y más 

o menos mítico– para la comunidad. En otros casos para recordar que en ese punto paraban las comitivas 

fúnebres.

o para dejar testimonio del tránsito del caminante por el lugar, caso de los montañeros, etcétera; 

más relacionado con el mundo simbólico, tiene la misión de recordar a la divinidad o ser mágico pertinente 

que se ha cumplido la consigna consuetudinaria de frecuentar ese sitio.

Poner una piedra en un montón previo en romerías federativas y rutas peregrinas es una tradición bien 

conocida cuya explicación radica, por lo menos exteriormente, en ser testimonio del paso de los individuos. 

En el momento de ser depositado o lanzado el canto, el individuo –como oiciante que es– se hace sabedor 

que su exvoto deja de ser privativo y se funde con el resto del túmulo para ser prueba de la fuerza atemporal 

de la masa al tiempo que no pierde su esencia de pertenecer a un orden en el caos pues pertenece a un 

territorio y un momento dado.

La relación de los túmulos con los muertos aparece, en algunos casos, como simples descansaderos del 

traslado de fallecidos entre aldeas, como es el caso de El Espedregal o del descansadero de Abellada-

Pardineta la Torre (Huesca). Sin embargo, en otros casos, encontramos leyendas en las que los difuntos 

son personajes más o menos legendarios y los espíritus, incluido el de uno mismo: de ahí denominarlos 

como majanos de ánimas. Bajo los túmulos, se narra, está enterrado un Otro –habitualmente varón– cuya 

muerte se conmemora cíclicamente, como la de las ancianas benefactoras de la Fiesta de las Abuelas –20/

V–, o cada vez que se transita por el lugar. Así se deposita una piedra por el alma del moro inado bajo el 

majano de El Royo55 y el bandido de la del Pollero o ante las trágicas muertes de los montones enfrentados 

del barranco de los Muertos (Javierrelatre).

Otras veces, cuando los individuos son oriundos de la zona y aunque su muerte fuera violenta, la pedrera 

rememora sólo a modo de cenotaio, como ocurre en el túmulo del camino a la Virgen de los Ríos, en 

Caldearenas (Javierrelatre, Huesca) o el que hubo en el Olivo de Macario. Además de sobreentenderse 

que el cuerpo se ha enterrado en camposanto, llama la atención la viveza que adquiere el relato al ofrecer 

datos concretos de los fallecidos: en el primer ejemplo, un “Fernando” de Casa Chaime de Latre, asesinado 

en una reyerta con un vecino; y, en el caso toledano, el “tío Macario”, pastor fulminado por un rayo y cuyo 

entierro señalan exactamente el 7 de septiembre de 1929 otros mayores que dicen haber presenciado el 

55   Tudela, 1920.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

52MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

funeral (Inf.: Olmedo). La riqueza de datos, desde luego, merece ser contrastada en un futuro para poder 
dilucidar si estamos ante procesos de legitimación de leyendas anteriores –de lo escuchado a lo vivido– o 

si, en verdad, se trata de prácticas recurrentes que se han generado ante sucesos ciertamente recientes.

En otros casos aparece el mitema en metonimias legendarias, como el trozo de carne bendita que un 

forastero tiró y cuyo desprecio le hizo enfermar hasta que subsanó su agravio recuperando tal ofrenda 

donde hoy se levanta el túmulo del camino de la ermita de los Santos Nuevos de Almazán56.

Por tanto, parece claro que los majanos mantienen vivo el recuerdo de los inados por su carisma o por 
la moraleja que pueda dilucidarse del suceso luctuoso. Pero también es cierto que tras ellos aparece la 

propiciación del buen descanso de las almas del difunto en cuestión. Este deseo, que ha aparecido hasta 

ahora como un cumplido, se convierte en argumento principal de otros casos, como en los montones del 

Alto Rey, donde los romeros echaban una piedra durante su ascenso “para ayudar a las ánimas”, o en el 

montón del Gitano, donde se hacía “para evitar que el alma te siguiera”. Estos y otros ejemplos, como los 

Fiéis de Deus portugueses, pasan del respeto al terror y nos sitúa en un escenario totalmente distinto, el de 

la necesidad de “hacer peso sobre el cadáver”57. Esto es, la creencia en la conexión de los mundos paralelos 

y en la existencia de paisajes míticos. Aquí es donde entroncan los relatos de otros túmulos recogidos 

en Asturias por C. Cabal58 y, muy especialmente, la creencia popular de que los insectos y animales que 

circundan la ermita coruñesa de San Andrés de Teixido son ánimas de los difuntos que peregrinan al lugar 
para encontrar el descanso eterno. Puesto que «A San Andrés de Teixido vai de morto o que non foi de 

vivo», a priori, es preceptivo dejar testimonio de la presencia de uno mismo depositando una piedra en los 

amilladoiros del lugar59.

4. Análisis y raigambre céltica

El testimonio en fuentes arqueológicas, históricas y folklóricas de cairns, barrows, amilladoiros, carneiros y 

montones de piedras en general que aluden a difuntos y ánimas a lo largo de vías de comunicación y espacios 

naturales de media Europa constituyen un interesante comportamiento humano con más trascendencia y 

“vida” que la meramente pragmática60. 

56   Zamora Lucas, F. (1984), Leyendas de Soria. Las Heras, Soria.
57   Leite de Vasconcellos, 1938, pp. 611s.
58   Cabal, C. (1931), Las costumbres asturianas, su signiicación y sus orígenes. La familia, la vivienda, los oicios 
primitivos, Madrid, Ayuntamiento de Oviedo, pp. 385 y ss.
59   Luque Rodríguez, R. (1992), “La romería de San Andrés de Teixido”, Narria, 59-60, 51-56, p. 55; García Fernández-
Albalat, B. (1999), Las rutas sagradas de Galicia: perduración de la religión celta de la Galicia antigua en el folclore 
actual, La Coruña, Diputación de La Coruña, pp. 59 ss.
60   Sensu Gruzinski, S. (1994), La guerra de las imágenes. De Cristóbal Colón a ‘Blade Runner’ (1492-2019), México 
D.F., Fondo de Cultura Económica, pp. 20s.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

53MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

A la hora de rastrear en el tiempo el fenómeno y poderlo vincular a aquellos contextos más susceptibles 

de haberlo generado es necesario analizar por separado y en conjunto los datos existentes. En un primer 

momento, a priori, resulta sencillo distinguir y aislar aquellos casos fruto del montañismo y de la inluencia 

del peregrinaje jacobeo moderno, tanto por la situación de los majanos como por su tamaño y vitalidad. 

Pero incluso ítems tan palmarios como el de Foncebadón ofrecen interesantes lecturas fruto del doble 

tráico de gentes que ha tenido. De una parte, los penitentes hacia Santiago, dejando expresión de su paso 

o liberándose de sus pecados –el peso de los cantos– siguiendo el ejemplo de San Silvino. Sin embargo, 

también con el lujo en sentido contrario que anualmente llevaba a los segadores gallegos a Castilla. La 

obligación de los nuevos mozos a dejar allí también una piedra en su primera salida hacia la Meseta, 

descrita por E. Gil61, ha de considerarse como el rito de paso de abandonar el territorio en cuerpo pero 

no en alma. Ésta quedaba ijada en el guijarro y en el último paisaje afín a los parámetros identitarios 

de depositante (Fig. 5). De este modo, estamos ante el concepto de externación del alma y recuerdo de 

los fallecidos del relato de Dario y de otros posteriores, como el irlandés The Destruction of Dá Derga´s 

Hostel –del siglo XI sobre un texto del siglo VII d.C.–, en el que los guerreros depositaban un canto en un 

cairn antes de la batalla. Si se sobrevivía se volvía a recoger y si no, el majano quedaba como testimonio 

de los allí fallecidos62. Otras similares fueron recogidas por P. Sebillot en Francia63. Por consiguiente, la 

costumbre gallega apunta hacia un rito de paso céltico de frontera geográica y metafísica en las puertas 

de un momento incierto y drástico.

Fig. 5: Guijarro de los peregrinos en el túmulo de Foncebadón (León). B) Estadística de peregrinos desde 
1985. C) Segadores gallegos a mediados del siglo XIX camino de Castilla. Fuentes: a) ; b) http://caminoteca.
com/es/about-camino/estadisticas/; c) Gil (1843: 80), xilografía.

61   Gil y Carrasco, E. (1843), “El segador”, I. Boix (ed.): Los españoles pintados por sí mismos, Madrid, 75-80, pp. 76s.
62   Stokes, W. (1901), “The Destruction of Dá Derga´s Hostel”, Revue Celtique, t. 22, 9-61; 165-215; 282-329; 390-
403, p. 169.
63   P. Sébillot (1904: 345-349), entre otros, recoge la de los marineros que al embarcar lanzaban la piedra a la orilla, 
supuestamente para decir adiós.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

54MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

Del mismo modo, aún asumiendo que muchos de los túmulos catalogados sean postmedievales, la temprana 

alusión a este tipo de sepultura y ritual de lanzamiento de piedras en la gesta de Los Siete Infantes de Salas 

arraiga la tradición cuanto menos en la Edad Media cristiana de que: 

- hay majanos en los caminos bajo los cuales había un difunto o partes de él, no necesariamente 

como fruto de una condena

- se les lanzaba una piedra

- se les dedicaba una oración que afectaría a la situación del alma del inado:

o bien un Padrenuestro en su favor

o bien una maldición para que se encuentre constantemente errante.

- algunos majanos ya en el Medievo podrían ser bien altos

No se trata de llevar la tradición al contexto mismo de la narración –al siglo X, en plena expansión de 

Almanzor–, pero tampoco ceñirla a la cronología de la composición, refundida hacia 132064. Como ya 

manifestó el propio Menéndez Pidal65, resulta débil no saber hasta cuándo hemos de retrotraer el origen 

de la épica medieval pero, con todo, es más acertado vislumbrar su larga tradición y refundiciones que 

considerarla tardía o coetánea a la cronología de los manuscritos conservados.

En este contexto, por ende, las circunstancias históricas singulares de la Península Ibérica, con siglos de 

raigambre islámica y hebraica, constituyen un siempre necesario referente para indagar el origen de 

los majanos de muertos. Sin embargo, consideramos no resulta convincente. Son raras o equívocas las 

menciones a un moro enterrado66 –los judíos ni aparecen– y, a todas luces, apunta a la clásica referencia 

al Otro, cuando no al vocablo Celt. *mahr(a), que designa ciertos espíritus, y a veces el demonio67. Aparte, 

además de la necesaria diferenciación entre conquista y aculturación islámica68, el al-Andalus nuclear –Sur 

y Levante peninsular– es precisamente la zona donde la práctica no aparece. Siendo lo lógico que el mayor 

recuerdo de señalizar el enterramiento musulmán con piedras fuera allí, por el peso de las tradiciones 

64   Menéndez Pidal, 1951, pp. 234s.
65   Menéndez Pidal, 1951, pp. XV.
66   La identidad del inado no queda clara ni en El Royo –un moro o un cura– ni en el túmulo de El muerto de Oroel 
(Jaca), donde según los informantes puede tratarse de un moro o de un eremita (Inf.: Navarro).
67   Menéndez Pelayo, M. [1880-1882](1978), Historia de los heterodoxos españoles, Madrid. La Editorial Católica, p. 292.
68   Se ha de poner en duda el simplista concepto de unidad y homogeneidad de la población peninsular en los procesos 
de conquista, también en el caso de la islámica: Granja Santamaría, F. de la (1969), “Fiestas cristianas en Al-Andalus 
(materiales para su estudio). I: Al-Durr al-munazzam de al-Azai” en Al-Andalus, XXXIV (1), 1-54; Id., (1970), “Fiestas 
cristianas en Al-Andalus (materiales para su estudio). II: Textos de Turtuši, el cadí Iyad y Wanšarisi” en Al-Andalus, 
XXXV (1), 119-142; Del Río Martín, J. (Ed.) (1998), Los mozárabes, una minoría olvidada, Sevilla, Fundación El Monte.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

55MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

rigoristas, ni siquiera en estas y otras zonas donde el fracaso de la expulsión de moriscos ha sido probado69 

aparece tal tradición. Todo lo contrario, resulta coherente que importantes áreas para nuestro estudio como 

las serranías sorianas estuvieran ocupadas para los musulmanes por los ‘aŷam y šarrā’inĭn, un grupo de 

atacantes de las tierras entre el río Duero y las sierras carpetovetónicas descritos como montañeses ni 

arabófonos ni cristianos y que en el 939 protagonizaron la batalla de Simancas y una emboscada posterior 

contra los musulmanes70. Otras bolsadas preárabes similares se están constando en más regiones71.

Otra de las posibilidades habitualmente esgrimidas nos remitiría a las siempre interesantes creencias 

grecorromanas, instaladas a raíz de la romanización. Como hemos señalado, un referente constante en 

este asunto son los herma, asociados y amparados por Hermes en encrucijadas y lugares de paso para 

su protección72. La consagración divina y el trasfondo funerario debieron ser deinitivos, además de por la 

propia facilidad de construcción, para la señalización de los linderos con pedregales (Hyg., Gen. Con. Th. 

105). Esta costumbre es rastreable posteriormente en la denominación en latín tardío de los montones 

como Mercurius y en su fosilización en castellano en el topónimo morcuero/-a ‘majano’73. Con todo, el 

referente divino clásico tampoco satisface geográicamente la distribución y el trasfondo de ultratumba que 

sí atisbamos en los majanos de ánimas. Tampoco encontramos conexión toponímica74. 

Es por ello que el estudio de esas tradiciones populares e históricas en su contexto y en conjunto desde una 

óptica etnoarqueológica y de la Historia de las Religiones parece apuntar cuanto menos hacia un sustrato 

indoeuropeo que, en el caso de la Península Ibérica, podría aportar contenidos míticos y redibujar las 

creencias y las prácticas de la Hispania Céltica. 

Además del propio concepto que subyace en lanzar guijarros, que abordaremos más adelante, en algunas de 

estas tradiciones hallamos argumentos –referencias, características, lances, etcétera– a favor del trasfondo 

céltico que deben ser tenidos en cuenta. Incluso la larga vida de las vías de comunicación es un tema 

69   Gómez Vozmediano, M.F. (2010), “La expulsión de los moriscos granadinos de la Mancha a inicios del siglo XVII”, 
Chronica nova, 36, 67-114.
70   Chalmeta Gendrón, P. (1976), “Simancas y Alhandega”, Hispania, XXXVI, 359-446, pp. 375, 430s.; Barrios García, 
Á. (1982), “Toponomástica e Historia. Notas sobre la despoblación de la zona meridional del Duero”, En la España 
Medieval, II. Estudios en la memoria del profesor D. Salvador de Moxó, I, 115-134, p. 128.
71   Bernal Estévez, Á (1998), Poblamiento, transformación y organización social del espacio extremeño, Mérida, Junta 
de Extremadura, p. 32; Martín Viso, I. (2002), “Espacio y poder en los territorios serranos de la región de Madrid (siglos 
X-XIII)”, Arqueología y Territorio Medieval, 9, 53-84, pp. 56ss.
72   Marco Simón, F. (2017), “Sacra Saxa en la tradición romana”, Sacra Saxa. Creencias y ritos en peñas sagradas.
73   RAE, 1992, p. 992; Ranz Yubero, J.A. y López de los Mozos Jiménez, J.R. (2001), “Contribución lingüística al estudio 
de algunas raíces itotoponímicas de la sierra norte de Madrid”, Anales del Instituto de Estudios Madrileños, 41, 377-392, 
p. 383 §108.
74   En el puerto de la Morcuera (1.796 m.s.n.m.) de la sierra de Guadarrama sí coinciden paso y topónimo pero 
desconocemos prácticas al respecto más allá del excursionismo actual.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

56MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

que, a falta de estudios concretos, nada impide considerar que muchas de las que albergan majanos ya 

fueran transitadas en desde la Prehistoria como se ha demostrado en Europa y la Península Ibérica75. 

Pasajes como las propuestas de ajusticiamiento del traidor Ruy Velázquez del cantar medieval (§511-

514), aunque literariamente se ha entendido como un regodeamiento del autor en la casquería76, trasluce 

el concepto de la triple muerte céltica en la pelendona sierra de Vilviestre del Pinar. Si entendemos el 

apedreamiento como el enterramiento inal, el hecho de querer tajarlo, desollarlo y quemarlo está en total 

consonancia con otros relatos ya detectados al respecto de este tema en otras obras literarias coetáneas 

–el Libro del Buen Amor (§130-131) del Arcipreste de Hita, c. 1330-1343– o hagiografías legendarias –el 

martirio de Santa Marina de Aguas Santas (Allariz)77. Todos ellos remiten a los tres sacriicios humanos 

consecutivos que realizaban los galos en la Commenta Bernensia de Lucano (Phar. I 445). Según estas 

anotaciones del siglo X d.C. se sacriicaba a Teutates –Mercurio– con ahogamiento en un barril; a Esus 

–Marte–, colgando al sujeto de un árbol; y los dedicados a Taranis –Dis Pater/Júpiter– eran quemados en 

una pira. Sacriicios humanos bajo una fuerza celestial ineludible, como lo era la tríada céltica78. 

Siguiendo con la gesta castellana, será inalmente la agraviada, doña Sancha, la que, conminada a desistir 

de beber la sangre del renegado, elige que sea alanceado y asaeteado con bohordos –venablo corto 

arrojado a galope– por todos los familiares de los muertos o agraviados por culpa del reo. Tal giro, que 

puede ser simple justicia poética, no es menos llamativo si tenemos en cuenta que otro de los sacriicios 

humanos que Estrabón (IV 4, 5) encontró cruento entre los galos era matar a lechazos.

75   Inter alia, Moya-Maleno, P.R. (2011), “¿Caminante, no hay camino...? Territorio y economía de la Edad del Bronce 
a través de los pasos tradicionales: el Campo de Montiel entre la Meseta Sur y la Alta Andalucía”, OrJIA (coords.), II 
Jornadas de Jóvenes en Investigación Arqueológica (Madrid, 6, 7 y 8 de mayo de 2009), Vol. II, Zaragoza, 643-650; 
Pitts, M. (2011), “What the Romans didn’t do for us”, The Guardian, 17-III-2011: www.guardian.co.uk/science/2011/
mar/16/roman-road-made-by-britons (acceso 17-III-2011).
76   La gesta, perdida, que reconstruyó R. Menéndez Pidal (1951: 199-239) es la que aporta todo lujo de detalles del 
suplicio que nos interesa y es una refundición del siglo XIV sobre la Crónica de 1344 y la Interpolación de la Tercera 
Crónica General. Por el contrario, estos datos no aparecen en la Primera Crónica General de 1289, la cual es mucho más 
parca. A ojos del investigador, este gusto por alargar la narración parece ser propio del cambio del cantar recitado al 
escrito pero sobre versiones tradicionales, como denota también una similar ampliación en las primeras versiones y las 
posteriores de otra venganza, la de Ganelon en la Chanson de Roland (Ibid: LXIX).
77   Almagro-Gorbea, M. (2012), “El rito de la ‘triple muerte’en la Hispania céltica. De Lucano al Libro de Buen Amor”, 
’Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, 17, 7-39.
78   Le Roux, F. (1955), “Lucan et le Scholies Bernoises”, Ogam, 7(1), 33-58; Duval, P.-M. [1959](1989), “Teutates-Esus-
Taranis”, Id.: Travaux sur la Gaule (1946-1986), Vol. I, Roma, 275-287; Usener, H. [1869] (1967), Lucani: Commenta 
Bernensia, Hildesheim, Georg Olms Verlagsbuchhandlung, p. 32; Fernández de Escalante, 1981; Delpech, F. (1997), 
“De l’Enigme de l’Hermaphrodite au Mystère de la Triple Mort: remarques sur les avatars d’une épigramme médiévale”, 
Tigre, 9, 13-42; Maier, B. (1998), Dictionary of Celtic Religion and Culture, Woodbridge, Boydell & Brewerp, p. 36; Hily, 
G. (2007), Le dieu celtique Lugus, Tesis Doctoral, École Pratique de Hautes Études, París: http://tel.archives-ouvertes.
fr/docs/00/61/41/64/PDF/Hily_Le_Dieu_celtique_Lugus.pdf (acceso 4-IV-2012), pp. 569-587 y 613-628.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

57MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

En otros casos, como el de Inodejo, junto al sensible pasado celtibérico de ese territorio, aparecen rasgos 

nada desdeñables, como el tener categoría de santuario supracomunal y en torno a la hierofanía de la 

Virgen en una encina. Para más interés, su apelativo de Virgen de las Tormentas la erige protectora de las 

que se generan en la sierra homónima contigua y a cuyo pie se ubica la campa de la ermita. No en vano 

fue en la sierra precisamente donde la leyenda señala la verdadera aparición mariana. Puesto que es bien 

conocida la relación entre las quercíneas con las divinidades superiores indoeuropeas y tonantes (Mart., 

Ep. V 55, 1) –en el caso céltico, tipo Taranis–, sería redundante extendernos aquí en ello, así como en el 

trasfondo de este tipo de hierofanías marianas en la Hispania Céltica, tema ya abordado en nuestra Tesis 

de forma recurrente79. Baste recordar la mención de Máximo de Tiro (Disert. II 8), del siglo II d.C., de que 

«Los celtas veneran a Zeus, pero la imagen del Zeus celta es una elevada encina», o la de que la asamblea 

de las tetrarquías gálatas tenía lugar en el drunemetum, ‘el santuario del roble/árbol’ (Str., Geog. XII 5, 1). 

Se trataría de un tipo de culto que en la Celtiberia ya se maniiesta desde época precéltica o protocéltica a 

tenor del teonímico IE. *Perk’uno- ‘dios de la encina’, al que remite el santuario limial de las Perkunetae ‘las 

Encinas Sagradas’ del Bronce de Botorrita80. Tampoco es casual que, como con Nabia, aparezcan asociadas 

a divinidades del Más Allá.

El trasfondo prerromano también se atisba en la sierra del Alto Rey, donde son valiosas sus leyendas y 

tradiciones81. La cumbre en torno a la cual los romeros hacen majanos “para ayudar a las ánimas” es centro 

de estructuras cuatripartitas del territorio y de reuniones supralocales. El altar primigenio de la ermita 

medieval estaba sobre «una auténtica roca, eminente y picuda [...] que viene a ser el punto más alto de la 

montaña»82 y también es objeto de circunvalaciones, como las que da la imagen de San Andrés de Teixido a 

su ermita83 o las de circunvalar penedos portugueses o los cairns del Este de la isla escocesa de South Uist 

los domingos y días señalados84. La realización de este ritual, ya fuera en clave propiciatoria, de protección 

mágica o de delimitación del espacio sagrado-antropizado, remite a la circunambulatio de raigambre 

79   Moya-Maleno, 2013, pp. 403-405, 416-418, 450-454 y 469-475, con refs.
80   De Bernardo Stempel, P. (2009), “La gramática celtibérica del Primer Bronce de Botorrita: nuevos resultados”, 
Palaeohispánica, 9, 683-699, p. 693s; Id., (2010), “La ley del 1er Bronce de Botorrita: uso agropecuario de un encinar 
sagrado”, F. Burillo (ed.): VI Simposio sobre Celtiberos: Ritos y Mitos, Daroca, 123-145, pp. 125ss.
81   Fernanz Chamón, A. (1985), “La ermita del Santo del Alto Rey. Un culto religioso en la serranía de Atienza”, II 
Jornadas de Etnología de Castilla-La Mancha, Toledo, 289-309, p. 303; Herrera, A., Toledano, A. y González, L.A. (1990), 
La romería del Alto Rey, Guadalajara, p. 58; Balbín et al., 2007, pp. 91s; Vacas Moreno, P. y Vacas Gómez, M. (2007), 
Leyendas del Alto Rey. La montaña sagrada”, Cuadernos de Etnología de Guadalajara, 39, 101-139, p. 114.
82   Herrera et al., 1990, p. 20. La ermita está documentada desde 1197 y está dedicada al “Santo del Alto Rey”, 
puesto que la presencia de la Virgen es del siglo XVIII (Herrera et al., 1990, p. 30). En la cima coinciden los términos 
municipales de Aldeanueva de Atienza, Pradeña de Atienza, Gascueña de Bornoba y Bustares. Se tiene constancia de la 
romería desde al menos el siglo XVI.
83   Barandiarán y Ayerbe, J.M. (1972), Obras Completas. Vol. I, La Gran Enciclopedia Vasca, p. 79; Luque, 1992.
84   Martin, [1703], p. 61.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

58MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

indoeuropea que se constata en diversos pasajes de los clásicos y arquitectónicamente en las plantas e 

itinerarios de los santuarios romano-célticos en Germania, Galia y Britania85.

Un último nexo entre el mundo céltico y los contextos legendarios de nuestros majanos en el que nos 

ijaremos ahora es el también recurrente concepto tripartito que destilan algunos testimonios. El Alto 

Rey, Indodejo o las Tres Sorores protagonizan narraciones ya referidas en las que ellos –o los personajes 

que eran antes de convertirse en cumbres– son hermanos de otras dos formaciones montañosas, algunas 

de reconocido recorrido mítico en la Antigüedad, como el Moncayo86. Así pues, tal división ternaria, por 

recurrente que sea antropológicamente, responde a unos esquemas tripartitos y trifuncionales que han sido 

sobradamente atestiguados en la cosmología indoeuropea y céltica87.

Llegados a este punto, quedaría entonces adentrarnos en el propio signiicado y función (pre)histórica 

del fenómeno de los túmulos y de sus piedras. A nuestro favor en este propósito encontramos los recientes 

trabajos de sistematización etnoarqueológica de M. Almagro-Gorbea88 de prácticas similares sobre peñas 

sacras. Repensando las clasiicaciones de Reinach, Taboada, Santos Otero y otros tantos autores, distingue 

las peñas sacras con rituales de piedras en su cumbre –tipo 2.II– pero se trata de un grupo más plural 

y con más funciones que nuestros majanos (Fig. 6). A tenor del material estudiado por nosotros, queda 

patente que los montones de piedras a ras de suelo –y sin berrocal relacionado– no están relacionados con 

rituales adivinatorios, ni propiciatorios de casamiento, lluvias, etcétera El mero hecho de que para depositar 

la piedra encima de un majano no inluya la puntería, ciertamente desactiva cualquier matiz de azar. O se 

cumple con el precepto o no.

Así pues, sólo las denominadas como piedras de ánimas, del perdón, de los Responsos, etcétera reunidas 

por Almagro-Gorbea89 enlazan con la práctica y sentido de nuestros túmulos. La distribución general de este 

tipo concreto de peñas sacras en el área vetona y lusitana también coincide y complementa sin solaparse la 

dispersión que observamos a priori en los majanos (Fig. 3). Y la localización especíica de alguna de ellas en 

contextos de la Edad del Hierro, como el Canto de los Responsos (Villaviciosa, Ávila) cerca del oppidum de 

85   Moya-Maleno, P.R. (2010), “La sacralidad y los ritos circumambulatorios en la Hispania Céltica a través de las 
tradiciones populares”, F. Burillo (ed.): VI Simposio sobre Celtiberos: Ritos y Mitos, Daroca, 553-562; Id., 2013, pp. 
485-494, con refs.
86   Moya-Maleno, 2013, pp. 382-384, con refs.
87   Dumézil, G. [1968](1977), Mito y epopeya. Vol.1: La ideología de las tres funciones en las epopeyas de los 
pueblos indoeuropeos, Barcelona-Caracas-México, Seix Barral; Aldhouse-Green, M.J. (1989), Symbol and image in Celtic 
religious art, Londres, Routledge, § 6; García Quintela, M.V. (1993), “Viriato y la ideología Trifuncional indoeuropea”, 
Polis, 5, 111-138; Moya-Maleno, 2013, pp. 370-372.
88   Almagro-Gorbea, 2006, 2015 y 2017, con refs.
89   Almagro-Gorbea, 2015: 342-345.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

59MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

Ulaca y el Canto de las Ánimas (Cardeñosa, Ávila), en el territorio de Las Cogotas90 redundan en los lazos 

entre peñas y majanos de ánimas.

Fig. 6: Tabla resumen de las convergencias y divergencias entre los majanos de ánimas y las peñas sacras.

Estas creencias y supersticiones son bien conocidas en el mundo antiguo y son recogidas en el contexto 

indoeuropeo por historiadores de la religión91 y en la literatura antropológica generalista, desde Irlanda 

hasta Asia. Noticia célebre han sido los gondas de la India Central amontonaban piedras en el punto donde 

había muerto alguien por un rayo, un tigre o una serpiente, y ante los cuales, como en buena parte de 

Europa, los caminantes añadían una piedra por el descanso del difunto92. Igualmente queda constatada 

entre las comunidades prerromanas de la Península Ibérica y de Europa Central y Atlántica la creencia en 

el alma y en su presencia en un Más Allá tan distante como paralelo y cercano. De tal guisa se describe la 

transmigración del alma entre los galos (Diod. S., B.H. V 28, 6; Str., IV 4, 4; Caes., B.G. VI, 14, 5; V. Max., 

Fac. II 6, 10); para Península Ibérica valga de ejemplo la exposición del cadáver para que los buitres elevaran 

el alma al cielo que se señala entre los celtíberos y vacceos (Sil. It., Pun. III 342-343; Elian., De nat. anim. 

X 22) y su representación en distintos soportes, también del área ibérica93. Tan implantada estaba en Europa 

90   Almagro-Gorbea: 2015, pp. 342-344.
91   Sergent, B. (1995), Les Indo-Européens. Histoire, langues, myths, París, Éditions Payot & Rivages, p. 357.
92   Eliade, [2000], pp. 332s.
93   Inter alia, Sopeña Genzor, G. (1995), Ética y ritual: Aproximación al estudio de la religiosidad de los pueblos 
celtibéricos, Zaragoza, Institución Fernando el Católico-Instituto de Ciencias de la Antigüedad, p. 198ss; Id. y Ramón 
Palerm, V. (2002), “Claudio Eliano y el funeral descarnatorio en Celtiberia: relexiones críticas a propósito de Sobre la 
naturaleza de los animales, X, 22”, Palaeohispanica, 2, 227-269, p. 235; Blázquez Martínez, J.M. (2003), “Inluencias 
entre la Meseta y Oretania: toponimia, broches de cinturón e indumentaria militar”, Id.: El Mediterráneo y España en 
la Antigüedad, Madrid, 53-76, p. 73; Uroz Rodríguez, H. (2013), “Héroes, guerreros, caballeros, oligarcas: tres nuevos 
vasos singulares ibéricos procedentes de Libisosa”, Archivo Español de Arqueología, 86, 51-73, pp. 58ss,



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

60MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

la creencia en las almas en pena que motivó la creación del dogma del Purgatorio en el siglo XIII94.

Por ende, contextualizando en el referente cronológico más óptimo para analizar los túmulos y tradiciones 

recogidas, lo que subyace en todo momento es la creencia –y articulación de forma polimórica– en la 

Hispania Céltica, al menos, en:

-  La metempsícosis, el alma externada y la transmigración de almas, por la cual se podría asociar o traspasar 

el alma a animales u objetos tras el fallecimiento pero también en vida. La simple acción del obrante de 

dejar piedras, ramas, etcétera implicaría alienar el alma a esos cuerpos aparentemente inanimados en 

cumplimiento de un deseo propio de permanencia en el lugar con independencia de lo que ocurra con el 

cuerpo de uno. El resto de individuos y seres míticos que sean conocedores de esta práctica actuarán en 

consecuencia.

-  La materialización en los montones de lugares de conexión con el Otro Mundo, como axis mundi de 

características funerarias o psicopompas a través de las mismas almas depositadas. Además de los 

individuos más o menos ilustres por su tipo de muerte que allí residen, la alusión a curas, eremitas, 

etcétera también podría apuntar hacia un trasfondo antiguo de personajes divinizados y, por tanto, numen 

loci o de divinidades del lugar.

-  Topografías míticas para las comunidades que los realizan y cuantos caminantes decodiiquen tales hitos.

Estas conclusiones coinciden con aquellas de las peñas sacras de Almagro-Gorbea95 relativas a la función 

de plegaria y de sacriicio en busca de protección en el camino, subyaciendo en todo caso la trasmisión del 

alma del vivo al pedrusco. También estamos de acuerdo con las necesarias consecuencias territoriales 

y temporales míticas de la existencia de majanos de ánimas en la Hispania Céltica. Por consiguiente, 

consideramos viable que a nivel general todos los montones de piedras compartieran –con mayor o menor 

peso– las cualidades anteriormente enumeradas y que, en todo caso, constituyeran lugares de conexión 

con el Más Allá. Sin embargo, el hecho de que los majanos estén ijados a lugares concretos del territorio 

hace de ellos puntos forzosamente conocidos que, según su ubicación en un lugar u otro, podrían estar 

operando con distintas funciones dentro de una realidad de constructed landscape, conceptual landscape 

e ideational landscape96.

94   Le Gof, J. (1985), El nacimiento del Purgatorio, Madrid, Taurus.
95   Almagro-Gorbea, 2006 y 2015, passim.
96   Knapp, B. y Ashmore, W. (1999), “Archaeological landscapes: constructed, conceptualised, ideational”, B. Knapp y 
W. Ashmore (eds.): Archaeologies of Landscape, Malden, 1-32.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

61MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

Así pues, en primer lugar, es congruente acordar que los majanos que se encontraran en las vías de salida 

de los núcleos tendrían una doble función protectora de los peligros reales y míticos del mundo exterior, 

tanto en el viaje como en el día a día de la comunidad a la que se halla adscrito, en tanto que límite o 

frontera mágica. No redundaremos más en este topos de anillo mágico en torno a la comunidad, al uso 

de los pomeria itálicos (Dion. Hal., A.R. I 88, 2). Ya ha sido largamente afrontado por la Historia de las 

religiones en la Europa Antigua (Almagro-Gorbea, 2006; Moya-Maleno, 2013: 188 y 225-240, con refs.) 

y advertido en costumbres posteriores, desde las conocidas Troménie bretonas a otros testimonios de 

procesiones y rituales de deslinde reales y míticos de la Península Ibérica97.

En esta línea, la presencia de una divinidad o de un héroe fundador en los túmulos prerromanos periurbanos 

sería razón suiciente como para elevarse con personalidad propia entre los hitos de un paisaje mítico 

prerromano en tanto que estaríamos ante un santuario o nemeton limial de la comunidad prerromana 

adscrita. 

Con todo, consideramos que la mera esencia de los montones sólo como majanos de ánimas no los haría 

menos trascendentales. Todo lo contrario, la presencia de túmulos –reaprovechando o no los del Neolítico 

como el castro y túmulo de El Castiellu de Llamardal98– podría estar constituyendo el factor principal para 

justiicar que, como se aprecia en puertas de muralla o cruces de caminos (Str., III 3, 7; Mart. Bracar., Corr. 

Rust. XVI 5), allí se albergaran reuniones comunales o supralocales hispanocélticas al uso de las asambleas 

vecinales medievales que tenían lugar en encrucijadas y cementerios medievales99. Y es que, en segundo 

lugar, la relación de los túmulos con zonas de reunión supracomunal como santuarios, dehesas y pastos 

de altura, más que apuntar hacia una divinidad concreta, permite inferir otras funciones profundas de los 

montones de piedra:

฀	 Agregadora e Identitaria. La costumbre de hacer majanos en recuerdo de las ánimas en zonas de 

reunión comunal, como en torno a las sierras del Alto Rey y la ermita de Inodejo, en el Sistema Central, 

podría ser pervivencia más o menos directa de tradiciones hispanocélticas de reforzar la identidad de grupo 

97   Delpech, F. (1990), “Simbolique territoriale et systeme sacriicial dans un ansíen ritual de ‘terminatio’ andalou: 
notes pour une anthropologie des conins”, P. Córdoba y J.-P. Etienvre (comp.): La iesta, la ceremonia, el rito, Granada, 
Casa de Velázquez-Universidad de Granada, 147-164; Laurent, D. (1997), “La Troménie de Locronan”, D.Laurent y M. 
Treguer: La nuit celtique, Rennes, 85-110; Tenreiro Bermúdez, M. (2007), “Sobre ciertos sacriicios fundacionales y de 
delimitación y sus paralelos históricos y etnográicos”, Anuario Brigantino, 30, 179-192; Moya-Maleno, P.R. y Tenreiro 
Bermúdez, M. (2016), “For a Juridical Ethnoarchaeology of the Bull (and Horse): Sacriice, Circunvalation & Ordeal in 
Celtic Iberia”, F.A. Coimbra (coord.): The Horse and the Bull in Prehistory and in History (I Congresso Internacional O 
cavalo e o Touro na Pré-Historia e na Historia), Genova, 327-337.
98   González Álvarez, 2016p. 449.
99   Moya-Maleno, 2013, pp. 225-240.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

62MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

a través de tener presentes a los antepasados en los montones de piedras. Una forma de estar conectar 

Pasado y Presente que se reactualizaba al incorporar cíclicamente a los nuevos difuntos por cada piedra 

que se sumaba en cada peregrinación. A su vez, acercarían las almas de los difuntos a la divinidad tutelar 

del lugar supracomunal. Esta idea se refuerza si atendemos a otras reuniones tradicionales sin majanos, 

como la que se realizaba en el orensano monte Ladairo, donde se facilitaba que los insectos –léanse las 

ánimas– cruzaran el río para que ascendieran a donde se reunían las aldeas colindantes (Villaza, Cabreiroá 

y Pazos)100.

฀	 Legitimadora del derecho al acceso al espacio. La ubicación de túmulos arqueológicos y majanos 

de ánimas en pastos de altura y dehesas, asociados a rituales comunales o supralocales –con existencia 

o no de santuarios cristianos posteriores–, está en sintonía con la tendencia tradicional a realizar también 

las asambleas y rituales de decisión en lugares económicamente signiicativos para la comunidad. Siendo 

singulares algunos territorios por su utilidad agroganadera para sociedades preindustriales como las 

prerromanas, los majanos bien podrían estar erigiéndose como el hito visual de cada comunidad implicada 

para reclamar el derecho de acceder a tal espacio. Campos tumulares como los asturianos bien podrían 

estar reactualizando tal función desde el Neolítico; y costumbres como la mencionada Fiesta de las Abuelas 

del Somontano, en la ruta a los pastos pirenáicos de verano y con leyenda de herencias míticas de territorios 

podrían traslucirlo101.

Esta vía de interpretación vendría a armonizar y enriquecer las funcionalidades de indicadores ganaderos y 

míticas ya expuestas por otros autores para túmulos vacíos o sin restos humanos de la Edad del Hierro102, 

los cuales venían siendo recurrentemente interpretados con un carácter “funerario simbólico”; como 

evidencias de la supervivencia de grupos culturales arcaicos103; o sin función alguna aunque dentro de 

contextos plenamente de la Edad del Hierro104. Tal forma de reforzar el derecho de los vivos mediante 

la presencia palpable –física y mítica– de antepasados podría reforzar el trasfondo de otros testimonios 

arqueológicos diferentes pero bajo un mismo trasfondo cosmológico. Así lo hemos propuesto también para 

con los verracos del área vetona105, los cuales coinciden con los majanos de ánimas en a) la faceta funeraria 

100   Taboada Chivite, J. (1949), “Folklore astronómico y meteorológico de la comarca de Monterrey”, Revista de 
Dialectología y Tradiciones Populares, V (1), 110-137, pp. 122ss.
101   Benito Moliner, M. (1987), “Las Abuelas: mito, leyenda y rito”, Temas de Antropología Aragonesa, 3, 46-67; Satué 
Olivan, E. (1991), Religiosidad popular y romerías en el Pirineo, Huesca, Instituto de Estudios Altoaragoneses, pp. 102; 
Monesma, 1992 y 2000.
102   Torres-Martínez, 2011, pp. 453 y 520.
103   Contra Peñalver, 2001.
104   González Álvarez, 2016, p.449.
105   Moya-Maleno, 2013: pp. 236-240.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

63MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

de algunos verracos –con inscripciones y depósitos mortuorios–, y con situarse tanto en b) las puertas de 

oppida como en b) zonas de interés económico106. 

฀	 Garantes de los pactos. Paralelamente a las dos anteriores funciones, la formación de algunos 

majanos de ánimas alrededor de un mismo lugar onfálico según cada una de las vías de acceso de las 

comunidades allí congregadas, podría inferirse para la Hispania Céltica también como una forma de constituir 

fronteras mágicas y sagradas que legitimarían lo que sucede en su interior. Tanto por el mero respeto a los 

ancianos vivos y a los antepasados muertos, como por constituirse estos dichos espíritus ya en númenes 

del lugar, su presencia sobrenatural en el lugar onfálico reforzaría en las comunidades concurrentes y en 

sus individuos comportamientos y actitudes que no soliviantaran ni hicieran avergonzar a los muertos, 

atentos ellos desde un Más Allá paralelo. El cumplimiento tomaba entonces rango divino al ser sancionado 

por la presencia de la divinidad o de un símbolo tan poderoso y trascendente del Otro Mundo como sus 

propios parientes muertos.

Paralelamente a la proyección mítica espacial, y para acabar, no deberíamos olvidarnos de la vertiente 

temporal de los majanos de ánimas en la Hispania Céltica. La inequívoca presencia de los muertos y seres 

infernales en los calendarios hispanocélticos que hemos estudiado hace necesario repensar la importancia 

de los majanos de ánimas en relación con:

- Fechas concretas del año cíclicas en las que el mundo de los vivos se unía al de los muertos. Algunas 

datas son bien conocidas, como Samain, pero también debería atenderse a otros ciclos simétricos como el 

de Beltaine y a festivales particulares en los que tuvieran lugar reuniones supracomunales107. 

- Momentos especiales derivados de fenómenos astronómicos inusuales, etcétera, que podrían haber 

inluido en la consideración de los túmulos.

- Los posibles rituales que realizaran las agrupaciones fantasmales que, a modo de fratrías de la comunidad, 

renovaban cíclicamente su presencia en la sociedad108.

106   Álvarez-Sanchís, J.R. (2003), Los Vettones, Madrid, Real Academia de la Historia; Id.,(2005), Verracos. Esculturas 
zoomorfas en la provincia de Ávila, Ávila, Diputación de Ávila, p. 29.
107   Moya-Maleno, 2013, pp. 438-444 y 450-459.
108   Moya-Maleno, 2007; Id., 2013, pp. 250-265 y 438-450.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

64MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

5. Conclusiones

A tenor de todo el material estudiado a lo largo de este artículo, es posible advertir la existencia en 

ka Península Ibérica de prácticas de lanzar y depositar piedras en montones cuyo análisis sincrónico y 

diacrónico apunta hacia un fenómeno complejo, polimórico y relacionado con lo funerario y la creencia en 

la trasmigración del alma en el mundo Céltico.

Sin necesidad de caer en un supuesto esencialismo patrio, la rotura del tabú de investigar el folklore e 

historia de la Península Ibérica permite cuanto menos proponer hipótesis sobre cuestiones de la Hispania 

Céltica –incluso adentrarnos en otras vertientes económicas, sociales y simbólicas– que la Arqueología 

apenas puede registrar y analizar a tenor de los impedimentos propios de la naturaleza de los túmulos de 

este tipo. 

Así pues, lo que parece vislumbrarse es que, sea como fuere el Más Allá en una comunidad hispanocéltica, 

el espacio y la vida prerromana se articulaba a través de vehículos y medios físicos de comunicación entre 

ambos mundos. Estos elementos podían ser de naturaleza animal y, en especial, lugares que, como los 

majanos de ánimas, operaban como puntos axiales, fueran iniciados por ellos o heredados de cronologías 

anteriores. A tenor de este tipo de túmulos, su trasfondo sobrenatural no tendría por qué presentar rasgos 

fastuosos ni constituir rituales masivos: además de los posibles procesos postdeposicionales que hayan 

sufrido los mismos, un montón formado sólo con las piedras de los neóitos de cada año o aquel en el que 

se depositan tantas ramas como guijarros, apenas crecerían si se compara con aquel en el que participaran 

todos los caminantes.

Piedras y muertos, montones y ánimas en pena, peregrinos y divinidades formaban parte de un fenómeno 

bidireccional del cual casi resulta inoperante intentar discernir si eran la inviolabilidad del acto y la 

profundidad del concepto los que impregnaba al lugar y a otros símbolos relacionados con la misma o si, 

por el contrario, era la trascendencia del lugar la que legitimaba la creencia y el acto. Todo forma parte de 

un mismo paisaje mental y social construido que tenía su trascendencia en el espacio y en el tiempo en 

el que ambos mundos se cruzaban, bien por acercamiento de los vivos a los majanos, bien por aquellos 

momentos del calendario en el que los muertos se hacía más presentes.

A diferencia de la adscripción lusitano-vetona que M. Almagro Gorbea109 propone para las peñas sacras, la 

existencia de casos similares en el Pirineo –veáse la Piedra del Diablo de Layana–, y la concomitancia entre 

109   Almagro-Gorbea, 2015.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

65MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya

tales ritos y leyendas en torno a los majanos de ánimas, coinciden con la dispersión de otras “tradiciones 

sospechosas”, como los relinchos o las calaveras de ánimas110 así como de las consabidas características 

lingüísticas y de cultura material de la Edad del Hierro en prácticamente dos tercios de la Península Ibérica. 

Unas y otras nos permiten pensar grosso modo unas creencias más o menos comunes en buena parte de 

la Hispania Céltica e incluso compartidas con el mundo ibérico. Es más, los testimonios de iliación céltica 

“descontextualizados” en áreas ibéricas –y viceversa– y la presencia de iconografías míticas o de etnotextos 

a ambos lados de esa supuesta frontera cultural entre célticos e íberos muestra una gran permeabilidad, 

o, más bien, un proceso de etnogénesis sobre raíces culturales muy similares durante el primer milenio 

a.C. La (Pre)historia de la Península Ibérica es una historia del encuentro entre tradiciones mediterráneas, 

atlánticas y centroeuropeas que se retroalimentaron mutuamente dentro de sociedades y comunidades con 

distintas características. 

No obstante, la amplia tipología de los majanos y peñas de ánimas ya detectada, además de señalar la 

aleatoriedad de cómo han ido fraguando los distintos conceptos cosmológicos a lo largo de la Historia 

europea, debe advertirnos la variabilidad y complejidad en las geografías territoriales y simbólicas para la 

Hispania Céltica, fuertemente condicionada por relaciones vecinales y símbolos jurisdiccionales y dentro de 

la dilatada trayectoria de cada comunidad prerromana. 

Así pues, siguen quedando más dudas por resolver que repuestas por dar y son muchas las tradiciones 

comentadas que quedan por repensar y visitar in situ, así como rastrear más, para poder completar un 

buen corpus del fenómeno. Sin embargo, como ocurre con otras tantas tradiciones vivas hasta hace unas 

décadas, estamos ante unas sacra saxa que se nos están yendo para siempre. 

110   Moya-Maleno, 2013.



66TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Resumen: Se presenta una meta-relexión a partir del trabajo del autor llevado a cabo sobre rocas sagradas 

en los últimos años. Se pretende mostrar cómo estas piedras forman parte de cosmovisiones profundas 

con múltiples ramiicaciones. Como esto es difícil de detectar en los contextos arqueológicos se presentan 

paralelos procedentes de la tradición clásica mediterránea para fundamentarlo. La idea básica es que 

las piedras son eslabones necesarios para la comunicación entre hombres y dioses en un paisaje que, si 

bien no está conceptualizado como tal, existe como construcción simbólica y religiosa. Para ilustrar estas 

ideas se presentan ejemplos de Galicia y una incidencia académica acerca de estas piedras sagradas en el 

yacimiento protohistórico de Bibracte (Francia). Por último, se analiza el papel de las piedras sagradas en 

relación con la cuestión de la forma en la plástica céltica.

Palabras clave. Horizonte, Paisaje, Galicia, Bibracte, Arte Celta, Arqueoastronomía, Religión.

Agradecimientos: Mi estudio sobre este tema deriva del contacto con compañeros y amigos. Con Manuel 

Santos Estévez he aprendido a ver las rocas en el paisaje. Con Yolanda Seoane-Veiga hice miles de 

kilómetros por Galicia y aledaños, y como siempre conducía ella sirva esto de ejemplo de las múltiples 

capacidades que aportó como modelo de arqueóloga multitarea. A. César González-García me ha enseñado 

a mirar y entender el cielo un poco. Con Maria-João Correia Santos he aprendido a ver las pilas. Además, 

Yolanda Álvarez y Manuel Gago me indicaron el interés de algunos sitios que a veces he visitado con ellos. 

Con Antón Malde visité el conjunto rupestre de Pedra Furada.

OPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS
EN LA EDAD DEL HIERRO Y LA ANTIGÜEDAD

Marco V. García Quintela 
(Universidade de Santiago de Compostela)

T



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

67TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Índice

1. Paisaje, horizonte y piedras sagradas.

2. Ejemplos de Galicia.

3. Las rocas sagradas de Bibracte y sus orientaciones astrales: un caso para la etnología del conocimiento.

4. ¿Una forma “celta” de no-representación?

La cuestión inicial es averiguar qué rama de la arqueología es pertinente para el estudio del tema propuesto 

partiendo de la diicultad de deinir las rocas que nos ocupan ¿qué rasgos les conieren sacralidad? y, dado 

que se trata de piedras con poca, nula o discutible modiicación por la acción humana, ¿cómo distinguimos 

las rocas que nos interesan de otras más o menos similares y más o menos cercanas?

La primera pregunta tiene una respuesta a la vez clara y parcial. La claridad viene dada por la observación 

etnográica de acciones rituales en torno a esas piedras1. La parcialidad deriva del reducido número de 

casos en que las piedras actualmente observables todavía son objeto de ritos, o de su recuerdo2. Por ello 

es necesario implementar métodos de estudio tendentes a incrementar el inventario y las tipologías de las 

piedras sagradas sin caer en la subjetividad.

Una primera aproximación viene dada por la observación arqueológica de paralelos de los casos mejor 

documentados. Esto es, si observamos una roca de cierta entidad con un montón de piedras menores 

acumuladas sobre ella, y dado que las piedras no caen del cielo, concluimos que ese hecho resulta de 

acciones semejantes a las atestiguadas etnográicamente. También sucede que estas piedras tienen una 

entidad arqueológica reconocida, como es el caso de ciertas estructuras megalíticas que, con independencia 

del momento de su construcción, forman parte de las referencias del paisaje cotidiano de las poblaciones 

adyacentes a lo largo del tiempo dando lugar a que en su entorno se realicen rituales que, en ocasiones, 

también dejan huella arqueológica3. Hay por supuesto otras variantes, algunas muy bien relejadas en 

estas actas oscenses.

1   Almagro-Gorbea, Martín, (2006), «El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá», Ilu. Revista 
de Ciencias de las Religiones, 11, 5-38; id., (2014), «Palambrio: Una palabra ‘lusitana’ actual derivada de la raíz *PALA-, 
‘piedra’», Estudos Arqueológicos de Oeiras, 21, 461-474; id., (2015), «Sacra Saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de 
adivinación de la Hispania céltica», Estudos Arqueológicos de Oeiras 22, 329-410.
2   Según Almagro, «Sacra Saxa», 396, sólo 5 de una muestra de unas 50 piedras estudiadas conservan prácticas 
rituales de forma aceptable.
3   Prieto Martínez, Ma Pilar, (2007), «Volviendo a un mismo lugar: Recipientes y espacios en un monumento megalítico 
gallego (NW de España)», Revista Portuguesa de Arqueología, 10, 101-125; id., Lantes Suárez, Óscar; Vázquez Liz, 
Pablo; Martínez Cortizas, Antonio, (2010) «La cerámica de dos túmulos de Roza das Aveas (Outeiro de Rey, Lugo): Un 
estudio diacrónico del estilo y la composición», Boletín del Seminario de Arte y Arqueología, 76, 27-61; Almagro, «Sa-
cra Saxa», 348, 363, también recoge algunos casos; véase el planteamiento general de Bradley, Richard, (2000), An 
Archaeology of Natural Places, Londres y Nueva York, Routledge.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

68TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Intentaré acotar el tema entre el inal de la Edad del Hierro y una Antigüedad de límites difusos. Es en este 

horizonte cultural y cronológico donde se establecen las prácticas que deinen estas rocas como centro 

de ritos a lo largo del tiempo, con variaciones, que se plasman ocasionalmente en el registro etnográico. 

Plantearé tres aproximaciones complementarias.

La primera consiste en aclarar la vigencia de la noción de “paisaje” y cómo se deine, en todo caso, en 

términos religiosos, incluyendo el paisaje celeste. La información disponible está en textos y situaciones de 

la Antigüedad clásica, pero los temas considerados y su carácter popular, tradicional y religioso inducen a 

pensar en formas similares en culturas muy diferentes a lo largo del tiempo4.

La segunda consiste en deinir el papel de las orientaciones astronómicas en la identiicación del carácter 

sagrado o simbólico de estas rocas y alertar sobre el peligro de la argumentación circular. En efecto, serían 

piedras sagradas todas las que forman parte de una alineación entre ciertos astros y el horizonte y cualquier 

alineación con una roca probaría su carácter sagrado. No es así. Se trata de construir observaciones sobre 

cada contexto pertinente ¿Está integrada la roca que nos ocupa en un yacimiento arqueológico? ¿presenta 

indicios de acción antrópica? ¿el folklore la signiica de alguna forma? Y, ¿su relación con el cielo y los astros 

tiene sentido?

El tercer tema, situado en la intersección de los anteriores, es nuestro objetivo central. Considerando que 

hemos respondido de forma airmativa y con datos contrastados a los interrogantes indicados, entran en 

juego cuestiones culturales para explicar la razón de ser de estas rocas. Es preciso considerar entonces el 

aniconismo de la cultura celta y sus implicaciones en las formas de la materialidad construida con relejos 

en las rocas que estudiamos; y entran en consideración los modelos cosmológicos (celtas y/o indoeuropeos) 

que operan en la selección de las rocas.

Para abordar lo anterior no estudiaré casos concretos, con una excepción, sino que expondré ejemplos ya 

estudiados como ilustración al tiempo que intento dar una visión general. Para los detalles se remite a la 

bibliografía pertinente.

Terminaré reclamando el derecho al error. Estamos ante un tema en construcción y solo el paso del tiempo y 

la constitución de un corpus que, por un lado, se deine cada vez mejor en cuanto a criterios de identiicación, 

clasiicación y cronología5 y, por otro lado, se analiza con metodologías diversas que enfatizan sus variados 

4   Ver las contribuciones de Martín Almagro-Gorbea, Fernando Alonso Romero, Gerardo Fernández Juárez, Joaquín 
Sanmartín Ascaso, o Eugenio Monesma Moliner en estas actas.
5   Con propuestas como las que han ofrecido Martín Almagro-Gorbea, María Joâo Correia Santos, y José Miguel Nava-
rro López en este coloquio y en trabajos anteriores.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

69TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

sentidos y le proporcionan entidad arqueológica, histórica y etnográica. Pero podemos equivocarnos tanto 

en la deinición de los límites del corpus, usando algún criterio que el tiempo establezca como equívoco o 

inútil, como en los métodos elegidos que pueden acabar revelándose como estériles. Este es el riesgo de la 

innovación y es preciso asumirlo. Si preferimos evitarlo, dediquémonos a los cientos de temas de estudio 

estándar en arqueología y otras disciplinas.

1. Paisaje, horizonte y piedras sagradas.

Se ha discutido la existencia de la noción de paisaje en el mundo antiguo. En un trabajo clásico A. Snodgrass 

lo negaba basándose en el estudio de textos literarios6, y también es discutible desde el punto de vista 

de la Historia del Arte7. Sin embargo, argumentos derivados de la historia de la religión griega sugieren 

que, si bien la palabra no se conocía, estaba la «cosa». El planteamiento de la relación entre ciudad y 

santuarios periurbanos a partir de F. De Polignac8, ha llevado a una reevaluación de los textos que describen 

la singularidad de los espacios en donde actúan hombres y dioses – o personajes, o seres mitológicos – 

así como las variables formas de su materialización9. Esto es importante porque a veces estos espacios 

carecen de construcciones10 siendo, por tanto, la ideación sobre el lugar, eventualmente expresada en 

textos literarios o epigráicos, lo que lleva a deinir como sagrado un espacio que probablemente deja 

poca huella arqueológica o ha desaparecido porque no se ha buscado11. Conozco menos las situaciones 

romanas, pero F. Coarelli apunta en una dirección semejante cuando explica cómo los grandes templos 

laciales tardo-republicanos, muestra de la introducción de modelos helenísticos en Roma y sus alrededores, 

monumentalizaban estructuras previas mucho más sencillas, a veces simples bosques sagrados12. Esto, 

6   Snodgrass, Anthony, (1990 [1987]), Arqueología de Grecia: presente y futuro de una disciplina, Barcelona, Crítica, 
81-106; ver también, Osborne, Robin (1987), Classical Landscape with Figures. The Ancient Greek City and its Coutrysi-
de, Londres, George Philip; es útil Crespo, Emilio, (1996), «Textos sobre el Paisaje de Grecia en la Antigüedad», Estudios 
Clásicos, 110, 33-56.
7   Maderuelo, Javier, (2005), El paisaje. Génesis de un concepto, Madrid, Abada, 41-65.
8    De Polignac, Françoise, (1995 [1984]), La naissance de la cité grecque, París, La Découverte, da forma y sistematiza 
observaciones previas.
9   Sauzeau. Pierre, (2005), Les Partages d’Argos. Sur les pas des Danaïdes, París, Belin; Brulé, Pierre, (2012), Comment 
percevoir le sanctuaire grec?: une analyse sensorielle du paysage sacré, París, Les Belles Lettres.
10   Sobre los bosques sagrados, alsos, véase Birge, Darice Elizabeth, (1982), Sacred Groves in the Ancient Greek World, 
PhD, Berkeley, University of California; Bonnechere, Pierre, (2007), «The Place of the Sacred Grove (Alsos) in the Mantic 
Rituals of Greece: The Example of the Alsos of Trophonios at Lebadeia (Boeotia)», Sacred Gardens and Landscapes: Rit-
ual and Agency, Michel Conan (ed.), Cambridge (Mass.), Harvard University Press (Dumbarton Oaks Colloquium Series 
in the History of Landscape Architecture, 26), 17-41.
11   Bonnechere, Pierre, (2001), «Prairies et jardins grecs de la Grèce de Platon à l’Angleterre d’Alexander Pope», Kêpoi. 
De la religion à la philosophie. Mélanges oferts à André Motte, Édouard Delruelle, Vinciane Pirenne-Delforge (éds), Lieja, 
Presses Universitaires de Liège, 29-50; es útil Thompson, Dorothy Burr, (1937), «The Garden of Hephaistos», Hesperia. 
The Journal of the American School of Classical Studies at Athens, 6/3, The American Excavations in the Athenian Agora: 
Twelfth Report, 396-425, en 412-425, por los textos y evidencias que compila.
12   Coarelli, Filippo, (1987), I santuari del Lazio in etá republicana, Roma, Carocci; id., (1993), «I luci del Lazio. La 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

70TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

junto con la generalización e impacto de los estudios sobre el paisaje en la actualidad, ha llevado a un 

reexamen de los textos para encontrar las huellas de unos paisajes tal vez no conceptualizados, pero 

creados y recreados desde la relexión religiosa y/o literaria13.

¿El cielo formaba parte de estas relexiones? La respuesta no es evidente. Los estudios de astronomía 

cultural sobre los santuarios de la Antigua Grecia se basan en el examen de las estructuras construidas 

y su relación con los astros en la línea del horizonte14. Pero esto no sirve para los espacios naturales 

sacralizados, aun suponiendo que estén identiicados ¿qué lugar de observación elegir en ellos? ¿qué punto 

o puntos del horizonte se privilegiarían? Nos limitaremos a aventurar que, si las estructuras construidas 

se relacionan con orientaciones astrales, esas orientaciones no se «inventaron» o «conocieron» para ese 

propósito cuando emprender la obra, sino que formaban parte de un conocimiento del entorno mucho más 

amplio que, en un momento dado, se materializa construyendo los templos.

En la literatura existen indicios de estas observaciones desde Homero15 y Hesíodo16 hasta los trágicos17. Pero 

vamos a detenernos en un texto de Teofrasto de Ereso, Perì semeïon hydáton kaì pneumáton kaì cheimónon 

kaì eudiôn («Sobre los signos de lluvia, vientos, tormentas y buen tiempo»). Teofrasto (hacia el 371 – hacia 

el 287 a.n.e.) fue el sucesor de Aristóteles en la dirección de la Academia y su obra se enmarca en una 

tradición racional, cientíica y ilosóica griega bien establecida en su tiempo, pero también recoge trazas 

de una literatura sobre el clima presente en múltiples tradiciones literarias, algunas muy antiguas18. Así, 

en el tratado se ocupa de los indicios de cambio del tiempo atmosférico recopilando tradiciones populares 

sobre la observación de la naturaleza en diversos órdenes de realidad. Se trata de un saber semejante al 

documentazione archeologica», Les bois sacrés, De Cazanove, Olivier, Scheid, John, (eds.), Nápoles, Publications du 
Centre Jean Bérard, 45-52.
13   Para la dimension religiosa véase, Cole, Susan Guettel, (2004), Landscapes, Gender, and Ritual Space: The Ancient 
Greek Experience, Berkeley & Los Angeles (Cal.), Londres, University of California Press. Con respecto a la faceta lite-
raria hay una proliferación de estudios en los últimos años: De Jong, Irene J.F., (ed.), (2012), Space in Ancient Greek 
Literature, Leiden-Boston, Brill (Mnemosyne Supplements 339); Skempis, Marios; Ziogas, Ioannis, (eds.), (2014), Geo-
graphy, Topography, Landscape. Conigurations of Space in Greek and Roman Epic, Berlín-Boston, De Gruyter; McIner-
ney, Jeremy; Sluiter, Ineke, (eds.), (2016), Valuing Landscapes in Classical Antiquity. Natural Environment and Cultural 
Imagination, Leiden-Boston, Brill (Mnemosyne Supplements, 393).
14    Boutsikas, Efrosyni (2007), Astronomy and Ancient Greek Cult. An application of Archaeoastronomy to Greek re-
ligious architecture, cosmologies and landscapes, PhD, Leicester, University of Leicester, es el estudio básico, aunque 
existen numerosos estudios parciales.
15   Existe toda una literatura sobre Odiseo el orden del tiempo y el cosmos, a veces tintada por los presupuestos de la 
mitología solar decimonónica, véase una actualización en Marinatos, Nanno, (2001), «The Cosmic Journey of Odysseus», 
Numen, 48/4, 381-416.
16   Bershadsky, Natasha, (2011), «A Picnic, a Tomb, and a Crow: Hesiod’s Cult in The Works and Days», Harvard Studies 
in Classical Philology, 106, 1-45, en especial 17-22 sobre la roca mencionada en Hesíodo, Trabajos, 589.
17   Esquilo, Agamenón, 4-7.
18   Recogidas en Sider, David; Brunschön, Carl Wolfram, (eds.), (2007), Theophrastus of Eresus, On Weather Signs, 
Leiden-Boston, Brill, 1-30.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

71TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

expresado en el «calendario zaragozano», o en el refranero climatológico español, que también cultivaban 

los griegos de la antigüedad y, sin temor a equivocarnos, todas las sociedades. Este conocimiento dio a una 

literatura especíica y a la confección de objetos destinados a controlar el tiempo llamados, en conjunto, 

parapegmata19. Lo que me interesa destacar es que, según Teofrasto, las observaciones del cielo no se 

hacían al azar, sino que se escogían ciertos lugares, aspecto más cercano a la observación racional de la 

naturaleza que del saber popular. El caso es que enumera una serie de observadores del cielo indicando 

los lugares de observación. En Atenas cita a Feinos desde el Licabeto y de Metón en la Pnyx20 ¿Es casual?

Ambos son lugares de naturaleza religiosa21, ambos son hitos22, Platón indica sus posiciones opuestas como 

referentes topográicos de la Atenas primitiva23; en el Licabeto nace el Erídano, el río del sol naciente24, y 

desde la Pnyx se observa el nacimiento del sol por la cima del Lycabeto el solsticio de verano25. Teofrasto 

explica cómo se efectúan estas observaciones reiriéndose a las estrellas: 

Esos signos, pues, que tienen que ver con las estrellas cuando se ponen y salen deben aprenderse de los 

astrónomos: las puestas son de dos tipos pues sus desapariciones son puestas, y esto ocurre tanto cuando 

las estrellas se ponen en el mismo momento que el sol y cuando la estrella se pone cuando el sol sale. De 

forma similar, las salidas también son de dos tipos, las que ocurren al amanecer cuando la estrella sale 

antes que el sol, y las de la noche cuando sale mientras el sol se pone26.

19   Lehoux, Daryn, (2007), Astronomy, Weather, and Calendars in the Ancient World. Parapegmata and Related Texts 
in Classical and Near-Eastern Societies, Cambridge, Cambridge University Press.
20   Teofrasto, Sobre los signos, 4. Filocoro, FGrHis 328 F 122, precisa que Metón llevó a cabo sus observaciones des-
de la Pnyx.
21   Sobre el Licabeto: según el especialista en antigüedades atenienses Amelasagoras, FGrHist, 330 F 1, Atenea trajo 
la montaña para conigurar la topografía de Antenas. En la literatura antigua abundan las explicaciones pseudo-etimo-
lógicas de su nombre que coniguran como hito de relexión simbólica. Topográicamente, para salir de Atenas hacia el 
Licabeto, se pasa por el Liceo, con connotaciones. Según el lexicógrafo Hesiquio, el nombre se debía a la abundancia de 
lobos. Para Macrobio (Saturnalia, I, 17.37), los griegos primitivos – prisci Graecorum – denominaban lýke a «la luz na-
ciente que precede el nacimiento del sol», circunstancia muy evidente para los atenienses que observaban la luz del sol 
naciente relejada en la roca caliza del Licabeto. También se relaciona con el término lykábas («año»), derivado de *lýke 
y baíno, «el sendero de luz, el curso del sol», y de ahí la designación de diversos períodos «año», «mes», «día de la luna 
nueva», «el día terminado», «la noche sombría de la luna nueva»; ver Sider y Brunschön Theophrastus, On Weather 
Signs, 109-10. Sobre la Pnyx: El santuario de Zeus es tardío, Forsén, Björn, (1993), «The Sanctuary of Zeus Hypsistos 
and the Assembly Place on the Pnyx», Hesperia, 62/4, 507-521; pero ver Travlos, John, (1980), Pictorial Dictionary of 
Ancient Athens, Nueva York, Hacker Art Books, 569.
22   El Licabeto es muy evidente; de menor impacto la Pnyx, y dependiendo desde donde se observe.
23   Platón, Critias, 111e-112a.
24   El adverbio êri indica la hora temprana de la mañana es, por tanto, el “río del alba”. Si completamos esto con los 
hechos de lengua sobre el Licabeto, supra nota 21, aparece una concepción del paisaje local homogénea que sugiere su 
observación desde la Pnyx o áreas inmediatas en la topografía ateniense.
25   Hannah, Robert, (2009), Time in Antiquity, Londres-Nueva York, Routledge, 6-9
26   Teofrasto, Sobre los signos del tiempo, Introducción, 1-2.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

72TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

El texto no usa el término horizonte, aunque es griego27, pero el concepto está implícito en la observación 

de ortos y ocasos. Así pues, la contemplación de los astros sobre el horizonte desde ciertos observatorios 

se ubica en una frontera difusa entre ciencia y saber popular, entre astronomía y astro-meteorología. Pero 

otra frontera no menos difusa existe entre la astronomía y una astrología que ocupa, en Roma, un campo 

muy amplio entre la soisticación intelectual28 y la charlatanería callejera29, entre los intentos de monopolio 

imperial sobre este saber30 y la correlativa persecución a sus practicantes populares31. Para su práctica 

también se preconiza observar el horizonte para localizar los astros:

Si quieres conocer los límites del otro círculo haz girar con libertad los ojos y el rostro a través del cielo 

circularmente. Por donde se encuentran la parte más baja del cielo y la más elevada de la tierra (caelique 

imum terraeque supremum), por donde el universo se une a sí mismo sin ninguna separación, por donde 

devuelve el océano o recibe de él las brillantes estrellas, y por donde un límite sutil circunda transversalmente 

el universo, ya hacia las siete estrellas y los astros que no se mueven […] Éste será un círculo terrestre, 

puesto que abraza la tierra; también ciñe el cielo con una línea plana, y es llamado horizonte, como 

derivado de límite (a ine trahens titulum memoratur horizon).32

Estos textos, con un estatus epistemológico difuso entre la astronomía, la meteorología y la astrología, y 

referidos a prácticas sociales muy diversas coinciden cuando prescriben la forma de situarse en el mundo, 

y en relación con el mundo celeste, como una necesidad para manejar el conocimiento sobre aspectos 

socialmente fundamentales: el calendario, el tiempo atmosférico o el destino de los hombres…

No he sabido encontrar en los textos rocas usadas como observatorios o hitos de alineaciones astronómicas. 

Lo cual no quiere decir que no existan, aunque existen, ciertamente, como lugares de culto. Basten dos 

ejemplos distantes: el altar a las ninfas levantado sobre una roca de la que mana una fuente, descrito en la 

Odisea, y el santuario de Orcómeno, en Beocia, dedicado a las Gracias y consistente en piedras caídas del 

cielo para el héroe Etéocles33. Pasando al mundo céltico, el mito también explica la topogénesis del paisaje 

27   El primer sentido, según el diccionario de Liddel-Scott-Jones, sv. horízo, es divide or separate from, as a border or 
boundary.
28   Green, Steven J., (2014), Disclosure, and Discretion in Roman Astrology. Manlius and his Augustan Contemporar-
ies, Oxford, Oxford University Press.
29   Cramer, Frederick H., (1954), Astrology in Roman Law and Politics, Philadelphia, American Philosophical Society, 
232-280, recoge las medidas legales que rodean la práctica de la astrología.
30   Lewis, A.M., (2008), «Augustus and his Horoscope reconsidered», Phoenix, 62/3-4, 308-337; Green, Disclosure, and 
Discretion, trata sobre la astrología erudita, de clase alta.
31   Ripat, Pauline, (2011), «Expelling Misconceptions: Astrologers at Rome», Classical Philology, 106/2, 115-154, 
parte de los entre 8 y 11 casos conocidos de expulsión de astrólogos de Roma entre los años 135 a.n.e. y 175 n.e. e 
indaga las razones y el procedimiento de ejecución. 
32   Manilio, Astronomica, 1, 649 ss.; traducción Francisco Calero y Ma José Echarte, BCG.
33   Homero, Odisea, XVII, 208-211; Pausanias, IX, 38, 1.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

73TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

pedregoso de la llanura de la Crau en la desembocadura del Ródano34.

Otro momento clave es la cristianización de estos lugares. En los textos cristianos de la antigüedad tardía 

aparecen frecuentemente menciones a fuentes, piedras y árboles como lugares de culto paganos35. Sin ser 

lo mismo, la controvertida etimología del término paganus remite a un territorio contemplado desde las 

ciudades, sedes episcopales difusoras de cristianismo, como un depósito de saberes y discursos todavía 

politeístas36. 

Sin embargo, las prácticas denunciadas no se erradicaron muchas veces. Fue muy común la aparición de 

prácticas religiosas simbióticas en los lugares previamente marcados por el culto a dioses paganos. Para 

analizar estas situaciones no me gusta el término «supervivencia» por dos razones: es una categoría 

etnográica obsoleta37 y, sobre todo, no reconoce la novedad, lo que de original tiene el contexto donde 

integra la «supervivencia» en cuestión.

En uno de los casos que he tenido ocasión de estudiar – las tradiciones y cultos en torno a Santa Mariña de 

Augas Santas (Allariz, Ourense) –, se aprecia una estrecha relación entre la Santa, cuyo martirio sitúa la 

tradición en esta pequeña parroquia, y lugares condenados por sus connotaciones paganas. Santa Mariña 

está en el origen de las fuentes sagradas que brotaron de su cabeza decapitada como culminación del 

martirio, se relaciona con rocas con grabados prehistóricos interpretados como huellas de episodios de su 

vida y milagros, también con ciertos robles, sobre todo los que crecen en torno a algunas de esas fuentes o 

rocas. Sin embargo, el conjunto es inequívocamente cristiano, las tradiciones en torno a la Santa al ijarse 

en lugares que para nosotros son arqueología, lo que hacen es inventariar las huellas del pasado en el 

paisaje local para producir la nueva realidad de un paisaje cristiano que se hace uno con la población que 

lo habita y que conserva generación tras generación, orgullosa, la historia de la Santa y su relación con la 

tierra38. En este contexto incidir en la noción de «supervivencia» es reduccionista, supone conformarse 

34   Raydon, Valery, (2012), Le Mythe de la Crau. Archéologie d’une pensée religieuse celtique, Marseille, Terre de 
Promesse.
35   Por ejemplo, Cesareo de Arles (470-542), Sermon, 54.6; Martín de Dumio (510/5-579/80), de correctione rustico-
rum, 16; II Concilio de Tours, 18 Nov 567, 23. Véase el análisis Dowden, Ken (2000), European Paganism. The realities 
of cult from antiquity to the Middle Ages. Londres-Nueva York, Routledge.
36   Por ejemplo, Isidoro, Etimologías, VIII, 10.
37   Taylor establece el fundamento teórico y antropológico del término, Edward Burnett, (1889), «On a method of inves-
tigating the development of institutions; applied to laws of marriage and descent», Journal of the Royal Anthropological 
Institute, 18, 245-272, en p. 245-256, 261-269. Sobre la trascendencia de este studio en la teoría antropológica véase, 
Hammel, E.A., (1980), «The Comparative Method in Anthropological Perspective», Comparative Studies in Society and 
History, 22/2, 146-147.
38   En el sitio Lume na Auga. (http://santamarinadeaugassantas.com/) incluimos diversos materiales sobre este lugar 
elaborados por el equipo del que formo parte. Destaca el papel de los vecinos en la conservación de la tradición en el 
documental central y en grabaciones monográicas de diferentes versiones de la leyenda.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

74TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

con una interpretación pobre, con una explicación que sirve, todo lo más, para dar cuenta de una mínima 

parte de una historia religiosa y cultural muchísimo más compleja.

La clave para entender estos fenómenos reside en una idea planteada en la literatura antropológica y 

geográica de inspiración fenomenológica cuando distingue entre space y place39, entre una aproximación 

neutra al espacio y la identiicación de lugares especíicos cargados de sentido para las comunidades sociales 

que viven en sus inmediaciones o los frecuentan. Como escribe Tuan «the idea of space is subordinated to 

the idea of the location of signiicant places»40, y no hace falta insistir mucho en que a través de la historia 

y en los horizontes estudiados por la etnología la «signiicación» viene de la mano de la religión.

Esto hace de los «lugares», en el sentido fuerte descrito, los nodos privilegiados en donde se busca la 

confrontación o se negocia el acuerdo cuando se plantea un choque entre cosmovisiones. De una forma 

muy elemental esto ocurre con la expansión de las religiones reveladas sobre territorios donde previamente 

predominaban religiones tradicionales. El problema, más allá de convertir a las personas, es convertir 

los «lugares», es crear un marco de referencias espacio-temporales para organizar la vida de la gente 

de acuerdo con coordenadas nuevas. El reto es generar una cotidianeidad impregnada con los valores 

emergentes y triunfantes sobre los anteriores, que siguen existiendo en la medida que han sido durante 

generaciones la razón de ser de esos «lugares» – este es el valor limitado, pero todavía útil del concepto 

de «supervivencia». En la literatura antropológica existen numerosos ejemplos de que las cosas funcionan 

así, veamos algunos.

M. Sahlins analiza41 una revuelta de los maoríes contra el dominio inglés en Nueva Zelanda (1844-1846). 

Uno de los escenarios de batallas era el lugar donde los británicos habían levantado el mástil de la bandera. 

La razón era la simbología diferenciada que le atribuían unos y otros. Los maoríes consideraban que 

sus enemigos intentaban apropiarse del árbol del mundo que coniguraba su cosmovisión, los británicos 

defendían no el mástil, sino la bandera que los representaba. S.E. Greene estudia42 la importancia que 

para los ewe de Ghana tenía la interacción social con enclaves religiosamente deinidos. Desde mediados 

del siglo XIX el choque colonial supone una redeinición constante de posiciones y creaciones simbólicas 

en torno a esos lugares, incluyendo episodios de violencia entre seguidores de las creencias tradicionales 

39    Tuan, Yi-Fu, (2001 [1977]), Space and Place. The perspective of Experience, London, Minneapolis.
40   Tuan, Space and Place, 92.
41   Sahlins, Marshal, (1985), Islands of History. Chicago, U. of Chicago Press, 60-65.

42   Greene, Sandra E., (2004), Sacred Sites and the Colonial Encounter. A history of Meaning and Memory in Ghana, 
Bloomington, Indiana University Press.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

75TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

y grupos ya convertidos al cristianismo. T. Christomy examina43 un caso de Java, en Indonesia, donde se 

produce una interacción pacíica entre el islam sufí (siglo XVII) y el politeísmo javanés (hinduista). Se crea 

un santuario de peregrinación en la tumba del santo que había introducido el islam de tal modo que el 

espacio local se reinventa según una open narrative que relaciona cada rincón del paisaje local con el santo 

y su genealogía (lo que nos recuerda la situación de Santa Mariña de Augas Santas). Las Crónicas de Indias 

están llenas de historias comparables durante el período colonial y después de la independencia44. Estas 

situaciones también se detectan en la vieja Europa, en ocasiones de forma muy detallada en testimonios 

literarios y ciertos registros arqueológicos, como es el caso de la percepción por los anglo-sajones del 

pasado prehistórico de Gran Bretaña45.

Sin embargo, raramente se tiene en cuenta la relación de estos lugares con el cielo, ya estén estructurados 

como arquitectura o mantengan su aspecto natural más o menos alterado. Por todo lo dicho, parece que 

están ahí las piezas del rompecabezas y las razones para entender que también funciona el plano celeste. 

Pero no se da el paso. A veces aparecen situaciones tan lagrantes como la que describe S. Semple. Se 

trata de la Wroth Stone (Knightlow, en Warwickshire, cerca de Conventry, Inglaterra), donde los vecinos 

se reúnen al alba de cada 11 de noviembre, justo antes de la salida del sol, para pagar una renta al señor. 

El estudio46 incide en que la piedra está reutilizada, tal vez se trata una antigua base de cruz, y está 

situada sobre un túmulo, también se argumenta sobre su sentido alto-medieval. Pero ¿la fecha no tiene 

importancia? ¿no se reutiliza? ¿no hay que recordar a San Martín? ¿no merece consideración que estamos 

ante la probable cristianización de la iesta celta de inicio del año? El pasado con el que se relacionan los 

anglo-sajones es «prehistórico» o «romano» pero, ¿no puede ser «celta» también?

En otro lugar47 hemos deinido estas piedras más o menos alteradas por la acción humana como resultado 

de una «arquitectura ambigua». Estas «construcciones» se sitúan más o menos próximas a una línea 

divisoria entre lo natural y lo artiicial que, debido a esa cercanía, se hace borrosa. Del lado «natural» 

presentan una forma o ubicación que se explican con argumentos geológicos y petrológicos. Pero sobre 

ellas se ha ejercido una acción antrópica que, sin modiicar esa naturaleza, crea un entorno destinado 

43   Christomy, Tommy, (2008), Signs of the Wali. Narratives at the Sacred sites in Pamijahan, West Java. Camberra, 
ANU Press.
44    Lafaye, Jacques, (1977), Quetzalcóatl y Guadalupe: la formación de la conciencia nacional en México, México, FCE; 
Bernand, Carmen; Gruzinski, Serge, (1988), De l’idolâtrie: une archéologie des sciences religieuses, Paris, Seuil.
45   Semple, Sarah, (2013), Prehistoric in Anglo-Saxon England. Religion, Ritual and Rulership in the Landscape, Oxford, 
Oxford University Press, 110-114, 166-7, 217-219, sobre las “rocas”, stān.
46   Semple , Prehistoric in Anglo-Saxon England, 214-215.
47   García Quintela, Marco V., Seoane-Veiga, Yolanda, (2013), «Entre naturaleza y cultura. Arquitectura ambigua en la 
Edad del Hierro del Noroeste peninsular», Gallaecia, 32, 47-86.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

76TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 1. Altar rupestre de Ulaca (Solosancho, Ávila). A. La roca en que está excavado el altar vista desde 

el sur para mostrar su apariencia previa a la talla del altar. B. El altar desde el este mostrando pilas en su 

cima. C. Detalle de las pilas.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

77TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

a semantizarlas. Del lado «artiicial» o «cultural» hay rocas sobre las que se ha llevado a cabo una 

acción antrópica discreta, con una voluntad de pasar desapercibida o que parece natural. Esta intervención 

humana crea «efectos de paisaje» especíicos y así, en realidad, recrea la naturaleza.

Propongo como ejemplo el bien conocido altar rupestre de Ulaca48. Desde el punto de vista material la 

coniguración que apreciamos en la actualidad es la resultante del vaciado artiicial, por medio de cantería, 

de una roca granítica, semejante a otras muchas fáciles de ver en el yacimiento y sus alrededores, que 

los arquitectos de Ulaca idearon como el depósito de una forma que materializaron con su acción. Para 

comprender esto debe verse este altar desde el norte, apareciendo como una simple formación granítica 

(Fig. 1). ¿Cuántas observaciones fueron necesarias, cuánto tiempo pasó hasta que los sabios de Ulaca 

comprendieron que esa roca encerraba una forma de relación con el mundo susceptible de materialización 

mediante su transformación? Esta relexión, inspirada por T. Ingold49, se entiende todavía mejor cuando 

sabemos que las curiosas formas del altar eran el resultado de un diálogo entre los habitantes del castro y 

el conjunto del paisaje, incluyendo el paisaje celeste50. Y, aún mejor, cuando apreciamos la diferencia entre 

la técnica constructiva aplicada en este caso (con paralelos en Ulaca en la construcción de su sauna y, más 

lejos, en la forma constructiva de la sauna de Freixo-Tongobriga, Portugal) y el tipo de cantería usado en 

las viviendas o las murallas. Pero mi ámbito de estudio es, sobre todo, Galicia.

2. Ejemplos de Galicia: castros y “santuarios rupestres”

Lo primero que debemos reconocer es que no todas las rocas singulares, sagradas, antropizadas de forma 

más o menos visible, forman parte de alineaciones astronómicas. Esto es así en algunos casos, no en otros. 

Pero también sabemos que este tipo de estudio no se ha generalizado y que, incluso entre investigadores 

atentos a estas cuestiones pudo pasarse por alto alguna observación. En este apartado presentaré algunos 

ejemplos que sugerimos introducir en la categoría de la «arquitectura ambigua» como forma de relación 

con el plano religioso o simbólico en la Edad del Hierro del Noroeste peninsular con la intención de subrayar 

su casuística diversa y discutir algún caso controvertido (Fig. 2). Comencemos por ejemplos ubicados en 

el interior de castros.

48   Ruíz Zapatero, Gonzalo, (2006), Castro de Ulaca. Solosancho, Ávila, Ávila, Diputación de Ávila.
49   Ingold, Tim, (2007), «Materials against Materiality», Archaeological Dialogues 14/1, 1-16.
50   Pérez Gutiérrez, Manuel, (2010), Astronomía en los castros celtas de la provincia de Ávila, Ávila, Diputación de 
Ávila, 136-138, 180-191; id., (2014), «Celtic Sites of Central Iberia», Handbook of Archaeoastronomy and Ethnoastro-
nomy, Clive L.N. Ruggles (éd.), Nueva York, Springer Science+Business Media, 1175-1185.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

78TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 2. Localización de los lugares mencionados en el texto.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

79TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Dos han sido estudiados por otros colegas. En el castro asturiano de Chao Samartín (Grandas de Salime, 

Asturias)51 el recinto del hábitat está dominado por una roca de peril singular en su límite este, sobre 

una la ladera pronunciada, casi acantilado, que bordea el yacimiento en esa dirección (Fig. 3). En sus 

inmediaciones han aparecido indicios de actividad ritual que sugieren que la roca suscitaba alguna forma 

de ideación entre los pobladores del castro52. Otro ejemplo se encuentra en el castro de Neixón (Boiro, A 

Coruña). Allí se observa un curioso círculo de rocas informes de material exógeno a la zona situado en un 

espacio aterrazado en la Edad del Hierro (Fig. 4). Esto es, su ubicación es el resultado de una intervención 

arquitectónica relexiva: se genera un simbolismo (¡ya nos gustaría conocerlo!), como consecuencia de la 

selección de esas piedras para situarlas con una disposición determinada en un emplazamiento especíico, 

aunque, a primera vista, parece una disposición natural53. En ninguno de estos dos casos hemos sabido 

apreciar relaciones astronómicas que se detectan en los casos que siguen.

Hemos dedicado varias aproximaciones54 al Outeiro dos Pendóns del castro de Armea (Allariz, Ourense). Es 

una roca aparentemente natural profundamente antropizada porque se encuentra en el punto más alto del 

castro (Fig. 5), porque estaba rodeada por un muro, porque permanece como hito simbólico del territorio 

parroquial como meta de una procesión que se celebra dos veces al año, el día de la Ascensión y el de Santa 

Mariña (18 de julio). La roca era originalmente un gran batolito granítico semejante a otros de la zona, que 

fue derribado (no podemos saber si de forma intencional o no, pero el contexto sugiere esa intencionalidad) 

de tal modo que al caer se rompió en tres fragmentos que marcan una dirección de la mirada hacia donde 

están las fuentes sagradas de la parroquia actual, donde está el petroglifo de A Vacariza sobre el horizonte 

y por donde, en deinitiva, sale el sol el solsticio de invierno. 

51   Villa Valdés, Ángel, (2009), «¿De aldea fortiicada a Caput Civitatis? Tradición y ruptura en una Comunidad 
Castreña del siglo I D.C.: El Poblado de Chao Samartín (Grandas de Salime, Asturias)», Cuadernos de Prehistoria y 
Arqueología de la Universidad Autónoma de Madrid, 35, 7-26; id.; Cabo Pérez, Luis, (2003), «Depósito funerario y 
recinto fortiicado de la Edad del Bronce en el Castro del Chao de Sanmartín: argumentos para su datación», Trabajos 
de Prehistoria, 60, 143-151.
52   Villa, «¿De aldea fortiicada a Caput Civitatis?», 8-9.
53   Ayán Vila, Xurxo M., (2011), Casa, Familia y comunidad en la Edad del Hierro del NW, Tesis doctoral, Santiago, 558, 
608; Costa Casáis, Manuela, (2008), «Análise xeomorfolóxica da Punta de Neixón: espazo natural e espazo antropiza-
do», Os Castros de Neixón (Boiro, A Coruña). Vol. II: De espazo natural a paisaxe cultural, Xurxo Ayán Vila, (ed.), Noia, 
Toxosoutos, 75-96, en p. 94-96.
54   García Quintela, Marco V.; González-García, A. César; Seoane-Veiga, Yolanda, (2014), «De los solsticios en los 
castros a los santos cristianos: la creación del paisaje cristiano en Galicia». Madrider Mitteilungen, 55, 443-485, en 
p. 452-456 y 462-464; García Quintela, Marco V.; González-García, A. César; Seoane-Veiga, Yolanda, (2015), «From 
Hillforts to Saints: Sun Tropoi and Patterns of Christianization in NW Spain», SEAC 2011. Stars and Stones: Voyages in 
Archaeoastronomy and Cultural Astronomy, Fernando Pimenta, Nuno Ribeiro, F. Silva, Nick Campion, Anabela Joaquini-
to, Luis Tirapicos (eds.), Oxford, Archaeopress (BAR International Series, 2720), 240-245, en p. 241; García Quintela, 
Seoane Veiga, «Entre naturaleza y cultura», 57-60.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

80TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 3. Castro de Chao Samartín (Grandas de Salime, Asturias). A. Vista general desde el SE, la lecha 
indica la posición de la roca sagrada (¿). B. La roca vista desde el este.

Figura 4. Círculo de piedras del castro de Neixón (Boiro, A Coruña). A. Vista desde el sur, por detrás de 
los árboles el talud es la muralla que cierra el espacio aterrazado del castro. B. Vista desde lo alto de la 

muralla. C y D. Detalles.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

81TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 6. Roca-eje del castro de San Vicenzo (Avión, Ourense). 
A. Vista general, la roca está en el punto más alto del castro 
rodeado de murallas que lo separan de las zonas de habitación. 
B. Huellas de erosión por fuego en la supericie de la roca-eje. C. 
La única pila ortogonal de las varias que hay en la supericie de 
la roca presenta una diagonal que apunta hacia Pena Corneira 
en el horizonte. D. Amanecer el 1 de noviembre desde la roca-
eje, en el horizonte se destaca Pena Corneira. E. Igual que la 
anterior, la infografía (de A. César González-García), permite 
apreciar que el sol salía justo por la posición de Pena Corneira.

Figura 5. Outeiro dos Pendóns (castro 
de Armea, Allariz, Ourense). A. Visto 
desde el sur en contrapendiente 
destacando la monumentalidad de las 
rocas, probablemente parcialmente 
ocultas durante la vida del castro 
pues estaban rodeadas por un muro. 
B. Vecinos de la parroquia de Santa 
Mariña de Augas Santas el día de la 
procesión dos Pendóns – portando las 
banderas que nombran el Outeiro –  
que une la iglesia parroquial con este 
punto de destino (se celebra el día de 
la Ascensión y el 18 de julio, día de 
Santa Mariña. C. Vista del horizonte 
este desde la cima del Outeiro el 
solsticio de invierno, poco antes de la 
salida del sol. D. La misma vista unos 
minutos más tarde.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

82TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Esta acción «constructiva» se parece a la indicada en Ulaca. Las comunidades del entorno, sus sabios, percibieron 

la relación de la roca con el paisaje celeste con anterioridad a la acción que la materializa expresándola de dos 

formas al mismo tiempo semejantes – se «escucha» lo que «dice» la roca en su materialidad –, y disímiles, 

pues en Ulaca se adopta una estrategia más formal mientras que en Armea se deja intacto el aspecto «natural» 

de la forma caída ¿en cuántos otros casos se optó por no intervenir sobre estas rocas impidiéndonos ercibir con 

claridad sus relaciones celestes (ver más abajo el caso de la Pedra Furada de Campo Lameiro)? 

Pasemos al castro de San Vicenzo (Avión, Ourense)55. Ignoramos si tiene un nombre la roca que hemos 

llamado «roca-eje» (Fig. 6). Este nombre deriva del análisis de su posición como pivote topográico a partir 

del cual se despliegan las distintas áreas del castro delimitadas por muros y con características distintas. 

Conforma la cima del castro y está profundamente antropizada. Se accede por unas escaleras, apenas unas 

muescas sobre la roca (nada que ver con el altar de Ulaca), y sobre la cima aplanada hay pilas de diversas 

formas con las habituales diicultades para discriminar si son naturales, artiiciales, o naturales más o menos 

55   García Quintela, Seoane Veiga, «Entre naturaleza y cultura», 66-79.

Figura 7. Estructura rupestre de O Señoriño (Armea, Allariz, Ourense). A. La diagonal de una pila ortogonal 
apunta al nacimiento del sol el 1 de noviembre por donde está la iglesia parroquial delante de las fuentes 
sagradas. B. Lo anterior con más detalle, el sol está ligeramente a la izquierda de la espadaña de la iglesia (foto 
A. César González-García). C. Vista general de la estructura rupestre de O Señoriño con una pila en el centro 
orientada hacia los puntos cardinales. D. Desde la pila fotograiada en A y B vista de la estructura rupestre.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

83TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

alteradas (como sobre el altar de Ulaca), con la excepción de una pila rectangular. Además, buena parte de 

la supericie de la roca presenta huellas de erosión por fuego. Estos fuegos tienen que ser intencionados (hay 

que llevar el combustible), intensos y/o continuados. Es decir, la «roca-eje» es un marcador urbanístico y un 

probable lugar de actividad ritual. Finalmente, la diagonal de la pila rectangular apunta hacia Pena Corneira, 

un hito paisajístico para buena parte del occidente de la provincia de Ourense, por donde nace el sol el 1 de 

noviembre visto desde la «roca-eje» (fecha también importante en el altar de Ulaca). 

La pertinencia de esta observación minimalista, ambigua, viene dada porque en Armea, a unos cientos 

de metros del castro y su Outeiro dos Pendóns, en el lugar conocido como O Señoriño, una compleja 

estructura rupestre presenta dos pilas (Fig. 7). Una, situada sobre el eje de la estructura, está orientada 

Figura 8. El castro de Baroña (Portosín, A 
Coruña), desde el este. La cima del conjunto 
rocoso situado al norte (derecha en la 
fotografía) es la roca dominante del castro.

hacia el este. La otra, alejada unos metros, también es rectangular y su diagonal apunta hacia la iglesia 

parroquial dedicada a Santa Mariña, por donde sale el sol el 1 de noviembre. Conviene subrayar, además, 

que la topografía del horizonte es muy diferente en ambos casos. En San Vicenzo estamos en una cima y 

Pena Corneira es un hito lejano, en Armea estamos sobre el borde occidental de una vaguada cuyo borde 

opuesto no presenta ningún hito, pero sabemos dónde están las fuentes santas por la posición de la iglesia 

románica. En ambos casos la diagonal de la pila y la fecha son los elementos de semejanza buscada, 

intencional, en dos coniguraciones topográicas radicalmente diferentes.

El castro de Baroña (Porto do Son, A Coruña) ocupa una pequeña península en el extremo occidental de 

la orilla sur de la ría de Muros-Noia (Fig. 8). Es un lugar de gran belleza, pero inhóspito para vivir, con un 

acceso difícil a tierras cultivables y agua potable, y tampoco tiene condiciones portuarias. De hecho, está 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

84TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

conformado por apenas unas pocs viviendas fuertemente protegidas por tres lienzos de muralla. El circuito 

amurallado interior engloba una zona rocosa con la cima de la península. Los días de viento el área está 

barrida por aire cargado de agua de mar. Los días de tempestad, mejor no ir. Croa, ‘corona’, es la palabra 

con la que se designa en gallego las partes centrales de los castros, muchas veces la más elevada, rocosa, 

o delimitada de alguna forma. Esta croa carece de cabañas, aunque hay signos de acción antrópica en torno 

a la roca más destacada, la «roca-dominante»56. 

Esos indicios (Fig. 9) son un posible muro para aterrazar el suelo inmediato a esa roca (pero habría que 

determinarlo con una excavación), en la cima de la roca hay diversas pilas (¿casualidad?) con indicios someros 

de intervención humana, y en el lateral norte están grabadas unas líneas paralelas. Estas líneas apuntan 

hacia el Monte Gurita, pequeña cota sobre el horizonte donde hay una estación de arte rupestre, y por allí 

56   El nombre describe su posición y monumentalidad. No sería adecuada la expresión «roca-eje» usada para el cas-
tro de San Vicenzo porque carece de función urbanística.

Figura 9. Arquitectura ambigua en la roca 
dominante del castro de Baroña. A. La roca 
protege, en su lado norte una pequeña terraza 
probablemente artiicial como atestiguan 
los mampuestos (lecha 1); en el horizonte 
oriental el monte de A Gurita, con petroglifos 
de la Edad del Bronce o posteriores y el 
monte Enxa como hito del paisaje. B. En el 
lateral norte de la roca dominante una serie 
de líneas paralelas grabadas (lecha 2 y 
ig. A.2.) apuntan hacia el monte Gurita. C 
y D. Pilas en la cima de la roca dominante, 
las lechas señalan huellas de intervención 
humana, 3, un pequeño canal tallado, 4, 
un rebaje rectilíneo en la roca, 5, un ángulo 
recto, 6, un canal de evacuación.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

85TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 10. Alineaciones solares desde la roca dominante del castro de Baroña. A. El lateral norte de la roca 
apunta al amanecer del solsticio de verano, el sol sale por la cima del Monte Gurita. B. A medida que el sol 
asciende, el mismo día, la roca adyacente a la dominante proyecta su sombra sobre las líneas paralelas 
señaladas en la igura 9, A-B.2, de modo que la sombra baja a medida que el sol asciende. C. Amanecer el 
1 de mayo por la cima del monte Enxa. D. Amanecer el solsticio de invierno por un hueco natural de la roca 
en el borde sur de la roca dominante.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

86TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

sale el sol el solsticio de verano (Fig. 10). En el lateral meridional los indicios de intervención humana son 

más elusivos pero la roca forma una ventana natural por donde sale el sol el solsticio de invierno. Finalmente, 

el paisaje oriental visto desde la croa está dominado por el Monte Enxa, por donde sale el sol el 1 de mayo. 

Hemos analizado también los petroglifos del Monte Gurita con otras alineaciones relevantes y una dialéctica 

particular en relación con la ubicación del castro57. Esto quiere decir que las tenues marcas de antropización 

sobre la «roca-dominante» son intencionales y contrastan con las expresiones de sólida arquitectura en las 

murallas y en diversas escaleras subrayando la intencionalidad de relacionar la roca con el paisaje celeste. 

Fuera del recinto de los castros, nuestra vela de armas para estos estudios tuvo lugar en la estación de 

arte rupestre de A Ferradura (Amoeiro, Ourense). Comenzamos por lo evidente, una gran roca plagada 

de grabados. Pero a unos 300m otra roca conocida como O Raposo58, solo presenta un grabado informe y 

semi-oculto en el interior de un abrigo natural formado por la roca (Fig. 11). Cuando lo descubrió M. Santos 

57   García Quintela, Marco V.; González-García, A. César, (en prensa) «Entre el cielo, el mar y la tierra: el santuario 
rupestre del castro de Baroña (Porto do Son, A Coruña)», Gallaecia.
58   En Galicia es normal que las rocas tengan nombre y este hecho puede ser un indicio de que merecen algún tipo de 
observación más detenida.

Figura 11. Abrigo rocoso de O Raposo (A Ferradura, Amoeiro, Ourense). A. La roca conforma una oquedad, 
con una ventana natural (B) por donde entra el sol el solsticio de invierno e ilumina (C) directamente una 
roca ubicada en su interior con un grabado. D. En ese momento el sol está en la cima del Monte de San 
Trocado, un hito del paisaje local y ubicación de un castro de la primera Edad del Hierro.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

87TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Estévez también intuyó su relación con el solsticio de invierno que posteriormente pudimos veriicar59. Otro 

caso semejante es la piedra conocida como Pedra Furada situada en el recinto del parque arqueológico de 

Campo Lameiro (Pontevedra). Entre la cantidad de rocas grabadas esta presenta grabados discretos, una 

combinación circular en su parte superior, de difícil acceso, y cazoletas en el interior60; pero la geología y la 

erosión le proporcionaron la coniguración excepcional que le da nombre, pues su interior está vaciado de 

forma natural (Fig. 12). Sin embargo, la excavación del entorno ha mostrado una importante intervención 

humana que no se ha podido fechar61. También es posible su relación con el ocaso del solsticio de inverno 

59   García Quintela, Marco V.; Santos Estévez, Manuel, (2008), Santuarios de la Galicia Céltica, Madrid, Abada, 242-247.
60   García Alén, Alfredo; Peña Santos, Antonio, (1980), Los grabados rupestres de la provincia de Pontevedra, A Coruña, 
Fundación Barrié de la Maza, 24.
61   Santos-Estévez, Manuel, (2013), «La Excavación Arqueológica del Arte Rupestre. 1. Excavaciones Arqueológicas 
en el entorno de los Petroglifos», Petroglifos, paleoambiente y paisaje. Estudios interdisciplinares del arte rupestre de 
Campo Lameiro, Felipe Criado Boado, Antonio Martínez Cortizas, Marco V. García Quintela (eds.), Madrid, CSIC, 107-123, 
en p. 112-114.

Figura 12. Pedra Furada de Paredes (Campo Lameiro, Pontevedra). A. Desde el norte. B. Interior. C. Desde el 
sur la excavación detectó un empedrado artiicial sin indicios para su datación (foto Manuel Santos Estévez).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

88TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

de acuerdo con un patrón semejante al publicado en el cercano petroglifo de Laxe dos Carballos62. Sin 

embargo, al no haber una forma material maniiesta, esta observación es difícil de veriicar.

El último ejemplo que presento se conoce como Pena Furada o Pedra da Moura (Coirós, A Coruña). Las 

publicaciones existentes enfatizan diversos aspectos63. Me lleva a tratar este caso la cronología de la igura 

que da nombre al lugar para apuntar algunas notas de metodología y alguna novedad.

62   Belmonte Avilés, Juan Antonio; García Quintela, Marco V.; González-García, A. César, (2013), «Ciervos, tiempo y 
paisaje: una Integración Arqueoastronómica», Petroglifos, paleoambiente y paisaje. Estudios interdisciplinares del arte 
rupestre de Campo Lameiro, Felipe Criado Boado, Antonio Martínez Cortizas, Marco V. García Quintela (eds.), Madrid, 
CSIC, 197-210; González-García, A. César; García Quintela, Marco V.; Belmonte, Juan Antonio, (2016) «Landscape 
Construction and Time Reckoning in Iron Age Celtic Iberia», Documenta Praehistorica, 43, 479-497.
63   Fernández Malde, Antón, (1993), «Petroglifos da Pena Furada (Figueiras, Coirós)», Anuario Brigantino, 16, 15-24; 
id., (2013), «A semantización do tempo no santuario da Idade do Ferro de Pena Furada (Coirós, A Coruña)», Fol de Ve-
leno 3, 121-127; Alonso Romero, Fernando, (2004), «La igura de mujer del petroglifo da Pena Furada (Figueiras, Santa 
Mariña de Lesa, Coirós, A Coruña)», Anuario Brigantino, 27, 161-178. 

Figura 13. Conjunto rupestre de Pedra Moura o Pedra Furada (Coirós, A Coruña). A. Vista hacia el norte 
desde la roca donde está grabada la Moura, 1, ubicación de la imagen reproducida en la igura 16. B. Vista 
hacia el sur desde la misma roca, 2, en primer plano la pila que ocupa la cima de esta roca. C. Vista de la 
roca con la Moura desde el noroeste destacando su centralidad, 3, ubicación de la Moura. D. Horizonte oeste 
desde la Pedra da Moura.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

89TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

El topónimo designa una roca sita en un entorno con una gran visibilidad hacia el oeste y parte de una 

coniguración rocosa muy compleja, destacando una curiosa igura femenina rústicamente grabada sobre 

su supericie (Fig. 13). Su análisis ha mostrado que, pese a su apariencia informe, el conjunto rocoso 

presenta una estructura catalogable como ejemplo de «arquitectura ambigua». Aunque el arqueólogo que 

lo ha estudiado, Antón Malde, usa la expresión «arquitectura informal»

La piedra que da nombre al conjunto está trabajada para darle una coniguración escénica. Esto se concreta en la 

apariencia general de la roca y mediante dos intervenciones: su parte superior plana (¿aplanada artiicialmente?) 

presenta una pila cuadrangular, y hacia el oeste la roca presenta un panel inclinado donde, estrictamente en el 

eje este-oeste, se representa a la Moura (Fig. 14). Su iguración está inextricablemente unida a la coniguración 

escenográica del conjunto. La imagen está conseguida mediante el trazado del perímetro de una silueta 

humana con cazoletas en la posición aproximada de la boca y los ojos y otra, mayor y desproporcionada dentro 

Figura 14. Arquitectura ambigua en la 
Pedra da Moura. A. La relación entre la pila 
y la Moura (lecha) está cuidadosamente 
buscada y cortes naturales coexisten con 
marcas de cantería de fecha indeinida. B. 
Relación entre la pila y la Moura.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

90TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

de los parámetros de la propia imagen, en la posición de una vulva femenina. La igura también aprovecha una 

inlexión en la inclinación de la roca de forma que la posición del vientre se realza y surcos y otras cazoletas 

en la posición de las «axilas» sugieren los brazos posados sobre el «vientre»64 en una postura frecuente entre 

mujeres en avanzado estado de gestación. La orientación general de la igura este-oeste65 da lugar a un singular 

juego de luces y sombras en los equinoccios y sugiere una metáfora sexual66 pues en equinoccio de primavera 

se engendra el solsticio de invierno y en el de otoño el solsticio de verano (Fig. 15).

64   Alonso Romero, «La igura de mujer del petroglifo da Pena Furada», 162, proporciona la mejor descripción, que 
sigo salvo en algunos detalles menores.
65   Subrayado por Alonso Romero, «La igura de mujer del petroglifo da Pena Furada», 172-174.
66   Sugerida también, por la orientación de algunas cuevas reaprovechadas como lugares de culto, véase Esteban, 
César; Rísquez, Carmen; Rueda, Carmen, (2014), «An Evanescent Vision of the Sacred? The Equinoctial Sun at the 
Iberian Sanctuary of Castellar», Mediterranean Archaeology and Archaeometry, 14/3, 99-106.

Figura 15. Cambiante visibilidad de la Moura en el equinoccio. 
A. 10:30, el sol naciente deja en la sombra el lienzo de roca 
donde está la Moura y apenas se aprecian sus formas. B. 
Mediodía, la luz acentúa las sombras y las formas grabadas 
se aprecian con nitidez. C. La luz del atardecer difumina a la 
Moura que apenas se aprecia (fotografías de Soledad Felloza).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

91TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

A. Malde propone que se trata de un santuario de la Edad del Hierro, opinión que, en principio, compartimos. 

Sin embargo, S. Alfayé67 ha sugerido que se trata de una igura medieval, aunque su argumento no es 

principalmente cronológico. Alfayé critica, sobre todo, la sugerencia de que se trata de una iguración de la 

diosa Navia, cosa que parece razonable si pretendemos evitar especulaciones. Para asentar su propuesta 

Alfayé airma que:

… en el contexto de la excavación arqueológica de ese supuesto santuario rupestre indígena-romano […] 

no se han encontrado materiales atribuibles a ese horizonte cultural ni ninguna inscripción que documente 

el culto a esa divinidad en ese espacio, por lo que la interpretación indigenista y religiosa tanto de la igura 

como de su contexto resultan discutibles. 

Esto la lleva a considerar más plausible la propuesta de Alonso Romero quien relaciona la igura «con 

imágenes románicas de mujeres exhibiendo abiertamente su sexo, fechándola en época medieval» y 

concluye Alfayé:

Dada la abundancia de paralelos iconográicos medievales para la igura “A Moura”, y teniendo en cuenta 

la ausencia de materiales antiguos en las excavaciones de Pena Furada, parece razonable pensar que la 

factura de este petroglifo es también medieval68.

Aunque, como decíamos, descarta sobre todo su identiicación con Navia. Nos centraremos en el argumento 

arqueológico y cronológico. 

Primero, no ha habido una excavación arqueológica. Las fotos del artículo de Alonso Romero69 muestran el 

lugar invadido por la maleza. La intervención de 2011 consistió en limpiar el entorno y descubrir el conjunto 

rocoso. Se identiicó, además, un muro de factura romana en el límite occidental del área. El estudio 

preliminar de los materiales encontrados en supericie apunta al predominio de cerámica bajo medieval70.

Segundo, cualquier aproximación interpretativa debe tener en cuenta la totalidad del contexto, la visibilidad 

y la visibilización del lugar71, la existencia de otra igura antropomorfa en una roca cercana, rota en la 

actualidad por buscadores de tesoros, orientada en el eje norte-sur (Fig. 16), la presencia de la pila en la 

67   Alfayé Villa, Silvia (2013) «Sobre Iconografía y Tenonímia en el Noroeste Peninsular», Acta Palaeohispanica, XI, 
Palaeohispanica, 13, 189-208.
68   Alfayé, «Sobre Iconografía y Tenonímia», 198.
69   Alonso Romero, «La igura de mujer del petroglifo da Pena Furada».
70   Información proporcionada por Pilar Prieto Martínez a partir de un tanteo sobre la cerámica recuperada en esa lim-
pieza.
71   Sobre estos conceptos, Criado Boado, Felipe, (1993), «Visibilidad e interpretación del registro arqueológico», Tra-
bajos de Prehistoria, 50, 39-56; id., (2012), Arqueológicas. La Razón Perdida. Barcelona, 265-292.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

92TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 16. Fragmento de igura humana en el yacimiento de Pedra Furada, está grabada en la posición 
indicada en la igura 13.A.1. La rotura se debe a una violación causada por el intento de buscar un tesoro.

Figura 17. Escultura encontrada en 
contexto arqueológico en el castro de 
San Cibrán de Las. Estaba reutilizada 
en la fundación de una vivienda del 
siglo I a.n.e. Dibujo de Miguel Á 
López Marcos, cortesía de Yolanda 
Álvarez (Terra Arqueos s.l.).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

93TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

parte central y más alta de la roca que nos ocupa, así como la centralidad de esta roca y, sobre todo, la 

monumentalidad del conjunto. 

La cronología medieval sólo explica, eventualmente, la representación exagerada de la sexualidad femenina, 

pero no explica el resto. Como los elementos de comparación aducidos para esa iguración proceden sobre 

todo de iglesias72 habría que explicar por qué la población cristiana medieval de Coirós optó por construir un 

enclave como este, obviando una iglesia, e indicar otros paralelos medievales de este tipo de estructuras. 

Además, Alfayé se inspira en el trabajo de F. Alonso Romero elaborado a partir de la percepción del lugar 

disponible en 2004 y centrado en la iconografía de la Moura. Pero en 2013 es preciso considerar los trabajos 

de 2011 que posibilitan una percepción del lugar totalmente diferente. 

Tercero, en el castro de San Cibrán de Las (San Amaro y Punxín, Ourense) se ha encontrado en excavación 

una escultura muy rústica que representa una igura femenina exenta con semejanzas con la Moura de 

Coirós (Fig. 17). Pero lo importante es su aparición reutilizada como material de construcción en la base 

de una estructura fechada entre el siglo I BC y el cambio de era. Es decir, la escultura era anterior y lleva 

considerar una Edad del Hierro del Noroeste al menos parcialmente icónica 73.

Por último, desde su tesis, y en muchos otros trabajos, la obra de S. Alfayé destaca por su sano escepticismo 

hacia las interpretaciones recibidas, demasiadas veces carentes de fundamento74. Llama la atención que 

esta misma autora haya escrito que: resulta indispensable para la comprensión de las imágenes de la 

Céltica peninsular su análisis en su contexto, tanto arqueológico como cronológico, cultural, relacional, 

funcional – de uso, de exhibición, de depósito-, etc.75. 

72   O, también, castillos en las Islas Británicas, ver Freitag, Barbara, (2004), Sheela-na-Gigs. Unravelling an Enigma, 
Londres-Nueva York, Routledge. Esta autora subraya la continuidad de las representaciones femeninas hipersexuadas 
desde la prehistoria (p 106), y destaca la asimetría de las representaciones (p. 4-5, 106-107), que ella estudia, en claro 
contraste con la Moura de Coirós.
73   Véase, Álvarez González, Yolanda; López González; Luis; Fernández-Götz, Manuel; García Quintela, Marco V. (en 
evaluación), «The sacrality of place: the oppidum of San Cibrán de Las and the centralization processes in Late Iron 
Age Northwest Iberia». Noticias de nuevos hallazgos arqueológicos aparecidas en la prensa digital en los últimos años 
abundan en este sentido. En el mismo castro de San Cibrán de Las la campaña del año 2016 ha sacado a la luz una 
cabeza esculpida, muy rústica, en estratigrafía de la primera fase del asentamiento (in siglo II BC); http://historiade-
galicia.gal/2016/10/atopan-outra-cabeza-castrexa-en-san-cibrao-de-las/ y http://historiadegalicia.gal/2016/11/como-
e-cabeza-castrexa-de-san-cibrao-de-las/ (intervención dirigida por Yolanda Álvarez, de la empresa Terra Arqueos). Otra 
cabeza semejante también apareció en el castro de Santa Tecla (A Guarda, Pontevedra), en la intervención de 2015, 
http://www.galiciaconidencial.com/noticia/26331-descuberta-cabeza-castrexa-castro-santa-trega (excavación dirigida 
por Rafael Rodríguez, de la Diputación de Pontevedra). Esperamos la pronta publicación formal de estos hallazgos acom-
pañada por una presentación adecuada de sus respectivos contextos arqueológicos.
74   Por ejemplo, Alfayé Villa, Silvia, «La Iconografía Divina en Celtiberia: una Revisión Crítica», Archivo Español de Ar-
queología 76, 77-96; id., (2009), Santuarios y rituales en la Hispania Céltica. Oxford, Archaeopress (BAR International 
Series, 1963).
75    Alfayé Villa, Silvia, (2011), Imagen y Ritual en la Céltica Peninsular, Noia, Toxosoutos, 24.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

94TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Siendo merecedoras de aplauso por igual la perspectiva crítica y esta propuesta metodológica, resulta difícil 

entender por qué, en este caso, para seguir la primera olvida la segunda. 

En la «Pedra da Moura» de Coirós, en deinitiva, tan especulativo es sugerir que la Moura representa a 

Navia como su datación medieval y no parece válido, por tanto, argumentar desde la segunda idea contra la 

primera. Por el contrario, el conjunto rupestre, sus condiciones de visibilidad y visibiliación, la operatividad 

de la «arquitectura ambigua», la disposición de la pila, la semejanza entre la Moura y la escultura de San 

Cibrán de Las, su disposición en un eje solar, son indicios que apuntan, a la espera de nuevos trabajos, a 

una datación en la Edad del Hierro con indicios de reforma y reocupación posteriores.

3. Las rocas sagradas de Bibracte y sus orientaciones astrales: un caso para la etnología del 

conocimiento.

Presento ahora dos rocas singulares integradas en el gran oppidum galo de Bibracte. Situado en la región 

de Morvan, en Borgoña a 20 km al este de Autun (capital del departamento de Saône-et-Loire), uno de los 

yacimientos de La Tène inal más conocidos76.

Lo he estudiado con A.C. González García desde una perspectiva arqueoastronómica conjuntamente con los 

restos romanos de Augustodunum (nombre romano de Autun)77. Teníamos como objetivo buscar paralelos 

para nuestro trabajo anterior sobre Lugdunum78, basándonos en el que el primer sacerdote de culto 

imperial de Lugdunum procedía de Bibracte en sus últimos años de existencia, antes de que su población 

se desplazase a un nuevo emplazamiento en Augustodunum. Además, se trataba de averiguar si en este 

cambio de ubicación y de patrón vital de una misma población desempeñaba algún papel la relación con 

el orden celeste. El conjunto de la indagación tiene sentido cronológico particular por hallarnos en pleno 

período de implantación del calendario juliano en el imperio desde el año 46, prolongado hasta bien entrado 

el reinado de Augusto. Centrémonos en Bibracte.

El folklore y la arqueología tradicional habían destacado la singularidad de dos rocas en el recinto amurallado 

del oppidum: La Roche Salvée y la Pierre de la Wivre (Fig. 18). El hecho de que tuviesen nombre y leyendas 

asociadas nos resultaba familiar, y nuestra experiencia con los santuarios rupestres y la arquitectura 

76   Ver la entrada de la Wikipedia, Bibracte, con mención de calidad, o la página del yacimiento con diversa información. 
Véanse también los vídeos producidos por los responsables del yacimiento en 2014: Bibracte, une ville gauloise dans le 
Morvan, o Bibracte, une ville gauloise mise en valeur par le numérique
77   García Quintela, Marco V.; González García, A. César, (2016), «De Bibracte à Augustodunum: observations ar-
chéoastronomiques», Revue Archéologique de l’Est, 65, 283-297 
78   García Quintela, Marco V.; González García, A. César, (2014), «Le 1er août à Lugdunum sous l’Empire Romain: bilans 
et nouvelles perspectives», Revue Archéologique de l’Est, 63, 157-177.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

95TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 18. Planta del oppidum de Bibracte (Morvan, Borgoña, Francia). 1, Porte du Rebout. 2, Estanque 
monumental. 3, Foro y basílica. 4, Theurot de la Roche con la estructura PS 13. 5, Roche Salvée. 6, Pierre de 
la Wivre. 7, Roche aux Lezards. Los triángulos señalan la posición de las tres rocas destacadas en la cartografía 
oicial del yacimiento. No hemos podido estudiar la Roche aux Lezards ni conocemos tradiciones ella.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

96TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

ambigua nos llevo a incluirlas en el estudio. Sin embargo, esto fue objeto de debate con uno de los árbitros 

de la publicación que tuvo como consecuencia la supresión de los párrafos sobre estas rocas en la versión 

deinitiva. Es interesante presentar los términos de esta controversia para ilustrar los obstáculos con los 

que tropiezan nuestros estudios que tuvo, en este caso, una curiosa consecuencia inesperada. En la versión 

enviada a evaluar presentábamos las rocas como sigue:

Les éléments que nous abordons maintenant, La Roche Salvée et la Pierre de la Wivre, ont un statut 

particulier. Ce sont des formations rocheuses naturelles, mais singulières si nous tenons compte du fait 

qu’elles ont été travaillées par l’homme et que les environnements où elles se trouvent ont été altérés de 

telle sorte que ces roches « président » ces zones. À cela s’ajoute qu’à partir de ces deux roches une grande 

visibilité du paysage est oferte malgré la forêt actuelle.

Les références à ces roches dans la bibliographie du xixe siècle et des débuts du xxe siècle soulignent ces 

aspects et rassemblent les traditions que le folklore a accumulées autour de la Pierre de la Wivre (La Roche 

Salvée en manque). Cette bibliographie a curieusement contribué à augmenter la dimension légendaire 

des roches en proposant des interprétations sur leur fonctionnalité ayant peu de base archéologique et 

montrant beaucoup d’imagination historiographique.

Nous ne prétendons pas revenir sur ces histoires et ces théories. Nous essayerons de montrer que les 

singularités physiques de ces pierres unies à leur capacité à « recevoir » des récits en font autant de 

« lieux de mémoire » et il est hautement probable que cette caractéristique soit ancienne, bien qu’il soit 

pratiquement impossible de justiier cette antiquité et encore moins de la dater.

Nous pouvons indiquer, d’autre part, que ces cas sont des exemples de ce que nous avons appelé 

« architecture ambiguë »79. Il s’agit de scènes rupestres signiicatives situées dans des habitats de l’Âge 

du Fer du NW péninsulaire et qui, apparemment, sont extrapolables à d’autres horizons comme celui 

de Bibracte. Les traits de l’« architecture ambiguë » sont : le caractère exceptionnel de la coniguration 

rocheuse dans son environnement immédiat ; l’existence de constructions (parois, terrasses) qui distinguent 

ces roches apparemment informes ; la présence de cuvettes ou de gravures appréciables seulement de 

près (car elles n’altèrent pas l’aspect « naturel » de la roche elle-même bien que cette « nature » soit, à 

son tour, « anthropique ») ; les roches font partie d’alignements astronomiques signiicatifs. Inspirés par 

ces considérations nous incluons ces roches dans notre dossier.

79   García Quintela, Seoane Veiga, «Entre naturaleza y cultura».



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

97TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

J.-G. Bulliot décrit ainsi la Roche Salvée (Fig. 19):

Cette pierre est un massif rocheux de 26 mètres de circonférence et de 7 mètres de haut, dressant sur la 

pente sa masse imposante. Escarpée de tous côtés, elle semble […], avoir été ménagée avec intention, 

et quoique nous soyons disposés à n’y voir qu’un produit naturel, nous admettons dans certains détails 

l’intervention de la main de l’homme. À droite de la base, en dehors des dimensions données précédemment, 

existe une cavité de 1 m 30 de haut, sur un peu moins de 2 mètres de large et 3 de profondeur, contigüe 

au lanc du rocher principal, sous laquelle on a recueilli une certaine quantité de poteries gauloises. Elle est 

recouverte par une table de pierre de trois mètres de long sur deux de large et un d’épaisseur, entièrement 

détachée, parfaitement plane en dessus et régularisée en dessous […] Ce groupement n’est qu’un accessoire 

et comme le rez-de-chaussée de la Pierre-Salvée proprement dite. On accède directement ensuite à celle-ci 

par une petite rampe latérale ménagée dans la paroi méridionale du massif. Elle conduit à la plate-forme 

[…], d’où on domine comme d’un piédestal un magniique horizon. Une entaille verticale découpe à l’arrière 

Figura 19. Roche Salvée de Bibracte. La arista de su cima indica la línea tomada para medir su orientación. 
Los árboles impiden ver que apunta a la cima del Mont Préneley.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

98TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

de l’esplanade […] forme un siège où l’on peut s’asseoir commodément […]. Enin un bloc haut de 1 m 90 

en pointe comme une pyramide d’un mètre carré de base et détaché entièrement du sol, se dresse à l’est, 

à l’arrière même du massif80.

Bulliot indique encore d’autres travaux sur l’environnement immédiat qui pourraient faciliter la célébration 

de réunions81. Nous n’entrerons pas, pour notre part, dans d’autres considérations hypothétiques sur son 

caractère ou sa fonction. Actuellement certains des détails présentés par Bulliot ne sont plus visibles82. 

L’observation actuelle depuis le dessus de la roche permet d’apprécier le sommet du Mont Preneley, haut 

de 855 m sur la seconde ligne d’horizon à presque 4 km de distance et qui domine à son tour les sources 

de l’Yonne où se trouve un sanctuaire gaulois83.

A corr = 313.5º ; h = 1º ; δ = 28.5º : hors du rang solaire et compatible avec le lunistice majeur nord.

Más adelante, en el comentario histórico, añadíamos:

Dans la mesure où le lunistice peut aussi avoir un intérêt en relation avec la Roche Salvée, ces observations 

suggèrent la recherche d’éléments lunaires dans d’autres lieux, en tenant compte de l’observation de César 

selon laquelle les druides mesuraient le temps par nuits84.

Sobre la Pierre de la Wivre escribíamos (Fig. 20):

Commençons par la description qu’ofre J.-G. Bulliot. Après avoir présenté le secteur où elle se trouve, il 

écrit :

Les Gaulois réservèrent un noyau rocheux de 4 m de haut sur 9 de long, taillé à pic ; on l’appelle Pierre de 

la Wivre. Sur son fIanc septentrional est ménagée une petite rampe donnant à une partie plane de 3 m de 

diamètre, façonnée au pic, et adossée du côté de l’est à une sorte de siège ménagé dans le même rocher. 

Le lieu, dans un terrier de 1454, est désigné sous le nom de Champ de la Pierre85.

80   Bulliot, Jacques-Gabriel, (1899), Fouilles de Mont Beuvray (ancienne Bibracte) de 1867 à 1895: de 1867 à 1895, 
Autun, Imprimerie et librairie Dejussieu, 421-422.
81   Bulliot, Fouilles de Mont Beuvray, 14-15, 296, 420-428; Saintyves, Pierre; Desforges A., (1931), «Le folklore pré-
historique du département de la Nièvre (Morvan nivernais)», Revue de folklore français, 2, 128-161, en p. 141-142)
82   Barral, Philippe; Luginbühl, Thierry; Nouvel, Pierre, (2012), «Topographie et fonctions religieuses sur l’oppidum de 
Bibracte et sa périphérie», Étudier les lieux de culte de Gaule romaine, Olivier de Cazanove, Patrice Méniel, (éds), 
Montagnac, éditions Monique Mergoil, 161-179, en p. 166-170.
83   Barral, Luginbühl, Nouvel, «Topographie et fonctions religieuses», 173-174.
84   César, Guerre des Gaules, VI 18, 2.
85   Bulliot, Fouilles de Mont Beuvray, 296; et voir p. 11-12, 296-303.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

99TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 20. Pierre de la Wivre de 
Bibracte. A. Vista general. B. 
Horizonte desde la Pierre. C. Eje de 
la Pierre que ha servido para medir 
su orientación, como el horizonte 
está tapado por árboles hemos 
tenido que desplazarnos unos 
metros para obtener la foto B.

Figura 21. Fragmento del informe de un revisor sobre el sentido de las mediciones sobre rocas. Transcripción:  
«Toujours sur Bibracte, les calculs sont également peu crédibles à propos des rochers de la Salvée et du 
Taureau de la Wivre; quant aux bâtimentes sur poteaux PS 13 et excavés comme PS14, les mesures sont 
également très dèlicates [otro argumento, pero el texto se presenta así]. La notion “d’architechture ambigüe”, 
à propos de phenoménes géologiques remarquables créant une sorte de mise en scéne dramatique, n’est 
pas facile à quantiier: quelles roches utilisent-ils [los autores] pour faire des visées?!»



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

100TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Ensuite il interprète le lieu comme :

la tribune d’où l’orateur gaulois haranguait le sénat du clan, et nous n’hésitons pas un instant à penser 

que c’est du haut de cette roche qu’au concilium de Bibracte86, Vercingétorix entraîne les Éduens dans 

l’insurrection87. 

L’auteur rassemble en outre les traditions populaires autour de la pierre qui ont formé pendant des décennies 

le savoir académique sur cet environnement88. Le secteur a été l’objet d’une reconnaissance archéologique 

résumée par F. Bessière et V. Guichard :

Contrairement à ce que les traditions populaires relatives à la Pierre auraient pu laisser supposer, cette 

dernière ne paraît pas avoir été à l’origine du développement d’un lieu de culte. Les résultats des fouilles 

permettent plutôt de penser qu’elle n’est, en fait, que le reliquat d’un aleurement plus vaste, aplani pour 

créer le grand terre-plein aménagé sur sa partie occidentale et reliant le secteur de la Pierre à celui du 

Theurot89.

Ils soulignent aussi « la fréquentation du site avant la phase inale de l’Âge du Fer »90. Ces auteurs ne 

tiennent aucun compte de l’ampleur de l’horizon visible depuis la roche, au contraire de Bulliot qui avait 

attiré l’attention sur ce fait dès le premier moment. Cette caractéristique est un argument de plus pour 

l’observation archéoastronomique.

À corr = 299º ; h (0) ; δ =18.9º : dates autour du 15 mai - 29 juillet.

Todo esto no le gustó al revisor citado que escribió, entre otras cosas, en su informe fechado el 6 de julio 

de 2015 el texto que exponemos en la igura 21 (Fig. 21):

86   César, Guerre des Gaules, VII, 63, 5.
87   Bulliot, Fouilles de Mont Beuvray, 300.
88   Bulliot ne la connaissait pas en 1851, voir Bulliot, Jacques-Gabriel; de Fontenay, Joseph-Étienne, (1851), Le Mont 
Beuvray et la croix de Saint-Martin, Autun, Impr. M. Dejussieu et L. Villedey, p. 11-13, ce qui change rapidement, Bul-
liot, Jacques-Gabriel, (1856), Essai sur le système défensif des Romains dans le pays éduen, Paris, Dumoulin ; Autun, 
Dejussieu, 140-141. D’autre part, Bogros, Edmond, (1873), À travers le Morvand. Mœurs, types, scènes et paysages, 
Château-Chinon, Dudragne-Bordet & Buteau, 190-191, propose une fonction pour la «cérémonie du gui» et il cite Ga-
renne qui l’interprétait comme un autel pour des sacriices des druides. Bulliot, Jacques-Gabriel, (1876), L’oppidum de 
Bibracte. Guide historique et archéologique au Mont Beuvray d’après les documents archéologiques les plus récents, Au-
tun, Imprimerie Dejussieu, 31-33; Hamerton, Philip Gilbert, (1897), The Mount narrative of a visit to the site of a gaulish 
city on Mont Beuvray with a description of the neighboring city of Autun, Boston, Roberts Brothers, 109-111; Saintyves, 
Desforges, «Le folklore préhistorique», 140-141, recueillent la bibliographie antérieure.
89   Bessière, Fabrice, Guichard, Vincent, (2010), «Chronique des recherches sur le Mont Beuvray 2006-2008», Revue 
Archéologique de l’Est, 59, 211-239, dans p. 228.
90   Bessière, Guichard, «Chronique des recherches sur le Mont Beuvray», 234.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

101TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Sobre este punto respondimos en el mensaje de remisión de la segunda versión del artículo con fecha 8 de 

octubre de 2015:

Sur les roches et l’architecture ambiguë. Tout d’abord, pour l’intérêt de ces roches nous nous remettons 

à la bibliographie citée. Deuxièmement les deux roches, mais surtout la Pierre de la Wivre montre une 

disposition naturelle avec un bord supérieur qui signale une orientation claire pour tout observateur, ce 

bord pointe vers une direction, qu’elle soit d’intérêt ou pas. Il est certain, en outre, que l’« architecture 

ambiguë » «n’est pas facile à quantiier», et ceci par déinition.

Face aux phénomènes de cette nature nous avons deux alternatives. Soit on ne les relève pas et on ne les 

enregistre pas, et alors on prend le risque de passer à côté d’une observation d’intérêt ; soit on les analyse 

et on prend donc le risque de se tromper. 

En Galice nous avons observé que des roches apparentement informes placées sur des sites de l’Âge du Fer 

se trouvent, en réalité, profondément transformées par l’action humaine et, dans certains cas, marquent 

des alignements solaires signiicatifs. Existe-t-il quelque chose du genre en Gaule ? Si nous ne le proposons 

pas il ne sera pas possible de le conirmer ou de le réfuter. Le caractère exploratoire de notre recherche 

nous suggère l’intérêt de ces observations. Ceci n’est pas donc un «défaut de méthode», c’est un choix 

interprétatif, aussi acceptable ou discutable que l’opposé.

D’ailleurs nous observons que le rapport est signé du 6 juillet. Peut-être aurait-il été utile de faire un 

registre photographique du lever du jour le 29 juillet de la Pierre de la Wivre (avec un temps splendide ce 

jour-là), ce qui pour nous est certainement plus diicile.

Con fecha de 28 de abril de 2016, el mismo revisor vuelve a rechazar nuestros argumentos:

Des données incompréhensibles : On ne comprend pas comment des roches, même spectaculaires comme 

la Salvée et la Wivre, peuvent avoir une orientation puisqu’elles représentent une masse avec, au mieux, 

un point central. Et un élément naturel peut-il être «orienté» ?

Cosa que junto con otras observaciones le lleva a rechazar la publicación del artículo. En esta situación, 

y debido a otras consideraciones, escribimos al director de la revista solicitando un tercer arbitraje. Con 

respecto a este punto de la controversia insistíamos en ese correo de 9 de junio de 2016:

Données incompréhensibles. Ici, l’examinateur peut avoir raison en partie. Il est vrai que la roche Salvée 

et la roche de la Wivre sont juste deux rochers. Et comme il est dit (et nous le disons aussi) la nature n’est 

pas orientée. Or, les êtres humains de tous les temps ont eu l’habitude d’observer leur environnement et 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

102TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

de voir les rapports de certains éléments de paysage avec des points singuliers de l’horizon. C’est ceci 

que nous essayons d’expliquer à propos des deux roches placées dans des contextes hautement artiiciels 

depuis la protohistoire. Et comme nous l’avons dit dans notre première réponse on doit choisir ici entre 

deux risques : passer à côté de quelque chose d’important ou nous tromper. 

Mais, que représente ce point dans notre argument ? Dans quelle mesure son absence modiie notre analyse 

ou nos conclusions ? Si, par exemple, nous n’avions aucune relation astronomique pour ces roches au 1er 

août, ou au lunistice, nos conclusions seraient semblables. Par exemple, nous dirions que nous aurions des 

alignements avec trois des quatre festivals celtiques, au lieu de quatre. C’est tout.

Nuestra carta surtió efecto y el artículo fue aceptado con otros cambios, pero las rocas quedaron fuera de 

la versión publicada. Tal como airmábamos en nuestra respuesta, el argumento general del texto apenas 

se veía afectado y asumimos la situación. Sin embargo, el destino impuso un giro curioso al tema.

Otro tema suscitado por este árbitro es que no habíamos tenido en cuenta la excavación de un nuevo sector 

en Augustodunum. Finalmente, gracias a este mismo revisor, accedimos a la publicación pertinente. En las 

ediicaciones excavadas se detectan dos fases, una tardo-augustea, con una ocupación muy laxa, y otra, 

del reinado de Tiberio, con una ocupación más densa. Entre ambas fases hay un cambio de orientación de 

las estructuras91. La primera corresponde a los datos que siguen.

Este: A corr = 114.5º; h = 3.15º; δ = -14.2º : 10 febrero / 1 noviembre.

Oeste: A corr = 294.5º; h = 1.5º ; δ = 17.6º : 10 mayo / 3 agosto.

Mientras que la segunda se ajusta a la orientación solsticial de la ciudad conocida a partir de las estructuras 

romanas visibles que responden, por tanto, a la orientación establecida en tiempos de Tiberio. 

Así pues, en Bibracte contamos con ediicios públicos y monumentos orientados hacia el 1 de mayo, la 

Porte du Rebout, hacia principios de febrero/noviembre en el estanque monumental y en el conjunto de 

la Basílica/Foro, y el 1 de agosto en nuestra controvertida Pierre de la Wivre. Esto es, las cuatro fechas 

de iestas celtas de inicio de estación que no conocíamos en Augustodunum hasta que supimos estas 

novedades. 

Sin embargo, desde la primera versión del artículo habíamos constatado que la base del santuario PS 

91   Alix, Stéphane, (2015), Urbani et fabri, évolution d’un quartier à Augustodunum (Autun, Saône-et-Loire), Dijon, (Ar-
chèologie en Bourgogne, 36); Labaune, Yannick; Kasprzyk, Michel; Alix, Stéphane; Delor-Ahü, Anne; Hostein, Anthony; 
Mouton-Venault, Sylvie; Nouvel, Pierre; Venault, Stéphane, (2015), «Autun/Augustodunum, cité des Éduens», Gallia, 
72/1, 195-215, p. 200 et ig. 6 et 8.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

103TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

13 situado sobre la cima del oppidum tenía la misma orientación que el conocido como Temple de Janus 

de Augustodunum, que es la parte conservada de un santuario galo-romano. Es decir, los pobladores de 

Bibracte trasladan a su nuevo hábitat la fecha a la que se orientaban sus santuarios, no la orientación 

misma que diiere entre el oppidum (montaña) y la ciudad romana (valle)92. Esto contrastaba con la 

orientación solsticial de la ciudad y sugería una relexión sobre qué se conserva y qué se transforma de la 

relación entre la sociedad y el paisaje celeste con el abandono del oppidum y el paso a una ciudad romana.

Los nuevos datos añaden complejidad a esta relexión. En la fase augustea de Autun se aprecia una gran 

continuidad en la aproximación comunitaria a la esfera celeste que se altera en la fase tiberiana con la 

coexistencia de aspectos de ruptura junto a otros de continuidad. El interés de la orientación de la Pierre de la 

Wivre es indicar que en Bibracte se consideraban todas las iestas de inicio de estación y que estas reaparecen, 

como vemos, en el primer trazado de Augustodunum. Al precio, eso sí, de tomarla en consideración.

Si no lo hacemos perdemos datos que contribuyen a la relexión sobre cómo se produce la aculturación galo 

romana en los decenios posteriores a la conquista. Perdemos otro paralelo para los casos ya conocidos de 

orientaciones hacia el 1 de agosto en Lugdunum y en el santuario del oppidum galo de Corent93. Puesto que 

sabemos que existían estructuras orientadas al 1 de agosto, como en estos dos casos ¿podemos suponer 

que los pobladores de Bibracte pasaban por alto la orientación de la controvertida Pierre de la Wivre?

La conclusión parece evidente. Debemos tomar en consideración todos los datos, al menos los más que 

podamos. Siempre habrá tiempo para descartar algunos, siempre podrá parecernos irrelevante alguna 

observación, siempre habrá ocasión para matizar el signiicado que les atribuimos, siempre será posible 

plantear otros métodos de análisis sobre esos datos. A partir de los datos podemos trabajar de formas 

diferentes, a partir de su ignorancia, de su omisión, sólo nos queda el silencio. Por eso me ha parecido 

relevante explicar el caso de dos rocas sagradas con orientaciones astrales en el oppidum de Bibracte.

4. ¿Una forma “celta” de no-representación? 

¿Qué subyace bajo las reticencias que expresan los especialistas con los que hemos debatido en los párrafos 

precedentes y que les llevan a negar la evidencia inserta en unos entes materiales, arqueológicos, de difícil 

aprehensión?

92   Este es un argumento similar al señalado sobre la posición topográica diversa de estructuras orientadas al 1 de 
noviembre en el Castro de San Vicenzo y el lugar de O Señoriño en Armea. Incide en que, para los diseñadores de estas 
estructuras, simples pilas o complejas arquitecturas, lo importante era la orientación hacia una fecha especíica, no la 
topografía local ni el tipo de construcción.
93   Romeuf, David, (2011), «Le sanctuaire arverne de Corent et l’astronomie», http://www.david-romeuf.fr/Archeolo-
gie/CorentAstronomie/ SanctuaireCorentEtAstronomie.html.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

104TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Sin entrar en un estudio de la psique de cada individuo se pueden señalar una serie de a priori establecidos 

desde la communis opinio de diferentes ámbitos que se ven cuestionados cuando aceptamos como objeto 

de conocimiento el estudio de pedruscos más o menos informes y de sus eventuales relaciones astrales. 

En el catálogo de los temas que estudian los arqueólogos de forma estándar están la arquitectura, los 

más diversos tipos de objetos y, cada vez más, la información procedente de analíticas físico químicas 

que constituyen rápidamente nuevos estándares. Pero nuestras piedras todavía no forman parte de estos 

estándares. Por ello es necesario identiicar las diicultades presentes tras esas resistencias. 

Es preciso evaluar varias ideas, cada una de ellas con recorrido en cierto ámbito de estudios, pero como no 

se ponen en común no se extraen las consecuencias de esa puesta en común.

La primera, la más antigua y la mejor establecida, es que la cultura celta protohistórica era anicónica, 

como todavía en la actualidad la cultura judía o la islámica. Varios testimonios antiguos lo expresan de 

formas diversas94. De esto han sacado consecuencias los especialistas en historia del arte celta95, y en 

historia de las religiones96. Pero al mismo tiempo es cierto, y un punto contradictorio, que la imagen de 

matriz mediterránea se introduce siguiendo ritmos y espacios heterogéneos entre poblaciones de cultura 

celta. Como casos bien conocidos podemos citar la adopción de los usos monetarios macedonios por los 

celtas del Danubio97; de la plástica en bulto redondo por las poblaciones celtas de Provenza y Languedoc98 

y, por supuesto, la compleja situación de la plástica protohistórica de la Península Ibérica99. Sin obviar 

94   César, Guerra las Galias, VI, 6, 17; Lucano, Farsalia, III, 399 y 412-413, considerando la polisemia de simula-
crum, término usado por estos testimonios; Diodoro 22, 9, 4; y, para los germanos, Tácito, Germania, 9.3.
95   Reconozco la inluencia que recibo de los studios de los Megaw: Megaw, Ruth; Megaw, Vincent, (1988), Celtic art: 
from its beginnings to the book of Kells, Londres, Thames and Hudson; id., id., (1994), «Through a Window on the Euro-
pean Iron Age Darkly: Fifty Years of Reading Early Celtic Art», World Archaeology, 25/3, 287-303; id., id., (1996), «The 
Nature and Function of Celtic Art», The Celtic World, Miranda Green (ed), Londres, Routledge, 345-375; id., id., (2002), 
«The mechanism of (Celtic) dreams?: a partial response to our critics», Celts from Antiquity, Carr, G., Stoddart, S. (eds.), 
Cambridge, 47-50; Megaw, Vincent, (2011), «The Elusive Arts: The Study of Continental Early Celtic Art since 1944», 
The Black Sea, Greece, Antatolia and Europe in the First Millenium BC, Gocha R. Tsetskhladze (ed.), Lovaina-Paris-Wal-
pole (Mss), Peeters, 265-315, con una importante bibligrafía.
96   Numerosos artículos irmados conjuntamente por los numismatas y especialistas en historia de las religiones Daniel 
Gricourt y Dominique Hollard representan una corriente que se remonta a Sjoestedt-Jonval, Marie-Louise, (1936), «Lé-
gendes épiques irlandaises et monnaies gauloises. Recherches sur la constitution de la légende de Cúchulainn», Études 
celtiques, 1, 4-77. Curiosamente un trabajo como Harding, D.W., The Archaeology of Celtic Art, Londres-Nueva York, 
Routledge, no tiene en cuenta la religión; cosa que, por el contrario, es fundamental para Green, Miranda, (1992 [1989]) 
Symbol and Image in Celtic Religious Art, Londres-Nueva York, Routledge; y 2004, An Archaeology of Images. Iconology 
and cosmology in Iron Age and Roman Europe, Londres-Nueva York, Routledge., 
97   Duval, Paul-Marie, (1989), «L’art des monnaies gauloises», id., Travaux sur la Gaule (1946-1986), Roma, École 
Française de Rome, 623-637; Gruel, Katherine, 2003: «Du réalisme classique à la stylisation celtique dans les mon-
naies», Décors, images et signes de l’âge du Fer européen, Tours, Fédération pour l›édition de la Revue archéologique du 
Centre de la France, 121-127; Kruta, Venceslas, (2015), Celtic Art, London-New York, Phaidon, presta atención al arte 
de las monedas a lo largo de todo el volumen.
98   Py, Michel, (2011), La sculpture Gauloise méridionale, París, Errance.
99   Alfayé Villa, Imagen y Ritual.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

105TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

casos como la representación del dios Ogmios que relata Luciano con una expresión plástica mediterránea 

explicada en claves célticas100. En paralelo, existe un arte mueble de tradición celta de extraordinaria 

riqueza y básicamente anicónico que puebla la imaginación de todos los neoceltismos y era consumido por 

una aristocracia que no vacilaba en aceptar objetos y cánones griegos como signo de distancia social101. 

Entre los estudiosos de la religión celta tal vez es menos común la idea de que los celtas de la antigüedad 

manejaban la noción, compartida con otras religiones, de que los dioses se mezclaban con los humanos por 

medio de epifanías. El testimonio más claro lo proporciona la inscripción bilingüe, celto-latina, de Vercelli 

(Como, Italia), en donde el mojón en el que está escrita se presenta como un límite, con otros tres, de un 

espacio «común a dioses y hombres» mediante la fórmula la fórmula celta atoś dēuogdonion que el latín 

traduce como inis campo […] comunem deis et hominibus, compuesta a partir de los términos «divino» 

(*deiwo-) y «terrestre, mortal» (*gdhon-io-)102. No cabe duda de que esa comunidad sólo se produce bajo 

ciertas condiciones. Así, la idea de comunidad con los muertos, y con el mundo del más allá, está detrás 

de la celebración de Samain como nuevo año, pero también como un nuevo principio del orden social103. 

Cambiando de registro, Tito Livio104 relata una campaña de M. Claudio Marcelo (cónsul el año 196 a.n.e.) 

contra los boyos destacando que, entre la gran cantidad de torques tomados como botín destacaba uno de 

gran peso (unum magni ponderis) ofrendado a Júpiter en el Capitolio105. Por lo tanto, el tamaño importa y 

permite distinguir entre los torques de los hombres y los torques de los dioses.

Esto nos lleva a la iconografía y nos trae al Noroeste peninsular. Los bronces con motivos sacriiciales 

estudiados por L. Armada en varios artículos siempre representan un torques106. Sugiero que su sentido 

100   Luciano, 5, Preludio Herakles; Raydon, Le Mythe de la Crau, 83-87, ofrece el análisis más reciente que conozco y 
remite a la bibliografía anterior.
101   Harding, The Archaeology of Celtic Art; Green, An Archaeology of Images; Kruta, Celtic Art, entre otros, y sin 
olvidar el arte etrusco, a su vez también inluido por la plástica griega.
102   Lambert, Pierre-Yves, (1997). La Langue gauloise: description linguistique, commentaire d’inscriptions choisies. 
París 71-79; id., (2008). «Gaulois nemeton et atoś dēuogdonion: deux noms de l’espace sacré», Saturnia Tellus. Deini-
zioni dello spazio consacrato in ambiente etrusco, italico, fenicio-punico, iberico e céltico, Xavier Dupré Raventós; Sergio 
Ribichini; Stéphane Verger, (eds.), Roma, Consiglio Nazionale delle Ricerche, 133-149, en p. 142-146.
103   Sterckx, Claude, 2009, Mythologie du Monde Celte, [s.l.], Marabout, 143-145.
104   Tito Livio, XXXIII, 36.13.
105   Esta especiicación contrasta con la pura mención del número de torques tomados, por ejemplo, Tito Livio, XXXVI, 
40.12, indica los 1.471 torques tomados a los celtas-boyos del valle del Po con motivo de otra campaña.
106   Armada, Xosé Lois; García Vuelta, Óscar, (2003), «Bronces con motivos de Sacriicio del área Noroccidental de 
la Península Ibérica», Archivo Español de Arqueología, 76, pp. 47-75; id., id., (2006). «Symbolic forms from the Iron 
Age in the North-West of the Iberian Peninsula: sacriicial bronzes and their problems», Anthropology of the Indo-Eu-
ropean World and Material Culture, Marco V. García Quintela, Francisco J. González García, Felipe Criado Boado (eds.), 
Budapest, Archaeolingua, 163-178; Armada, Xosé Lois, (2015). «Sacriicio, consumo cárnico y religión del Bronce 
Atlántico a los celtas occidentales», El alimento de los dioses. Sacriicio y consumo de alimentos en las religiones anti-
guas, Francisco José García Fernández, Fernando Lozano Gómez, Álvaro Pereira Delgado (eds.), Sevilla, Universidad de 
Sevilla, 123-156.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

106TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

sería indicar la presencia del dios destinatario del rito en el área del sacriicio, aceptándolo y compartiendo 

así el espacio con los hombres, tal como dice el texto de Vercelli. El apoyo más claro para esta interpretación 

lo proporciona el ejemplar del Instituto Valencia de don Juan107 donde se distingue entre los torques que 

llevan al cuello dos de las tres iguras humanas, y el torques de tamaño desproporcionado posado en el 

suelo del área sacriicial junto al caldero (Fig. 22): sería el dios que asiste y acepta el sacriicio.

El tercer elemento a considerar también forma parte de los estudios de religión celta, aunque se ubica en 

un nicho tradicionalmente menos atendido. Se trata de la concepción de la estructura del cosmos entre los 

celtas. No existe, hasta donde sé, una presentación global, aunque contamos con aportaciones parciales 

destacando una serie de artículos de W. Sayers108. Estas ideas estaban presentes entre los celtas de la 

Antigüedad, como sabemos a partir de testimonios que nos gustaría que fuesen más evidentes109 y, por otra 

parte, son de herencia indoeuropea, por lo que su presencia entre los celtas resulta esperable110. La idea 

básica es la de un mundo dividido en tres niveles, el superior, celeste, ocupado por los dioses y los astros, 

el inferior destino de los muertos, marino cuando hay mar y, si no es el caso, subterráneo, cavernoso, 

accesible a través de pozos, lagos y cuevas111 y, entre ambos, el mundo terrestre de los hombres ordinarios.

Para comprender nuestras rocas, nuestra «arquitectura ambigua» en el contexto arqueológico del Noroeste 

peninsular las situaremos entre los tres elementos de relexión indicados (1. visibilidad – invisibilidad / 

representación no representación; 2. espacios compartidos por hombres y dioses; 3. imagen del mundo en 

tres planos) y considerarlas con las representaciones de los sacriicios en bronce, perfectamente icónicas 

y plásticas – y con posibles manifestaciones de arte elusivo, como la sugerida presencia de los dioses – y, 

por último, las pedras formosas de las saunas del norte de Portugal112.

107   Descripción sistemática en Armada, García-Vuelta, «Bronces con motivos de Sacriicio», 50-57.
108   Sayers, William, (1996), «Tripartition in Early Ireland, Cosmic or Social Structure?», Indo-European Religion af-
ter Dumézil, Edgar C. Polomé (ed.), Washington, Institute for the Study of Man, 168-173; id., (2012), «Netherworld 
and Otherworld in early Irish literature», Zeitschrift für celtische Philologie, 59, 201-230; id., (2012), «Pre-Christian 
Cosmogonic Lore in Medieval Ireland: The Exile into Royal Poetics», Archiv fur Religionsgeschichte, 13/1, 109-126; id., 
(2013), «Finn and the Man in the Tree Revisited», e-Keltoi, 8, 37-55. Ver también Delamarre, Xavier, (1999), «Cosmol-
ogie indo-européenne, “Rois du Monde” celtiques et le nom des Druides», Historische Sprachforschung, 112: 32-38; 
Mac Mathúna, Liam, (1999), «Irish perceptions of the cosmos», Celtica, 23, 174-187; Mac Mathúna, Séamus, (2010), 
«Sacred Landscape and Water Mythology in Early Ireland and Ancient India», Sacred Topology of Early Ireland and An-
cient India. Religious Paradigm Shift, Maxim Formin, Séamus Mac Mathúna, Victoria Vertogradova (eds.), Washington, 
Institute for the Study of Man, 3-53; y los ensayos reunidos en Borsje, Jacqueline; Dooley, Ann; Mac Mathúna, Séamus; 
Toner, Gregory, (eds.) (2014), Celtic Cosmology. Perspectives from Ireland and Scotland, Toronto, Pontiical Institute of 
Mediaeval Studies.
109   Aristóteles, Ética a Nicómaco, III, 7.7; Estrabón, IV, 4.4, y VII, 3.8.
110   Gamkrelidze, T.V., Ivanov, V.V., (1995). Indo-European and the Indo-Europeans. A Reconstuction and Historical 
Analysis of a Proto-Language and a Proto-Culture. Part I. The Text. Berlín-Nueva York, Mouton-De Gruyter, 405-410.
111   Lacroix, Jacques, (2016). «Le celtique *DUBNO- et *ALBIO- dans un ensemble de noms de peuples, de dieux, de 
personnes et de lieux», Études celtiques, 42, 65-93, pero la propuesta todavía debe andar su camino.
112   García Quintela, M.V.; Santos Estévez, M. (2015): «The Iron Age Saunas of Northern Portugal: State of the Art 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

107TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 22. Bronce con escena de sacriicio del Instituto Valencia de Don Juan (procedencia desconocida). 
A. Dibujo cenital de la pieza con numeración de las iguras representadas sobre el soporte que, a su vez, 
incluye un prótomo con cabeza de bóvido y, tal como sugieren otros bronces, una hoja de hacha rota a 
la altura del número 13 (dibujo de Óscar García Vuelta). Los personajes 10, con un cuchillo con el que se 
apresta a degollar a la víctima, y 12, entre el animal que va a ser sacriicado y el caldero, llevan sendos 
torques al cuello. B, vista trasera, D, vista frontal, el personaje 10 lleva el torques indicado por la lecha 
1, y el personaje 12 indicado por la lecha 2. En la igura D, las lechas 3 y 4 indican los remates del gran 
torques posado sobre la base de la escena del sacriicio (ig. 13). En la vista cenital de la igura D las lechas 
indican la posición del gran torques (Fotografías de Óscar García Vuelta y Xosé Lois Armada Pita).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

108TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Parece posible trazar una doble línea de comprensión sobre estos objetos en sentidos inversos. La primera 

línea va de la visibilidad hacia la ocultación, o viceversa; la segunda de la informalidad a la formalidad, o 

viceversa. 

El hecho es que a mayor visibilidad se maniiesta menor formalidad plástica (nuestras rocas). En el otro 

extremo, los bronces con motivos de sacriicio presentan la mayor formalidad plástica, pero su tamaño 

reducido sugiere su ocultación fácil y su posible uso discreto113. Entre ambos, las pedras formosas comparten 

con las rocas su monumentalidad y, en los ejemplos anicónicos, la fuerza expresiva de la roca apenas 

trabajada (Fig. 23). Sin embargo, el lugar donde se sitúan en la arquitectura de las saunas hace que solo 

fuesen visibles para quienes accedían a la sala de vapor desde una pieza anterior que a su vez estaba 

cerrada. Excepcionalmente, en los ejemplos del norte de Portugal alienados con el sol o la luna estos astros 

iluminarían de forma efímera el interior de forma directa algunos días especiales114. 

Aunque esto es así de forma general, el uso discreto de la monumentalidad también está presente en las 

rocas sagradas. En los ejemplos estudiados115, estas rocas ocupan los lugares dominantes de sus respectivos 

castros pero también estaban rodeadas por muros que cancelaban su visibilidad más cercana y, podemos 

suponer, restringían el acceso al contacto inmediato con las rocas a ciertos grupos sociales y/o a ciertos 

momentos del año ¿coincidentes con las fechas de las alineaciones astrales detectadas en cada caso?

Se aprecia, por lo tanto, un juego complejo entre exhibición y discreción, entre monumentalidad y miniatura, 

entre amorismo y formalidad plástica, al que se añaden condiciones generales de paisaje como la posición 

destacada de las rocas en las cimas de los castros y las saunas en las vaguadas y las partes inferiores de 

las topografías locales. Lamentablemente desconocemos las condiciones de uso de los bronces sacriiciales 

más allá de constatar que favorecen su exhibición y/o manipulación en contextos discretos.

Esta gestión de la discreción en las condiciones de acceso y uso de las formas de monumentalidad y de 

expresión artística nos lleva a los conceptos de historia de las religiones indicados.

and Research Perspectives». Oxford Journal of Archaeology 34/1: 67-95. Las saunas del área cantábrica tienen caracte-
rísticas que las dejan fuera de nuestro argumento, García Quintela, Marco V., (2016), «Sobre las saunas de la Edad del 
Hierro en la Península ibérica: novedades, tipologías e interpretaciones», Complutum, 27/1, 109-130.
113   Recordemos en este contexto la ocultación de los útiles del sacriicio en las procesiones que preceden su celebra-
ción en la Grecia antigua; ver Bonnechere, Pierre, (1999), «La máchaira était dissimulée dans le kanoùn : Quelques 
interrogations», Revue des Études Anciennes, 101/1-2, 21–35.
114   García Quintela, Marco V.; González-García, A. César; Seoane-Veiga, Yolanda, (2014): «The Iron Age Saunas of NW 
Iberian Peninsula: An Archaeoastronomical Perspective», Mediterranean Archaeology and Archaeometry, 14/3, 133-141.
115   En García Quintela, Seoane-Veiga, «Entre Naturaleza y Cultura»; García Quintela, González-García, «Entre el cielo, 
el mar y la tierra: el santuario rupestre del castro de Baroña».



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

109TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 23. Pedra formosa de la sauna Braga musealizada en la nueva estación de ferrocarril. La toma está 
hecha desde la zona correspondiente al interior de la sala de vapor, el espacio entre la pedra y la entrada 
marcada por un dintel monolítico, es la antecámara, al fondo el atrio del ediicio, a nuestra espalda quedaría 
el hogar de la sauna. Pese a que está rota, se aprecia la monumentalidad de la pedra, en contraste con las 
usadas para construir otras partes del ediicio.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

110TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

De la misma forma que la inscripción de Vercelli indica los límites del espacio compartido por hombres 

y dioses, las restricciones de acceso, el uso del secreto, forman parte de la relación con las expresiones 

plásticas que estudiamos. Por ello es pertinente recordar que la «roca», o la «montaña» está atestiguada 

como divinidad en el panteón prerromano del Noroeste ibérico teniendo en cuenta el sentido del teónimo 

CROVGIAI, atestiguado con diversas grafías en el Norte de Portugal (Barcelos, Viseu) y, en Galicia, en 

Mosteiro de Ribeira (Xinzo de Limia) y en Viana do Bolo116. Es cierto que nuestras rocas no están asociadas 

a epígrafes latinos con este teónimo ¿es preciso recordar que ambos soportes se mueven en lógicas 

opuestas? ¿tenemos que recordar que si funciona la roca sobra el texto y si opera el texto la roca es 

prescindible?

Además, consideramos relevante la ubicación escogida para ciertas inscripciones rupestres, como en Campo 

Lameiro – dos inscripciones donde se lee DIVI situadas en rocas prominentes de una cresta montañosa 

y dispuestas para una lectura cenital (Fig. 24)117  – , o la dedicatoria a IOVI en San Cibrán de Las118 (Fig. 

25). En ambos casos las inscripciones están grabadas sobre rocas situadas en alineaciones astronómicas y 

la etimología de los teónimos remite a la esfera celeste119. De esta forma la expresión de la epifanía divina 

ya no consistiría únicamente en la deinición de un espacio compartido, identiicado en estos contextos 

arqueológicos, sino que la propia roca es el dios y las restricciones de acceso indicadas señalan los momentos 

y/o personas para acceder a su cercanía. Un paralelo etnográico ayuda a comprender esta situación.

M. Godelier explica cómo se gestiona entre los baruya de Nueva Guinea la comunicación del secreto de 

su mito fundacional y de los objetos que se muestran a los iniciados en ese momento120. Sugerimos que 

las condiciones de conocimiento del sentido y de uso de las rocas y los otros objetos que comentamos 

tienen que ver, sino con iniciaciones en sentido estricto, al menos con cierto grado de conocimiento del 

orden cósmico y social, con el conocimiento de cuál es el lugar en el mundo de los diferentes individuos 

116   Brañas, Rosa, (2000), Deuses, héroes e lugares sagrados na cultura castrexa, Santiago, Sotelo Blanco, 70-74; 
Olivares Pedreño, Juan Carlos, (2002) Los dioses de la Hispania Céltica, Madrid, Real Academia de la Historia, 52, 94; 
Prósper, Blanca Ma, (2002), Lenguas y Religiones prerromanas del Occidente de la Península Ibérica, Salamanca, Uni-
versidad, 181-186.
117   García Quintela, Santos-Estévez, Santuarios de la Galicia Céltica, 164-176, y los trabajos citados en la n. 62.
118   García Quintela, Santos-Estévez, Santuarios de la Galicia Céltica, 276-279; Bernardo Stempel, Patrizia de; García 
Quintela, Marco V., (2008), «Población trilingüe y divinidades del castro de Lansbriga (NO de España)», Madrider Mittei-
lungen 49, 254-290, y los trabajos citados en la n. 54.
119   Según Gamkrelidze, Ivanov. Indo-European and the Indo-Europeans, recuerdan, «The entire class of people in 
Indo-European dialects is characterized by the epithets ‘mortal’ and ‘earthly’ in opposition to the immortal and heavenly 
gods» (p. 396); que es una sinonimia «Heavenly» = «god», atestiguada en diversos idiomas: «Hitt. šiu- ‘god’, Luw. Ti-
wat- ‘Sun god’, Skt. devá- ‘god’, Lat. deus id., OIr. dia, Gk. Zeús (god of clear sky), all from *t’yeu-/*t’iw-. The original 
meaning of this root was ‘sky’, cf. Skt. divyá- ‘of the sky, heavenly’, Lat. dīus id., Lith. diēvo sūnēliai ‘sons of the sky, 
sons of heaven’» (p. 396).
120    Godelier, Maurice, (1998 [1996]), El Enigma del Don, Barcelona, Paidós, 160-198.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

111TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

Figura 24. Inscripciones latinas en soportes rupestres de la ladera de As Canles (Campo Lameiro, 
Pontevedra). En ambas se lee DIVI, nótese la impericia en la grafía de la D en la situada al norte (B), 
indicando un aprendizaje reciente o insuiciente de la escritura por parte del lapicida que, sin embargo, talla 
las letras con precisión. A. Manuel Santos está fotograiando la inscripción B, con un gran dominio sobre el 
horizonte oriental. C. Inscripción sur. En ambos casos se impone una lectura cenital.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

112TOPOASTRONOMÍA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco García Quintela

integrantes de la comunidad y de la propia comunidad en su conjunto. Esto tiene que ver con las ideas 

cosmológicas indicadas más arriba.

Las rocas con alineaciones astronómicas, situadas en lugares prominentes de los castros (pero no sólo) 

y que presentan, al mismo tiempo, un control de acceso, resultan idóneas como intercambiadores entre 

tierra y cielo, sirven para observar sobre el horizonte los ortos y ocasos del sol, de la luna y de las estrellas, 

también son útiles para llevar un control del tiempo en el espacio, pueden conceptualizarse como los 

lugares a dónde los dioses pueden llegar con mayor facilidad, caso de no ser esas mismas rocas, como 

apuntábamos, algún dios en concreto. Además, tienen el valor práctico de hitos que ijan el tiempo en el 

espacio social, en el paisaje, sea como sea que se conceptualizó en el pasado. Y de todo esto deriva nuestra 

simple propuesta inal: es preciso introducir la observación astronómica en los procesos y métodos de 

detección y estudio de las piedras sagradas.

Figura 25. Dedicatoria a Júpiter, IOVI, en una inscripción latina rupestre del castro de San Cibrán de Las 
(San Amaro y Punxín, Ourense). A. Está grabada en una roca junto al muro que delimita la croa del castro. 
B. Vista del lienzo occidental de la muralla de la croa indicándose la posición donde aparecieron inscripciones 
con dedicatorias a dioses. El solsticio de verano el sol se pone por la puerta principal de la muralla.



113María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Resumen

Las rocas siempre han despertado un sentimiento de veneración por su carácter atemporal, duro y peren-

ne, una manifestación de lo sagrado en sí misma. Sea en las fuentes documentales, sea en la tradición 

popular, son incontables las referencias a esa connotación ancestral que atribuye a las rocas el poder de 

convocar a la lluvia y de conceder fertilidad, el poder oracular, así como el poder de legitimación de pactos 

y juramentos. 

Los santuarios rupestres son una de esas expresiones del sagrado, formando una parte importante de los 

lugares de culto del territorio peninsular prerromano, que destaca por sus rasgos tan particulares. Entre 

ellos, los yacimientos que presentan asientos tallados en la roca. Este tipo tan especíico de lugares coloca 

un conjunto muy interesante de cuestiones metodológicas e interpretativas, exploradas a lo largo de esta 

contribución. Como decía Albert Einstein, “if we knew what it was we were doing, it would not be called 

research, would it?”. 

SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?
CUESTIONES METODOLÓGICAS EN TORNO A LOS 
SANTUARIOS RUPESTRES

Maria João Correia Santos
(Centro de estudos Clássicos, Universidade de Lisboa)

¿



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

114María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Introducción

Le passé, en réalité, ne reparaît pas tel quel, que tout semble indiquer 

qu’il ne se conserve pas, mais qu’on le reconstruit 

en partant du présent.1

Tal es efectivamente un hecho del que no podemos escapar. Los llamados santuarios rupestres, algunos 

de aspecto verdaderamente monumental, desde siempre alentaron la imaginación de poetas, escritores y 

eruditos. Tal y como los monumentos megalíticos han sido interpretados como altares druídicos, también 

los santuarios rupestres fueron considerados altares de sacriicios cruentos, muy de acuerdo con la visión 

romántica que se generaliza en toda Europa durante el siglo XIX y la primera mitad del siglo XX2. 

La fascinación era tal que se llegó incluso a recrear santuarios paganos, como el de Rowtor Rocks, Peak, 

erigido por Thomas Eyre en siglo XVIII, tallándose escalones, piletas e un asiento rupestre con respaldo 

y apoyabrazos3. Algo que nos recuerda de inmediato a la llamada Silla de Felipe II, en el Escorial, Madrid, 

considerada recientemente como una recreación de Época Moderna4. 

Pero, al contrario de Rowtor Rocks y a parte las transformaciones que realmente ha sufrido durante la 

Época Moderna, el complejo rupestre de El Escorial, es realmente un antiguo santuario rupestre como se 

demostrará a continuación. No sabemos si en algunas de aquellas sillas se habrá sentado Felipe II, es bien 

posible que sí, ubicada como estaba en dicha propiedad real cuya principal vocación era la de coto de caza 

y teniendo en cuenta su vista espectacular, desde luego más adecuada a avistar caza que a ver el progreso 

de las obras del Monasterio5. Pero lo que si podemos airmar es que dichas sillas han sido labradas en la 

roca mucho antes de que existiese el reino de España y al parecer, incluso antes del dominio romano, como 

veremos a continuación. 

El yacimiento rupestre de El Escorial corresponde a un tipo muy especíico de santuarios que colocan 

cuestiones metodológicas muy interesantes. Su interpretación es un auténtico reto y es sobre este tipo de 

lugares que incidirá esta contribución.

Cabe decir que el tema que nos ocupa ha sido durante mucho tiempo uno de los “malditos” en la investi-

1   Halbwachs, 1994: 34.
2   Alfayé, 2009: 146-153.
3   Edmonds y Seaborne, 2001: 95-99.
4   Jiménez Guijarro, 2004.
5   Rodríguez Marín, 1920: 142; Canto, 1999: 9.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

115María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

gación arqueológica, contemplado con desconianza y escepticismo6 por su interpretación indiscriminada 

como altares de sacriicios cruentos, añadido a la escasez o inexistencia de materiales arqueológicos visi-

bles, a parte la roca en sí misma, lo que desalentó enormemente su estudio.

Solo recientemente se volvió a despertar el interés de los investigadores, con el resultado de una serie 

de aportaciones relevantes7. Asimismo, la principal diicultad que se interponía a cuantos intentábamos 

comprender estos enclaves, era la falta de paralelos en los que basar el análisis, no porque no existan, 

que si los hay y muchos, sino porque dichos paralelos estaban todavía por determinar metodológicamente, 

barajándose, junto a los auténticos lugares de culto, cimientos de construcciones y abrevaderos, lagares 

rupestres y algunas rocas con formas particularmente sugerentes. 

Notas metodológicas

Más que piedras sagradas, estos lugares que realmente podemos designar como santuarios rupestres8, son 

constituidos por rocas monumentalizadas, a menudo más que una, claramente demarcadas del entorno 

aunque formando parte de él y en las cuales se han tallado escalones, canales, cubetas y en algunos casos, 

rebajes en forma de asiento. Todos estos entalles denotan la intervención humana, incluso cuando alguna 

de las cubetas o canalillos es de origen natural, además de que sus características no sólo invalidan una 

utilización práctica y cotidiana, sino también parecen mostrar una intencionada disposición simbólica de los 

componentes. 

¿Pero cuáles son los criterios para clasiicar un lugar como santuario rupestre? Cuando existen inscripciones 

votivas, la tarea resulta más fácil pero tal situación sólo ocurre en contados enclaves9. En todos los demás 

yacimientos, tal cosa no sucede y en estos casos, el procedimiento más seguro será, antes de conjeturar 

sobre su hipotético uso cultual, considerar todas las alternativas posibles, desde su función como simples 

6   Costa, 1917: 24; Bonsor, 1899; Aguilera y Gamboa 1909, 134-155; Mélida 1914-1916, 40, 48. Véase, al respecto, 
Alfayé Villa, 2009: 146-153.
7   Como las de Benito del Rey y Grande del Brío (1994, 2000, 2003), Almagro-Gorbea (1995, 2000, 2006, 2015), Ji-
ménez Guijarro (2000), Marco Simón (1996), Barandela Rivero et al. (2005), García Quintela y Santos Estévez (2008), 
Alfayé Villa (2009), Fabián García (2010), Correia Santos (2010, 2012, 2013, 2014, 2015, 2016), García Quintela y 
Seoane Veiga (2011, 2013), así como Estebán Ortega et al. (2013, 2014).
8   El concepto de santuario utilizado es el de espacio demarcado para ines religiosos, aplicado en su deinición gené-
rica y por lo tanto, no en el sentido de sanctuarium de las fuentes literarias latinas. Plinio, Nat. Hist., 23,  149. Véase, al 
respecto, Scheid, 1997. Por otro lado, la palabra griega temenos, se reiere al “santuario” como “espacio acotado, sepa-
rado” (Bergquist, 1967), a veces delimitado por líneas invisibles entre árboles o rocas destacadas (Pedley, 2005: 57). 
9   Hasta ahora, únicamente nueve sitios presentan epígrafes rupestres in situ Peñalba de Villastar, Panóias, San Troca-
to, As Canles, Fonte da Tigela, Cabeço das Fráguas, Penedo das Ninfas, Mogueira y Três Rios. (Correia Santos, 2010).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

116María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

abrevaderos o cubetas destinadas a la recogida de agua pluvial10 y pequeños lagares, como es el caso 

de San Pelayo, Almaraz del Duero; a cimientos de construcciones, como ocurre en Mau Vizinho, Chaves, 

Portugal, por citar únicamente dos sitios11 que hasta recientemente eran considerados como santuarios 

rupestres y que deben ser excluidos de tal categoría en deinitivo. 

Cuando ninguna de estas hipótesis resulta verosímil y encontramos, por el contrario, elementos cuya única 

explicación parece residir en el ámbito simbólico, como son escaleras totalmente innecesarias que dan ac-

ceso a cavidades cuyas características y escasa capacidad invalidan su utilización en el marco de lo funcio-

nal y cotidiano, entonces se puede colocar la hipótesis de que se trate de un santuario rupestre. Asimismo, 

es muy importante tener en cuenta que, por ejemplo, una escalera tallada en la roca, no constituye, por si 

sola, un santuario12. 

Fig. 1. Dos de los pequeños lagares de San Pelayo, confundidos con altares de sacriicios 

(Correia Santos, 2015: vol. II, ig. 35, 36).

10   Caso en el que los regueros desembocan en las cubetas, siempre a cota inferior, aunque ligeramente.
11   Correia Santos, 2015: Nº 8 y 15 del Anejo III. Véase Benito del Rey y Grande del Brío, 1990: 9-23; 1992: 41-56; 
2000: 63-78; Benito del Rey et al., 2003a: 287-288; Álvarez-Sanchís ,1999: 475; Costa, 1973: 345-351; 1990: 251-
252; Santos Júnior et al., 1989: 368-390.  
12   Correia Santos, 2012; 2013.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

117María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Fig. 2 - Aspecto general de los cimientos de la atalaya de Mau Vizinho, 

confundido con cubetas rituales (Correia Santos, 2015: vol. II, ig. 50).

La única forma de salvar estas diicultades es el análisis contextual, no sólo en lo que se reiere a la com-

paración de las características morfológicas de cada estructura con otras similares; sino también en lo que 

respecta a la realidad arqueológica del propio lugar, a su ubicación en el paisaje y a la ocupación humana 

del territorio. 

La compilación de este conjunto de informaciones, ha permitido la construcción de una base de datos 

que no sólo incluye los datos individuales de cada yacimiento, sino que también reúne los datos de todos 

los sitios analizados, lo que facilita el proceso comparativo y la identiicación de ciertos elementos y ca-

racterísticas que se repiten, así como algunos patrones generales. De igual modo, al constituir pautas de 

comparación bien documentadas, dicha base de datos ha permitido también contrastar otras estructuras, 

equivocadamente interpretadas como altares rupestres y que, en efecto, presentan características formales 

muy distintas. 

En resumen, esta labor metodológica permitió descartar un total de diecinueve lugares, considerados hasta 

el momento como santuarios rupestres, y a la vez identiicar a ocho nuevas estructuras, localizadas en ya-

cimientos ya conocidos pero nunca identiicadas como tal. El panorama que emerge es, así, muy distinto de 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

118María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

lo que se conocía, y se completará aún más en el futuro, puesto que algunos de estos lugares están todavía 

por localizar. Ejemplo de ello es la peña de Gete13, en Burgos, recientemente descubierta.

Fig. 3 – Mapa de distribución de los varios tipos de santuarios rupestres 

(Correia Santos, 2015: vol. II, 344).

Atribuir una cronología a estas estructuras sigue siendo un desafío, no sólo por la ausencia de excavaciones 

arqueológicas, sino también porque dichas rocas pudieron ser utilizadas antes, durante, poco después o 

mucho después de que el sitio fuera ocupado. Aun así, el análisis del territorio circundante permite en prác-

ticamente todos los casos establecer el contexto crono-cultural aproximado, el cual coincide con los monu-

mentos directamente asociados a vestigios arqueológicos. En suma, parece que estas estructuras surgen 

a partir del Bronce Final, evolucionan y se diversiican durante la I y la II Edad del Hierro y se mantienen, 

en algunos casos, durante Época Romana14. 

De entre los 54 yacimientos estudiados que reúnen los criterios como para ser considerados santuarios 

rupestres, fue posible distinguir dos grandes grupos tipológicos: el Tipo A, con escaleras y el Tipo B, sin 

escaleras, siendo que en cada uno de ellos se identiican varios subtipos, cuyas diferencias morfológicas 

parecen seguir una evolución cronológicamente concomitante. 

13   Almagro-Gorbea et al., en prensa. Localizado por Ignacio Ruiz Vélez. Información que agradezco a Almagro-Gorbea.
14   Correia Santos, 2015.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

119María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

En el Tipo A, se distinguen el tipo A.1.1, que remite a monumentos cuyos peldaños son bastas entalladuras 

que acceden a cubetas generalmente de origen natural; el tipo A.1.2, donde aparecen ya escalones, asocia-

dos a cubetas naturales y artiiciales; el tipo A.2, caracterizado por la presencia de escalones bien tallados 

y entalles en forma de asiento junto a cubetas naturales y artiiciales; y el tipo A.3, en el que predominan 

las cavidades artiiciales, asociadas a escaleras bien labradas y elementos epigráicos. 

Fig. 4 - Respectivamente y de la izquierda a la derecha, ejemplos de santuarios rupestres del tipo A.1.1, 
Canto del Mortero, Ávila (foto de F. Fabián García) y Peña Carnicera, Cáceres (foto de Pablo Sánchez); 

tipo A.1.2, Ulaca, Ávila; tipo A.2, Cadeirão da Quinta do Pé do Coelho, Gouveia (Correia Santos, 2010); y 
tipo A.3, Panóias, Vila Real (Correia Santos et al., 2014).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

120María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Por su parte, el Tipo B se subdivide en el tipo B.1, que corresponde a conjuntos de cazoletas naturales y 

artiiciales, conectadas por canales; en el tipo B.2, que concierne a estructuras donde se asocian cubetas 

naturales y artiiciales y entalles en forma de asiento; y en el tipo B.3, donde a las habituales cazoletas con 

canalillos se asocian elementos epigráicos.

Ambos grupos tipológicos A y B parecen seguir una evolución cronológicamente paralela: sea los monu-

mentos de tipo A.1, sea los de tipo B.1 se asocian a contextos del Bronce Final y de la I Edad del Hierro; así 

como los tipos A.2 y B.2 aparecen relacionados con contextos de la II Edad del Hierro, algunos de ellos con 

indicios de frecuentación hasta Época Romana; mientras que los tipos A.3 y B.3, siempre están asociados 

a materiales e inscripciones de Época Romana.

Las diferencias observadas - la diversiicación de la forma de las cubetas, del número y de la orientación 

de los peldaños labrados, la inclusión de estructuras en forma de asiento - parecen relejar no sólo una 

evolución en la concepción simbólica de estos lugares a lo largo del tiempo, sino también su relación con la 

especiicidad de los cultos y prácticas rituales celebradas en cada uno de ellos.

Fig. 5 - Respectivamente y de la izquierda a la derecha, ejemplos de santuarios rupestres del tipo B: tipo 
B.1, Lampaça, Vila Real; tipo B.2, Tres Tronos, Cuenca (Correia Santos, 2015); tipo B.3, Cabeço das Frá-

guas, Guarda (Correia Santos, 2010b??).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

121María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

De igual modo, su ubicación en el entorno nos da un atisbo de la complejidad de los paisajes antiguos. El 

conjunto de datos reunidos permitió también identiicar, por primera vez, claros patrones de ubicación, de 

organización interna del espacio y de orientación astronómica que expresan una determinada concepción 

simbólica del paisaje, íntimamente relacionada con la tierra y la gente, es decir, con las vías de tránsito, los 

recursos naturales y la ocupación humana del territorio15. 

De una forma breve y para que se entienda mejor el contexto en el que se integran los yacimientos que ire-

mos examinar más detalladamente a continuación, la mayor parte de estos yacimientos están íntimamente 

asociados a poblados y al patrón general de movimientos a través de los territorios: de hecho, de un total 

de 54 yacimientos, sólo en 9 no se conocen vestigios de ocupación a su alrededor. 

Los que están incluidos en el interior de poblados asumen características muy distintas, desde estructuras 

sencillas a conjuntos de monumentos de distintos grupos tipológicos, lo que estaría posiblemente rela-

cionado con la importancia que ostentaría cada yacimiento en el marco de su territorio. Los monumentos 

situados fuera de poblados, están generalmente cerca, a menos de 3 km de distancia y manteniendo una 

relación visual directa hacia ellos. Se sitúan a menudo o en zonas liminales, o de tal modo que los yaci-

mientos conocidos se distribuyen a su alrededor, algunos de los cuales ubicados incluso en el centro de 

auténticos vacíos de poblamiento.

Fig. 6 – Distribución de los santuarios rupestres identiicados en la provincia de Cáceres (Correia Santos, 
2014: ig. 26): 1. Peña Carnicera; 2. Trevejo; 3. Las Canchorras; 4. Las Cuatro Hermanas; 5. San Cristóbal; 

6. Pico de San Gregorio; 7. Las Calderonas; 8. Cancho Castillo; 9. Palancar

15   Correia Santos, 2015; en prensa b.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

122María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Sin embargo, los sitios de altura, con amplio dominio visual y las zonas de conluencia, parecen haber sido 

las ubicaciones preferidas. Ulaca, Canto Gordo (conocido como Silla de Felipe II), Monsanto y Trevejo, para 

citar únicamente algunos que presentan rebajes en forma de asiento, se ubican en destacados macizos 

rocosos que son en sí mismo importantes referentes en el paisaje y que a la vez se yerguen frente a im-

portantes vías naturales de paso.

Otros monumentos parecen relacionados con zonas de conluencia, como es el caso de las estructuras de 

El Sequero I y II, en Badajoz: un conjunto de cuatro rocas con relación de inter visibilidad, que conforma 

una línea casi recta de aproximadamente 600 m, que discurre paralela al curso del río Aljucén, junto a su 

desembocadura en el Guadiana, de la que posiblemente formaría parte también la estructura de Lácara16.

Otra realidad geográica señalada por estas estructuras rupestres son zonas de humedales y lagunas, como 

es el caso de Los Barruecos, un área de connotación simbólica a lo largo de una amplia diacronía, como in-

dica el conjunto de 40 paneles de grabados rupestres17 y el hallazgo de dos exvotos en bronce en forma de 

cabra dedicados a Ataecina18 y que aparece delimitado por tres monumentos: al E, Las Cuatro Hermanas; 

al S, Las Trescientas19; y al N, La Zafrilla20. 

Es posible que, tal y como los distintos elementos y estructuras que forman parte de estos yacimientos, 

su orientación y su ubicación en el paisaje releje sus especiicidades cultuales. En el conjunto, y delante 

de tal complejidad, nos sentimos como que deambulando por dicho “foreign country of the past”, como ha 

expresado Hartley, en su momento21.

¿Sillas de reyes o tronos de dioses? 

En este contexto, destacan los yacimientos con rebajes en forma de asiento. Se conocen varios paralelos 

para este tipo de estructuras, aunque eso tampoco nos ayude a aclarar el signiicado de los monumentos 

peninsulares. En Zovom Dolu, Nevesinja, Bósnia, existe una estructura compuesta por tres asientos pé-

treos, conociéndose unas 20 estructuras de este tipo – en conjunto y aisladas - en el territorio de Bosnia y 

Herzegovina, aunque no se llegue a acuerdo en torno a su cronología22. 

16   Almagro Gorbea y Jiménez Ávila, 2000; Correia Santos, 2015.
17   Sauceda Pizarro, 1991; 2001.
18   CIL II 5298; CIL II 5299.
19   Almagro Gorbea y Jiménez Ávila 2000: 427.
20   Correia Santos, 2015.
21   Hartley, 1956: 1.
22   Beslagic, 1985: st. 21.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

123María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

También en Bulgaria son referidos algunos de estos yacimientos23, asociados a cubetas y a menudo situa-

dos en zonas con comprobadas anomalías magnéticas, que hace sospechar de su inluencia sobre los indivi-

duos que allí estuviesen durante largos periodos24. Pero aquí sí se puede avanzar una cronología estimada: 

la mayor parte de estos yacimientos presentan vestigios del Calcolítico Final, momento a partir del cual 

parecen ser abandonados, volviendo a ser de nuevo ocupados entre el Bronce Final y la I Edad del Hierro25. 

En Grecia, existen igualmente algunos ejemplos muy interesantes, en Tracia Occidental26 y en las islas del 

Mar Egeo Oriental27. En Anatolia, se conocen también algunas estructuras parecidas, generalmente consi-

deradas en un horizonte cronológico que va del periodo Hittita  - c. 1600 a.C. - a Época Romana28. 

En la Península Ibérica, en algunos casos, dichas estructuras se presentan talladas de manera que incitan 

a adoptar una posición especíica, lo que remite claramente a un contexto ritual. 

Es el caso de la R.2 del Cadeirão do Pé do Coelho, en Gouveia, Portugal29. Se trata de un conjunto formado 

por dos estructuras labradas en bloques graníticos independientes. La primera se compone de una cavidad 

triangular, excavada en la base de la roca, a la que siguen tres escalones que dan acceso a un ancho rebaje 

en forma de asiento. En frente de la anterior, se encuentra la segunda estructura, tallada en un bloque ais-

lado y constituida únicamente por un ancho rebaje en forma de sillón, donde llama la atención el cuidado 

desbaste del respaldo a la altura del cuello, que implica la inclinación de la cabeza hacia atrás de quien tome 

asiento y se recline totalmente. 

Durante la excavación realizada en 1998 junto a la primera estructura30, se ha identiicado una sola camada 

estratigráica preservada, sobrepuesta al sustrato rocoso, de la que proceden escasos materiales pertene-

cientes a la II Edad del Hierro.

Tal aspecto es aún más evidente en Cadeiras dos Mouros, Tomar, también en Portugal. En este caso, el 

conjunto rupestre conforma el acceso a un curso de agua, en el que destaca una instalación en forma de 

asiento con respaldo y apoyabrazos, situada en frente de dos cavidades cuadrangulares. Dicho rebaje, no 

sólo constituye un asiento cómodo, con apoyabrazos, sino también que presenta una cazoleta con desagüe, 

23   Delev, 1984; Naydenova, 1990; Domaradzki, 1994; Fol, 1982: 180; Vassileva, 2001.
24   Stoev y Muglova, 1996; Raduncheva, 2008:180.
25   Shukerova, 1985.
26   Triandaphyllos, 1985; Konstandinidis, 2000.
27   Kaletsch, 1980; Yannouli, 2004: 119
28   Haspels, 1971: ig. 230-232; Frankovitch, 1990: ig. 76, 81; Vassileva, 2001; Berndt, 2002: 26-62.
29   Correia Santos, 2010a: 152.
30   Tente y Lourenço, 2000: 778-792.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

124María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

tallada en la parte superior de la roca, a cota más alta y en el lado izquierdo del respaldo, de manera a que 

cualquier líquido vertido en ella cae directamente sobre la cabeza o sobre el hombro derecho de quien allí 

tome asiento, dependiendo de la posición que adopte el individuo, lo que remete indiscutiblemente para 

un contexto ritual.

En todo caso, parece evidente la utilización del yacimiento en épocas distintas, como son algunos de los 

entalles más cerca del curso de agua, muy posiblemente pertenecientes a los cimientos de un molino de 

agua medieval31. Más recientemente, otros autores32 reieren el lugar como uno de los ejemplos de “sillones 

rituales”, en el que identiican un supuesto podomorfo calzado, asociado a tres sillones tallados en la roca, 

confundiendo lo que habrá sido los cimientos de dicho molino con asientos, si bien omiten la única estruc-

tura que efectivamente puede ser considerada como un “sillón ritual”.

Hasta el momento, se desconocen materiales arqueológicos asociados al yacimiento, pero a no más de 300 m, 

se sitúa el asentamiento del Bronce Final de Pegões, así como la estación de arte rupestre de Alto da Pedra33.

De todos estos lugares, el mejor ejemplo es la Peña de Santa María, en Iruelos del Mesón Nuevo, Salaman-

ca. Se trata de una roca a la cual se sube a través de tres peldaños y que presenta en la parte superior, 

junto a una amplia cavidad natural y a varias otras cazoletas, un resalte semicircular, en frente del cual se 

31   Batata, 1997: 358.
32   Ribeiro et al., 2011: 207.
33   Ponte, 1995: nº 16, 21.

Fig. 7 – Aspecto general de las dos rocas talladas de Cadeirão do Pé do Coelho, en Gouveia, Portugal.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

125María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

disponen una huella de pie derecho y una huella de pie izquierdo descalzos. Entre ambas se aprecia dos 

cazoletas y una raya vertical que parece representar el aparato genital masculino y al lado, una huella de 

una mano derecha. 

Las huellas grabadas indican, pues, que quien tomaba asiento debía ser hombre, presentarse descalzo y 

luego colocar su mano derecha sobre el roquedo, hecho que evoca, en deinitivo, un contexto ritual.

Fig. 9 – Peña de Santa María, Salamanca: respectivamente, aspecto general de la roca, pormenor de los 
grabados y del estanque que hay en la cima (fotos de Grupo Entorno, S.A.) y recreación de la posición 

indicada por las huellas grabadas.

En lo que concierne al contexto arqueológico, en las proximidades del aloramiento se documentó una 

dispersión de materiales que incluían cerámica facturadas a mano, en estado muy fragmentario y con las 

supericies muy rodadas, y una lasca de sílex que no permiten, sin embargo, atribuir una cronología con-

creta34. Asimismo, son los propios entalles que nos dan algunas pistas relevantes.

34   En la campaña de prospección de 2004 (Gorbea Pérez –GRUPO ENTORNO S.A.).

Fig. 8 – Plano y pormenores del asiento pétreo de Cadeiras dos Mouros, Tomar, 
señalado en el plano por el círculo amarillo.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

126María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Santos Estévez y García Quintela35 proponen distinguir dos grupos cronológicos para las representaciones 

de podomorfos: uno situado en la Edad del Bronce, cuando comparten el panel con motivos pertenecien-

tes a dicha época como son las combinaciones circulares; y el otro, correspondiente a la Edad del Hierro, 

bastante más numeroso, en el que dichos motivos aparecen asociados a piletas con desagüe o cazoletas 

cilíndricas, como ocurre en la Peña de Santa María. Muy interesante también es que la mayor parte de 

los ejemplares que presentan los dedos igurados aparecen en estaciones de la Edad del Hierro, como A 

Ferradura, en Amoeiro o Monteferro, en Nigrán, Arabilejo, Yecla36 o en Peña Escrita, Canales de Molina37.

Cabe referir igualmente que en la Peña de Santa María, los podomorfos comparten el panel con una huella 

de mano, cuyo paralelo podemos encontrar en las manos grabadas de Escariz, Adoufe, Vila Real38. Parece, 

así, verosímil proponer el horizonte de la Edad del Hierro como cronología posible para este yacimiento.

Tanto en las fuentes documentales, como en varios paralelos etnográicos, se maniiesta la asociación en-

tre el pie, la piedra y el juramento o la investidura del jefe, como han demostrado detalladamente Santos 

Estévez y García Quintela. 

En el ámbito escandinavo, Saxo Gramático39 relata que era sobre piedras donde se proclamaba la elección 

del rey, para equiparar en cierta forma la solemnidad del hecho con la irmeza de la propia roca. En Suecia, 

la ceremonia de la elección del rey se hacía también sobre una gran piedra40. En Irlanda, el futuro Earl de 

Tyrone, autoproclamado descendiente de los reyes del Ulster, subía a la colina Tullaghoge, donde se senta-

ba en una roca con forma de silla - destruida por los ingleses en 1602 -, mientras uno de los participantes 

en la ceremonia sostenía un zapato sobre su cabeza, gesto que simbolizaba que el nuevo jefe seguiría las 

huellas de sus antecesores41. 

De vuelta al territorio peninsular, es también muy interesante señalar el paralelo etnográico de la llamada 

Pena da Elección, en Cabanas, A Coruña, dominando la desembocadura del río Eume, donde se observa 

un rebaje de origen natural parecido a una huella de pie, sobre la cual se elegía a los alcaldes: algo que 

35   2000: 19-29.
36   Molina García, 1989-1990: 63.
37   Cerdeño y García Huerta, 1983: 182.
38    Abreu y Pereira, 2008: 97-110.
39   Gesta Danorum, I, 2, 1: Lecturi regem veteres aixis humo saxis insistere sufragiaque promere consueverant, 
subiectorum lapidum irmitate facti constantiam ominaturi
40   Olao Magno, Historia de Gentibus Septentrionalibus VIII, c.1.
41   Hayes-McCoy, 1970: 182. En el mismo condado de Tyrone, en Altadavin se menciona una Silla de San Patricio y 
cazoletas utilizadas por los devotos durante la romería del domingo después del 26 de Agosto (MacNeill, 1962: 152). Más 
paralelos en MacNeill, 1962: 113; Mac Cana, 1968: 180; 1973: 162; Byrne, 1973: 38; Le Roux y Guyonvarc’h, 1995: 
146-147.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

127María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

encuentra paralelo en Brest, donde el Maire juraba su cargo también sobre una piedra42. De igual modo, la 

elección del Procurador General de la Villa o de la Mar en Vigo se hacía en 1569 sobre A Pedra, actualmente 

por debajo del empedrado del casco histórico vigués, siendo muy curiosa la disputa entre los reclamantes 

y el Arzobispo, que pretendía que el procurador legítimo fuese nombrado en el atrio de la iglesia de Sta. 

María y no sobre A Pedra43. 

Como ya ha sido mencionado, en la Peña de Santa María, los podomorfos no sólo se asocian a varias ca-

zoletas, sino también a la iguración de una mano derecha, lo que parece evocar un rito de juramento44. 

La iguración de la mano derecha en este contexto particular es, en sí misma, elocuente, una vez que se 

encuentra estrechamente asociada al juramento. 

En Roma, el juramento per Iovem lapidem o iurare Iovem lapidem es una de las formas más arcaicas de 

juramento de la historia romana45 y aparece descrito en la tradición literaria, sobre todo republicana, como 

el juramento por excelencia, con un poder vinculador más fuerte que cualquier otro acto jurídico46. En el 

tratado entre Roma y Cartago que precede a la Primera Guerra Púnica, los cartagineses juran por los dio-

ses de su patria, mientras los romanos juran per Iovem lapiden47. Se pensaba que la mano derecha era la 

parte del cuerpo que irradiaba la buena esencia del individuo48 y desde muy pronto se instituyó como el 

“codice simbolico e rituale della validità”49, hecho ampliamente documentado en la consagración de la mano 

derecha a Fides50.

Se trata de una práctica que, en Roma, remonta al siglo VIII a.C. y que encuentra varios paralelos en el 

mundo indoeuropeo51, sobre todo en el antiguo juramento griego52.

42   García Quintela, 2005: 196; García Quintela y Santos Estévez, 2008: 40-41; Santos Estévez, 2008: 183-184.
43   Santiago y Gómez (1896) Historia de Vigo y su comarca, ed. Facsimil de 2005 apud Santos Estévez, 2008: 184.
44   Santos Estévez, 2008: 185.
45   Apuleio, Socr., 132; Cicero, Fam., 7, 12, 2; Gellio, 1, 21, 4-5.
46   Calore, 2000: 4-9.
47   Polibio, Hist.,  3, 25, 6-9.
48   Hertz, 1928: 145-155
49   Sissa, 2010: 86. Véase, por ejemplo, la alusión al gesto ritual de la mano derecha en Virgilio, Aen., 7, 234-235: 
“Fata per Aeneae iuro dextramque potentem sive ide seu quis bello est expertus et armis”. 
50   Keinach, 1905: 308; Boyancé, 1972; Freyburger, 2009. Véase Servio, Ad  Aen.,  III,  608 ; Cicero, Phil.,  XI,  5; 
Donat., Ad Ter.,  Andr.,  I,  5,  54.
51   Piganiol, 1959; Calore, 2000: 38. El rito del juramento sobre la piedra parece tener una larga la pervivencia en la 
tradición popular europea, desde Islandia (Boberg, 1956: 191) a Irlanda (Cross, 1952: 122, 336, 390). Véase también 
el poema de Fernán González, compuesto en el siglo XIII, pero que se reiere a acontecimientos del siglo X (López Guil, 
2001: 342-346): “Fagamos nós señor de una pyedra dura, semejable al conde, d’essa mesma fechura: a aquella ymajen 
fagamos todos jura”.
52   Benveniste, 1948; Benveniste, 1983, 363. Véase Plutarco, Vita Solonis, 25, 3; Aristóteles, θηναίων Πολιτεία, 55, 
5; 7, 1.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

128María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

También es la mano derecha la que se ofrece a los dioses. En la antigua Roma, se puede citar la posible 

reminiscencia de tal práctica en el mito de Mucius Scaevola, que Dumézil53 compara con la pérdida de la 

mano derecha del dios Tyr en la mitología escandinava; mientras que en la Península Ibérica, Estrabón54 

reiere que los Lusitanos cortaban la mano derecha a los prisioneros de guerra y la ofrecían a los dioses55. 

Si bien relacionada con un contexto distinto, esta mutilación ritual parece estar asimismo ligada al fuerte 

simbolismo implícito de la dextra y a su alto valor ritual: la mano derecha del enemigo no sólo es la que 

maneja la espada, sino también la mano con la que jura.

Ahora bien, aunque no existan ni podomorfos ni huellas de mano en los ya referidos yacimientos de Cadei-

rão do Pé do Coelho y Cadeiras dos Mouros, una interpretación por el estilo es asimismo sugerente, tenien-

do en cuenta que en ambos lugares se ha tallado la roca de manera que se obtenga una posición especíica, 

quizás en el ámbito de algún rito de consagración de quien allí se sentaba, como indica la estructura de 

Cadeiras dos Mouros y es legítimo suponer en el caso de  Cadeirão. 

En otros yacimientos, como El Trevejo y Teso de San Cristóbal, sin embargo, no han quedado en la roca otras 

huellas aparte la estructura en forma de asiento, eso sí, con un amplio dominio visual de todo el entorno. 

En el Teso de San Cristóbal, en Villarino de los Aires, Salamanca, aparte la estructura en forma de asiento, 

existen únicamente algunos rebajes y cavidades naturales, pero el lugar tiene, eso sí, un amplio dominio 

visual de todo el entorno56. El yacimiento, como la mayor parte de estos sitios, no ha sido nunca objeto de 

excavación arqueológica, si bien los materiales recuperados a supericie documentan una amplia cronolo-

gía de ocupación, desde la II Edad del Hierro a la Época Romana Altoimperial, Tardorromana y Medieval57. 

Asimismo, no deja de ser curioso que, según la tradición, la roca del Teso de San Cristóbal, la llamada Peña 

del Pendón, decidía la culpa o la inocencia de los acusados: si el acusado lograba mover la piedra, es que 

era inocente, pero si no la podía mover, sería culpado58. 

53   1948: 163-169.
54   Geog., III, 3, 6.
55   Práctica posiblemente documentada también en el monumento de Binéfar (Huesca) donde se representan iguras 
humanas sin cabeza y sin manos y en las representaciones antropomóricas amputadas de la lúnula de Chão de Lamas, 
Portugal (Almagro-Gorbea y Lorrio, 1991: 422); siendo también interesante que el requisito impuesto por un padre 
numantino al dar en matrimonio a su hija fuese la entrega de la diestra de un enemigo, según nos cuenta Aurelio Víctor 
(De Vir. Illustr., 59). 
56   Véase Benito del Rey y Grande del Brío, 1994: 122; 2000: 111-116; 2003: 299; Alvaréz-Sanchís, 2003: 310; 
Sánchez-Moreno, 1997: 131, nota 22; Bonnaud, 2006 : 200-204;  Alfayé Villa, 2009: 158.
57   Resultado de las prospecciones de 1992 (Iglesias del Castillo, PROEXCO S.C.L.) y de 2004-2005 (Gorbea Pérez, 
GRUPOENTORNO S.A.). Depositados en el Museo Provincial de Salamanca (Exp. 1992/14).
58   Morán Bardón, 1946: 137.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

129María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

El caso de Trevejo, en Villamiel, Cáceres también resulta interesante. Publicado como un amplio complejo 

cultual59 en el que describen cazoletas conectadas por canalillos, escalones, pocetas y pilas, además de un 

sillón pétreo; desde luego quedó clara la necesidad de analizar separadamente los varios elementos rupes-

tres enunciados por los autores, pues muchos de ellos, considerados indistintamente como parte de dicho 

santuario, pertenecen en realidad a la ocupación medieval del lugar. 

Fig. 10 – Localización de los varios elementos que integran el conjunto rupestre de Trevejo y pormenores 
del asiento pétreo (R.1), siendo el 2 el publicado por Benito del Rey y Grande del Brío (2000: 156).

Los elementos que tipológicamente corresponden a una etapa anterior se concentran en una zona allana-

da que se sitúa a media ladera, donde se distinguen agrupaciones de cazoletas, una amplia cubeta y se 

destaca el rebaje en forma de asiento, orientado precisamente hacia el lugar de hallazgo de una estela de 

guerrero del Bronce Final in situ. Dicho sillón, se orienta, pues, hacia un posible lugar de memoria, vincu-

lado a los antepasados, pareciendo así corresponder a la misma lógica de legitimación.

59   Benito del Rey y Grande del Brío, 2000: 156-159.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

130María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Existen, sin embargo, otros yacimientos donde se documentan más de un “asiento”, como el Tribunal, en 

Gouveia, Portugal, con siete; Ulaca, en Ávila y Los Tres Tronos, en Buendía, con cuatro; así como la ya 

referida Silla de Felipe II y Monsanto, en Idanha-a-Nova, Portugal, con tres60. El número de tres asientos 

paralelos es, sin duda, el dominante, como recientemente ha demostrado el hallazgo de otra estructura si-

milar en Gete, Burgos. Incluso en Ulaca y en Los Tres Tronos, donde se observan cuatro asientos, el cuarto 

se encuentra siempre apartado del conjunto de tres.

Fig. 11 – Plano general del aloramiento donde se ha excavado el conjunto de asientos pétreos de Tres 
Tronos (Buendía, Cuenca), identiicados como A1, A2, A3 y A4, con su respectivo pormenor.

En cuanto a la llamada Silla de Felipe II, después de publicada en 1999 como un santuario rupestre por 

Alicia Canto, ha levantado muchas dudas, primero por su talla de aspecto moderno en general y después, 

por la leyenda que atribuye al monumento la función de “silla” del rey. Recientemente el yacimiento fue 

considerado una recreación de Época Moderna61, pero si de verdad fuese el caso, son muchos los aspectos 

que destacan por su no conformidad. 

60   Correia Santos, 2015: nº 37, 4, 44, 35 y 33 del Catálogo.
61   Jiménez Guijarro, 2004: 105.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

131María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

La primera referencia a las estructuras talladas de Canto Gordo como Silla de Felipe II se debe a Antonio 

Rotondo62 y aún más detalladamente, se le reiere Casiano de Prado63, donde “solía pasar aquél Monarca 

largos ratos, no tanto acaso para contemplar los progresos de su obra predilecta como para satisfacer sus 

instintos con el espectáculo que le ofrecían aquellas intrincadas asperezas”. 

Dicha leyenda sería ampliamente divulgada, primero por la obra dramática de Muñoz Maldonado, Antonio 

Pérez y Felipe II, de 1837; pero sobre todo, por el lienzo de Luis Álvarez Catalá, en 1889, donde se ubica 

a Felipe II sobre la silla de Canto Gordo despachando con Juan de Herrera, el cual se volvería famosísimo 

cuando, en 1925, se imprimió en los billetes de 100 pesetas64.

Fig. 12 - Lienzo de Luis Ávarez Catalá de 1889, que ubica Felipe II sobre la “silla” del Canto Gordo, 

despachando con Juan de Herrera (www.todocoleccion.net).

Si bien que ya en 1890 Luis Alfonso puntualiza que “no todos conocen la costumbre de Felipe II de seguir 

desde esa roca las obras de El Escorial,” y que lo más probable es que se confundan, creyendo que se re-

iere a una silla de manos; lo cierto es que dicha leyenda se vuelve un tópico poético que prevalece hasta 

casi el inal del siglo XX, de que son ejemplo los poemas la Silla del Rey de Luis Cernuda, compuesto entre 

1944 y 194965, y la Silla de Felipe II, de Alonso Gamo, en 198466. 

62    1863: 12.
63   1864: 50 apud Jiménez Guijarro, 2004.
64   Gaya Nuño, 1958: 327.
65   Incluido en Viver sin estar viviendo, 1949: 265-266.
66   En “Rincón”, Guadalajara, nº 79.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

132María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Como señala Canto67, no existe una sola referencia sobre la “silla”, sea en las cédulas e instrucciones del 

propio Felipe II, sea en los relatos de Jean de l´Hermite o Fray Josef de Sigüenza; pero la leyenda laurentia-

na puede tener fundamento en la existencia de una mención que aparece en un croquis adjunto al informe 

de Pedro del Hoy, fechado el 27 de febrero de 156568.

Se trata de un croquis manuscrito donde aparece la ubicación de los apeos de la inca de Herrería, entre los 

que se señala un punto coincidente con la localización de Canto Gordo, al lado de un texto añadido en fecha 

incierta: “donde su Mag.ª sube ala vista”. Como señala Jiménez Guijarro, el croquis original es de Pedro 

del Hoy, pero en el informe adjunto no se hace referencia alguna a este paraje, ni de que aquél fuera un 

lugar frecuentado por el monarca. Tampoco se observa en el enclave algún anagrama que así lo indique: el 

anagrama que si existe, a ser verdadero, sería el de Carlos III y no de Felipe II.

Caído en el olvido de la documentación y ataviado con el ropaje del mito, no extraña que el enclave no haya 

despertado la curiosidad cientíica, hasta que Canto lo rescata, al considerar la supuesta “Silla de Felipe II” 

como un locus sacer prerromano. La autora identiica también “los restos de otro posible altar, que da la 

sensación de ser más viejo y que pudo ser el antecesor del que hoy podemos contemplar”, aunque sin dar 

más precisiones. 

Actualmente, el conjunto rupestre se compone de dos aloramientos graníticos contiguos y enfrentados, en 

los cuales se labraron escaleras que suben en direcciones diametralmente opuestas y acceden a la cima, 

donde se aprecian plataformas artiicialmente allanadas: en una de las rocas se distingue arriba nada más 

que sendas cazoletas artiiciales, mientras que en la otra, se presentan tallados tres rebajes paralelos en 

forma de asiento, delante de los cuales existe una cazoleta circular colmatada por cimiento. Al lado de 

ambos aloramientos se sitúa una tercera roca, en la que varias entalladuras dan acceso a dos cazoletas 

artiiciales y una oquedad natural.

Para empezar, se impone hacer dos descripciones: la del aspecto actual que presenta el monumento y la 

de su aspecto anterior. En el lienzo de Álvarez Catalá de 1889, no aparece el bloque exento que funciona 

actualmente como el primer peldaño de la segunda escalera; lo que es corroborado por dos fotografías an-

tiguas, una de Laurent, alrededor de 1870 y una postal sin fecha, presumiblemente del inicio del siglo XX, 

donde también aparecen únicamente seis escalones.

67   1999: 9.
68   Conservado en el Archivo General de Simancas (Leg. 258, fol. 413 apud Sánchez Meco, 1996).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

133María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Fig. 13 – Fotografía antigua anónima, posiblemente de Laurent, alrededor de 1870 (photocollection.
alonsorobisco.es) y aspecto actual de las escaleras que dan acceso a los tres asientos del monumento de 

Canto Gordo.

En efecto, si confrontamos el aspecto actual con el que presentaba en dichas fotografías, es evidente que 

los acondicionamientos modernos han ido bastante más allá de la colocación del referido bloque exento, 

repicándose, por ejemplo, toda la primera escalera. Se ve igualmente que los antiguos peldaños no sólo 

eran bastamente tallados, sino también presentaban los bordes redondeados, revelando un evidente des-

gaste. Muy importante también es el hecho de que las escaleras de ambas rocas dan acceso a cubetas, 

como en todos los sitios de tipo A: una amplia cubeta actualmente colmatada, excavada en el suelo de la 

plataforma superior, enfrente de los tres “asientos”; y una cazoleta circular, junto a una amplia cavidad de 

origen natural en la roca de en frente.

Fig. 14 – Pormenores de los elementos tallados en la cima de la roca principal de Canto Gordo. 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

134María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Fig. 15 – Aspecto general y pormenores de la cima de la segunda roca del conjunto.

En segundo lugar, de ser una recreación de época romántica como deiende Jiménez Guijarro, resulta sor-

prendente el paralelo que presentan los tres “asientos” con estructuras similares de Ulaca, de Buendía, de 

Gete y sobre todo, de Monsanto, en Portugal, en la que igualmente se observa un conjunto de tres rebajes 

paralelos, dos de idéntico tamaño y el tercero, ligeramente más bajo y estrecho, tal y como aparece en 

Canto Gordo y cuyas dimensiones incluso coinciden. Ahora bien, la hipótesis de que el presunto arquitecto 

romántico conociera al pormenor la lejana estructura portuguesa es muy remota, sino mismo improbable.

Pero aún más importante es la existencia de otra estructura de aspecto más arcaico (tipo A.1.1), inmedia-

tamente al lado de las dos rocas más conocidas, lo que indica indiscutiblemente la valoración simbólica del 

lugar en época antigua.

Se desconoce la existencia de materiales arqueológicos asociados al conjunto rupestre o en su proximidad. 

Cabe decir que el período de la II Edad del Hierro es uno de los peor conocidos en tierras madrileñas69, pero 

aun así, a alrededor de 4 km, se ubica el poblado de La Atalaya Real70.

69   Pérez de Barradas, 1929; Viloria Rosado, 1955; Rascón y Sánchez, 2007: 308.
70   Jiménez Guijarro, 2004: 89.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

135María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Fig. 16 – Tercera roca del conjunto de Canto Gordo.

Igualmente de tener en cuenta será la localización privilegiada que tiene el enclave con respecto al paso 

natural con el que coincide el recorrido de la Cañada Real Leonesa Oriental, pasando por Villacastín, para 

seguir después hacia las Úmbrias, 2 km al O de Canto Gordo71.

Un último elemento que puede, tal vez, señalar también el carácter especial del lugar es la presencia de una 

gran piedra caballera cerca del monumento rupestre, como ya señalaba Canto72, aunque no se entienda la 

asociación que hace la autora entre la morfología de dicha peña y el hallazgo de un ara consagrada a Marti 

Magno, procedente de Collado-Villalba73, a más de 10 km de Canto Gordo74. 

71   Calle Sanz, 1987; Cabo Alonso, 1991. Actualmente sigue existiendo una vía pecuaria que contorna por el N y O el 
Canto Castrejón, atraviesa el valle de El Escorial y sigue por la Collada del Camino del Chicharrón, que pasa a 1 km al E 
en el piedemonte de Canto Gordo (http://www.viaspecuariasdemadrid.org).
72   1999: 9.
73   Cantaber / Elguism/iq(um) · Luci · f(ilius) / Marti / Magno / v(otum) · s(olvit) · a(nimo) · l(ibens) · (CIL II, 3061; 
ILER 224). Una segunda inscripción, hallada junto a la anterior y presumiblemente dedicada a Marte, de acuerdo con la 
primera lectura de CIL II, 3062, está, en realidad, consagrada a los Lares: Ami/a Ael/ariq(um) / Lari/bus (HEp 4, 1994, 
527). Vide también Rotondo (1863: 200).
74   En realidad, a casi 20 km de distancia, si se busca el camino menos accidentado, que coincide grosso modo con la 
actual carretera.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

136María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Independiente de todo esto, es muy posible que el lugar haya sido reutilizado por la familia real, quizás 

como mirador de caza. Existen dos posibles evidencias que parecen asociar este monumento a la familia 

real: por una parte, el epígrafe numérico que celebra la fecha de 1867, formalmente muy similar al epígrafe 

de Isabel II grabada en Canto Castrejón; y, por otra parte, el posible anagrama real de Carlos III75, indican-

do ambos que el lugar estaba incluido en el recorrido habitual de visitas de la familia real.

Este aspecto, se ve dotado aún de más sentido, si recordamos que es Carlos III quien realiza numerosas 

obras de acondicionamiento, no sólo en el interior del palacio, sino también en los alrededores del eje for-

mado entre la Herrería, el Monasterio y la Villa de El Escorial. De igual modo, la existencia de estructuras 

muy similares como el Mirador del Rey en Canto Castrejón, el Mirador de la Reyna en La Granjilla76, o el 

de valle de Aulencia77; así como el hecho de que la principal vocación de estas antiguas propiedades de la 

Corona78 era la de coto de caza, apoya la hipótesis de que estos lugares hayan sido usados como miradores 

de caza, acondicionándose la roca, ya previamente labrada, al gusto y necesidad de entonces. 

El paralelo formal más evidente de los asientos de Canto Gordo es la estructura del yacimiento portugués 

de Monsanto. Situado en lo alto de un imponente monte que se destaca en toda la llanura de Idanha, el lu-

gar incluye un conjunto de cuatro estructuras rupestres que se encuentran alineadas a lo largo de una línea 

de unos 217 m que atraviesa la cumbre en el sentido E-O: la R.1, que coincide con tres rebajes en forma 

de asiento, dispuestos lado a lado, conocida como Pé Calvo79; la R.2, inédita, formada por seis peldaños 

que acceden a un cazoleta circular; la R.3, también inédita, constituida por nueve peldaños que conducen 

a una pileta rectangular; y la R.4, conocida desde hace mucho, si bien no aparece en la bibliograia, donde 

se observa una agrupación de cazoletas alineadas en tres hileras, conocida como Lage das Treze Tigelas. 

75   Carlos III tenía la costumbre de identiicar sus regias visitas mediante el grabado de su monograma (Jiménez Gui-
jarro, 2004: 94-95, 102). En el lateral O de la R.2 se distinguen varios signos y inscripciones grabadas, de la izquierda 
a la derecha: un posible monograma real C RE(Y), con 8,6 cm de altura, que por el grado de erosión podría ser la más 
antigua, sobre la que se distingue una posible corona real; a la izquierda, está un epígrafe de cuidada ejecución que 
señala la fecha de 1867; sobre ambos los grabados e inmediatamente a la derecha de la escalera, se aprecia el texto 
“Jose B” y sobre él, el anagrama “J.A.”. Pero existen también otras inscripciones no mencionadas hasta el momento en 
la R.1, como el anagrama “YRP” en su lateral; así como sobre el asiento más estrecho “AL”; y en el asiento del medio, 
donde se ven claramente grabadas las letras “SM”, las cuales, sin embargo, parecen ser todas de época contemporánea.
76    En las palabras de Rotondo (1863: 12-13), “un poco á la izquierda de la Granjilla el llamado Mirador de la Reina, 
que no es más que una pequeña torrecilla con tres grandes ventanas y la puerta para que desde ella pudiera ver pasar 
la caza sin peligro, y aun tirarla con comodidad en las grandes batidas. Es toda de piedra berroqueña labrada y asentada 
sobre un gran peñasco, al cual se sube por una ancha escalera también de piedra.” 
77   Comunicación personal de José Luis del Campo, a quien agradezco la información.
78   Correspondientes a las antiguas incas de La Fresneda y de la Herrería.
79   Benito del Rey et al. 2003: 95, 181.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

137María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Fig. 17 – Ubicación y pormenor del conjunto de asientos pétreos de Monsanto.

Tal como en el monumento de El Escorial, existen tres rebajes en forma de asiento, dispuestos lado a lado: 

uno más estrecho y situado en el lado derecho a una cota ligeramente inferior, y los otros dos, a la izquier-

da, en los que se pueden sentar cómodamente dos personas adultas, el primero de los cuales se presenta 

delimitado en la parte superior por un entalle semicircular alisado, a la altura de la cabeza, como que un 

apoyo para cuello y cabeza, muy parecido a lo ya referido Cadeirão da Quinta do Pé do Coelho. 

Delante de los tres asientos, se rebajó una pequeña repisa que acompaña toda la estructura y la parte 

posterior de la roca, se presenta cortada y artiicialmente desbastada, formando una de las paredes de una 

amplia cavidad rectangular abierta en la roca, con alrededor de 3,50 x 2,50 m de dimensión y 2,30 m de 

profundidad, la cual posiblemente corresponde a un aljibe de Época Medieval.

Se desconocen materiales arqueológicos asociados dicha estructura, pero cabe referir el hallazgo de varios 

objetos depositados en un escondrijo junto a las murallas del castillo80, formado por ocho torques, cuatro 

80   Vasconcelos, 1919-1920: 103; Gomes y Beirão, 1988, Fabião, 2004: 64-65, 71. Gomes y Beirão, así como Fabião, 
reieren únicamente seis piezas, pero parece que originalmente el conjunto se componía de ocho torques, según Vas-
concelos. Tres de las fíbulas tienen características aines a los modelos de “La Téne”, aunque de marcado regionalismo, 
cuyos paralelos más próximos se reportan al Alto Guadalquivir (Martín Bravo, 1999: 219), y la otra decorada con una 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

138María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

de los cuales corresponden a tipos muy difundidos en el área ibérica e celtibérica a inales de la II Edad 

del Hierro; dos braceletes en plata (Gomes y Beirão, 1988; Fabião, 2004: 64); cuatro fíbulas en plata; así 

como cuatro vasos en plata, con paralelo en el SE peninsular en contextos del siglo III-II a. C., uno de los 

cuales presenta una inscripción en caracteres ibéricos81.

Fig. 18 – Los tres asientos pétreos de Monsanto (foto de Joaquim Tomé).

Muy interesante también, a parte la propia etimología del lugar – Monsanto -, y que parece subrayar la 

connotación simbólica de este espacio, es la ausencia de vestigios de poblamiento en la cumbre, ya sea de 

época prerromana o de época republicana, no obstante existan evidencias de ocupación en dichos periodos 

justo alrededor del eminente cerro.

escena venatoria en el pie y dos prótomos de caballo sobre el eje, fechable entre la segunda mitad del siglo II a. C. e 
inicios del I d.C. (Ponte, 2006: tipo 30.3, 447). Todos los elementos pertenecen actualmente a la colección Barros e Sá, 
depositada en el Museu de Castelo Branco.
81   Gomes y Beirão, 1988: 135; Martín Bravo, 1999: 220. Publicadas como procedentes del mismo lugar, son dos fíbulas 
en bronce de tipo Ponte 24b/1, fechado en inales del siglo VII y mediados del siglo III a.C (Vasconcelos, 1919-1920: ig. 
18-19; Ponte, 2006: nº 104, 105); así como denarios fechados entre el siglo III y el siglo I a.C..



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

139María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Algunas consideraciones inales

Todo lo dicho nos permite vislumbrar la complejidad de estos lugares de culto y el papel que asumirían, 

sobre todo en el paisaje de la II Edad del Hierro, no sólo como una expresión religiosa de las comunidades 

prerromanas, sino también de su comportamiento territorial y de su percepción del paisaje. 

Con la Época Romana, cambia la estrategia de poblamiento y de explotación del medio, pero muchos de 

estos lugares parecen seguir funcionando como anclas del paisaje ancestral. 

La amplia diacronía de utilización de estos lugares es sobre todo visible en los yacimientos que incorporan 

elementos epigráicos, en su mayoría, inscripciones rupestres. En efecto, todos los santuarios rupestres 

donde aparecen inscripciones son claramente de fundación prerromana, y en todos ellos – con la excepción 

de Panóias, Vila Real, Portugal82 -, las inscripciones documentadas parecen corresponder al período entre 

inales del siglo I a.C. y mediados del siglo I d.C. 

En Peñalba de Villastar, Teruel, se graba en celtibérico una importante celebración periódica y se expresa 

en buen latín las fechas en las que tendrían lugar otras ceremonias83; en Cabeço das Fráguas, Guarda, se 

graba en la piedra la invocación a los dioses de aquellos territorios, cuya eicacia tal vez se desearía perpe-

tuar84; en Penedo das Ninfas, Penaiel, se invoca a los dioses para garantizar un límite territorial85; en Três 

Rios, Viseu, se expresa la dedicatoria de un destacado ciudadano romano a los dioses tutelares de aquella 

región, posiblemente en el marco de objetivos político-diplomáticos86. 

La grabación de todos estos textos parece, pues, monumentalizar estos antiguos lugares ancestrales, en el 

ámbito de lo que deben de haber sido actos públicos y solemnes de legitimación e integración cultural en el 

nuevo marco político y territorial que emerge con Augusto87. Pero esto no parece ocurrir en un solo de los 

yacimientos que presentan entalles en forma de asiento.

82   Correia Santos et al., 2014.
83   Gómez Moreno ,1948: 72; 1949: 207-208; Lejeune, 1955: 7-64; Tovar ,1955-1956: 164-165; 1959: 349-353; 
Untermann, 1977: 16-21; Beltrán Lloris, 1996: 295-306; 2002: 39-66; Beltrán Lloris et al. 2005: 911-912; Alfayé Villa, 
2009.
84   Rodrigues,1969; Untermann, 1997: 757; Búa Carballo, 1997: 325; 2000: 118; Correia Santos, 2007; 2010; Cor-
reia Santos y Schattner, 2010; Cardim Ribeiro, 2013: 22; Marco Simón, 2013: 145.
85   CIL II, 5607;Vasconcelos, 1895: 12-13; 1905: 188, 326-327; Sarmento,1895: 147; Encarnação, 1975: 171; Silv,a 
1980: 80-82; 2003; Tranoy, 1981: 273; Rodríguez Colmenero, 1993: 80-81; 1995: 194-196; Búa Carballo, 2000: 382-
383); Correia Santos et al., 2014; Alves Dias y Correia Santos, en prensa.
86   Untermann, 1965: 9-15; Vives, 1971-1972: 652; 783; Encarnação, 1975: 257-258; Vaz, 1987: 23-26; 1993: 219-
221; 1995: 280; Alarcão 1988: 51; Rodríguez Colmenero, 1993: 144-145; HEp 5, 1068; Vaz 1995: 281-282; Correia 
Santos, 2010a: 154; 2015.
87   Correia Santos, en prensa a.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

140María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Cabe pues preguntar ¿a qué o a quién se destinaban los asientos? ¿A imágenes de dioses realizadas en 

materiales perecibles que, en determinadas fechas, se colocaban sobre los asientos, que se “entronizaban” 

para asistir a los ritos celebrados en su honor? 

Parece que en Anatolia, sobre todo en Frigia, estos asientos pétreos habrán estado asociados al culto de 

la Diosa Madre y posteriormente, a Cibele88. Este aspecto podría recordar las estatuas y estatuillas de i-

guras femeninas sedentes que algunos autores relacionan con la representación genérica de una divinidad 

ctónica89 o una Diosa Madre90 y que encontramos también en la Península Ibérica, sea en las regiones del 

Levante, sea en el Noroeste Peninsular, donde surgen igualmente iguras masculinas. 

Sin embargo, resulta complicado, en primer lugar, establecer su relación con este tipo particular de san-

tuarios rupestres, pues no hay una asociación arqueológicamente documentada hasta el momento; y en 

segundo lugar, en distinguir si las mismas estatuillas corresponden a representaciones de diosas o de mor-

tales. En efecto, en el Levante, al menos, varias de las representaciones escultóricas sedentes proceden de 

contextos funerarios e incluso en el Noroeste – que corresponde, como es sabido, a un contexto cultural 

distinto -, dichas iguras mantienen ciertos rasgos orientalizantes y lo cierto es que la igura sedente será 

uno de los elementos icónicos de las estelas funerarias bifrontes galaico-romanas91. 

¿Estarían estos asientos destinados a individuos participantes en esas ceremonias que representarían a 

los dioses u oiciantes del culto de cuya existencia tampoco ha quedado huella? ¿O estarían destinados a 

miembros de las elites dirigentes que presidían los ritos y posiblemente allí deliberarían sobre cuestiones 

que afectaban a la vida de aquellas comunidades? 

La última hipótesis es particularmente sugerente, no sólo porque tiene más sentido que dichas estructuras 

estén destinadas a los hombres y no a los dioses – como parece demostrar cabalmente la Peña de Santa María 

y también Cadeiras dos Mouros, así como Cadeirão do Pé do Coelho y la recientemente identiicada peña de 

Gete, en Burgos -; sino también porque explicaría la variación en el número de asientos en algunos lugares. 

Hasta el momento, el sitio con el conjunto más numeroso de asientos es el Tribunal, con siete, siendo es-

pecialmente curioso el propio topónimo. A este respecto, una referencia muy curiosa es la del Cabeço do 

Juizo de Fora, cerca de Fundão, Portugal donde cuenta la tradición popular que existían “bancos en piedra”, 

donde los pastores consultaban al juez que decidía la pertenencia del ganado92.

88   Naydenova, 1990: 94; Marangou, 2009: 101.
89   Barberis, 2005: 63.
90   Barra Bagnasco, 2005: 100.
91   Díez Plata, 2005.
92   Moura, 1996.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

141María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Teniendo en cuenta el aparente ámbito ritual de los asientos aislados, que como vimos podrían estar re-

lacionados con rituales de investidura; no extrañaría que los conjuntos de varios asientos pétreos fuesen 

destinados a miembros de las élites que presidían los ritos y posiblemente decidían cuestiones jurídicas. Tal 

hipótesis explicaría la variación en el número de asientos en algunos lugares y quizás también el hecho de 

que tanto en la estructura de El Escorial, como en Monsanto, uno de los tres asientos haya sido intenciona-

damente labrado para ser más estrecho y más bajo que los otros, lo que induce a pensar en algún tipo de 

diferenciación jerárquica de quien tomaba asiento.

Teniendo en cuenta todo lo dicho, parece verosímil que los yacimientos con asientos pétreos estuviesen 

relacionados con aspectos rituales del poder político de las élites indígenas.

Muy interesante es que, aunque la mayor parte de estos yacimientos presente indicios de su utilización en 

Época Romana, en ninguno de ellos existen elementos epigráicos. Si aceptamos que se trata de lugares 

vinculados al poder político de las élites indígenas y que el uso de la escritura supondría la integración y 

legitimación de estos lugares en el contexto romano, ¿cómo interpretarlo? 

¿Tendrá algo que ver con la abolición por parte de Roma de determinadas prácticas rituales íntimamente 

relacionadas con el poder político de las élites indígenas, como forma de vencer resistencias? ¿Estará de 

algún modo relacionado con el cambio del objeto de devotio indígena que, al airmarse el dominio romano 

sobre estos territorios se trasladaría del jefe local al representante del poder político de Roma? 

Es posible que en tales lugares se realizasen varios tipos de ceremonias, eventualmente articuladas en la 

misma esfera del poder político de las élites indígenas: desde investiduras reales a deliberaciones jurídicas 

y, quizás, también prácticas de devotio al jefe93. Al airmarse el dominio romano sobre estos territorios, na-

turalmente hay un traslado de poder político: las elites siguen siéndolo, siguen teniendo poder político, pero 

en un marco ya profundamente distinto, con lo cual estos lugares perderían paulatinamente su importancia 

y la función que antes cumplirían, lo que justiicaría la inexistencia de inscripciones.

Sólo podemos esperar que la futura excavación de estos yacimientos aporte alguna luz sobre estas cues-

tiones y ayude a descifrar el lenguaje silencioso de las piedras. 

93   Valerio Máximo (2, 6, 11), Salustio (Hist., 1, 125) y Plutarco (Sert., 14, 5-6). Véase Étienne, 1958; Ramos y Los-
certales, 1924; Rodríguez Adrados, 1946; Prieto Arciniega, 1978; Dopico Caínzos, 1994; Alvar Ezquerra, 2004; Ramírez 
Sánchez, 2005. Referencias a este tipo de lazo entre el jefe militar y el grupo de guerreros que lo acompañan, dispues-
tos a protegerle con su propia vida, se documentan también en Galia (César, Bel.Gal., 3, 22, 1-4; 6, 19, 4) y Germania 
(Tácito, Germ., 14).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

142María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

Bibliografía

ABREU, M. S., PEREIRA, A. B. (2008) “As gravuras da Mão do Homem (Escariz, Freguesia de Adoufe, Vila 
Real)”, Arkeos: perspectivas em diálogo, nº 24, pp. 97-110

AGUILERA Y GAMBOA, E. (1909) El Alto Jalón, Madrid

ALARCÃO, J. M. de (1988) O Domínio Romano em Portugal, 3ª ed., Publicações Europa-América, Mem 
Martins 

ALFAYÉ VILLA, S. (2009) Santuarios y Rituales en la Hispania Celtica, B.A.R., International Series, Oxford

ALMAGRO GORBEA, M. (1995) “El lucus Dianae con inscripciones rupestres de Segobriga”, A. Rodríguez 
Colmenero, L. Gasperini (eds.), Saxa Scripta, La Coruña, pp. 61-98

ALMAGRO GORBEA, M. (2006) “El Canto de los Responsos de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá”, Ilu, 
Revista de Ciencias de las Religiones, vol. 11, pp. 5-38

ALMAGRO GORBEA, M. (2015) “Sacra Saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la Hispania 
Celtica”, Estudos Arqueológicos de Oeiras, vol. 22 Câmara Minicipal de Oeiras , pp. 329 410

ALMAGRO GORBEA, M., JIMÉNEZ ÁVILA, J. (2000) “Un altar rupestre en el prado de Lácara (Mérida). Apun-
tes para la creación de un parque arqueológico”, El Megalitismo en Extremadura. Homenaje a Elías Diéguez 
Luengo, Extremadura Arqueológica, 8 (Villanueva de la Serena), pp. 423–442

ALMAGRO GORBEA, M., LORRIO ALVARADO, J. (1991) “Representaciones humanas en el arte céltico de la 
Península Ibérica”, Sep. Actas del II Symposium de Arqueologia Soriana, pp. 411-451 

ALMAGRO-GORBEA, M., RUIZ VÉLEZ, I., PALACIOS PALACIOS, Mª V. (en prensa) “Las “peñas sacras” de 
Gete (Pinilla de los Barruecos, Burgos): nuevos datos sobre religiosidad céltica”

ALVAR EZQUERRA, J. (2004) “Discusión sobre las instituciones ibéricas”, M. Garrido-Hory, A. González 
(eds.), Histoire des Espaces et Marges de l’Antiquité, vol. 3, Hommages à Monique Clavel- Lévêque, Be-
sanzón, pp. 11-31 

ÁLVAREZ-SANCHÍS, J. R. (1999) Los Vettones, Bibliotheca Archaeologica Hispana, 1, Madrid, Gabinete de 
Antigüedades de la Real Academia de la Historia

ÁLVAREZ-SANCHÍS, J. R. (2003) Los Señores del Ganado. Arqueología de los pueblos prerromanos en el 
occidente de Iberia, Akal, Madrid

BARANDELA RIVERO, I., CASTRO, L., LORENZO RODRÍGUEZ, J. M., OTERO, R. (2005) “Notas sobre los 
santuarios rupestres de la Gallaecia”, Minius, 13, Revista do Departamento de Historia, Arte e Xeografía, 
Servizo de Publicacións, Universidade de Vigo pp. 47-68



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

143María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

BARBERIS, V. (2005) „Terrecotte votive e culti nel santuario urbano di Metaponto : l’età arcaica e severa“, 
M.-L. Nava, M.  Osanna (eds.),  Lo Spazio del rito. Santuari e culti in Italia meridionale tra Indigeni e Greci 
Atti delle Giornate di studio (Matera, 28 e 29 giugno 2002), Siris Suppl. 1, pp. 55-67

BARRA BAGNASCO, M. (2005) „Tra protome e busto: Documenti dalla coroplastica locrese“, B. Brandt, V. 
Gassner, S. Ladstätter (eds.), Synergia, Festschrift für Friedrich Krinzinger, II, pp. 93-100

BATATA, C. A. M. (1997) As Origens de Tomar. Carta Arqueológica do Concelho, Centro de Estudos e Pro-
tecção do Património da Região de Tomar, Coimbra

BELTRÁN LLORIS, F. (1996) «La epigrafía de Teruel. A propósito de un nuevo corpus provincial», Archivo 
Español de Arqueología, 69, pp. 295-306

BELTRÁN LLORÍS, F. (2002) “Les dieux des celtibères orientaux et les inscriptions: quelques remarques cri-
tiques”, Dieux des celtes (Études luxembourgoises d’Histoire & de Science des religions 1), vol. 1, Luxem-
bourg, pp. 39-66

BELTRAN LLORÍS, F., JORDÁN CÓLERA, C., MARCO SIMÓN, F. (2005) “Novedades epigráicas en Peñalba 
de Villastar (Teruel)”, F. Beltrán, C. Jordán (eds.), Acta Palaeohispanica IX, Actas del IX Coloquio sobre 
Lenguas y Culturas Paleohispanicas, Barcelona 20-24 de octubre de 2004, Palaeohispanica, 5, Institución 
Fernando el Católico-Diputación de Zaragoza, Zaragoza, pp. 911-956

BENITO DEL REY, L. BERNARDO, H. A., SÁNCHEZ RODRÍGUEZ, M. (2003) Santuarios Rupestres Prehistóri-
cos de Miranda do Douro (Portugal) y de su entorno de Zamora y Salamanca (España), vol. I, II, Miranda 
do Douro-Salamanca

BENITO DEL REY, L., GRANDE DEL BRÍO, R. (1994) “Nuevos santuarios rupestres prehistóricos en las pro-
vincias de Zamora y Salamanca”, Zephyrus, XLVII, pp. 113-131

BENITO DEL REY, L., GRANDE DEL BRÍO, R. (2000) Santuarios rupestres prehistóricos en el Centro-oeste 
de España, Gráicas Cervantes, S.A., Salamanca

BERGQUIST, B. (1967) The archaic greek temenos: a study of structure and function, Skrifter Utgivna av 
Svenska Institutet i Athen, 4, XIII, Lund

BERNDT, D. (2002) Midasstadt in Phrygien. Eine sagenumwobene Stätte im anatolischen Hochland, Philipp 
von Zabern, Mainz am Rhein 

BESLAGIC, S. (1985) Kamene Stolice Srednjovjekovne Bosne i Hercegovine, Djela, LIX, Odjeljenje Drust-
venuh Nauka, 34, Sarajevo

BONNAUD, C. (2006) ‘’Les castros vettons et leurs populations au Second Âge du Fer (Ve siècle - IIe siècle 
av. J.-C.).III: les lieux sacrés: nécropoles, sanctuaires et sacriices ‘’, Revista Portuguesa de Arqueologia, 
vol. 9, 2, pp. 187-210

BONSOR, G. (1899) “Les colonies agricoles pré-romains de la Vallée du Betis”, Revue Archaeologique, 25, 
pp. 292-297

BOYANCE, P. (1972) « La main de ides», Études sur la religion romaine, 11, Publications de l’École fran-
çaise de Rome, Rome, pp. 121-133



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

144María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

BÚA CARBALLO, J. C. (1997) “Hipótesis sobre algunas inscripciones rupestres del Occidente Peninsular”, Ac-
tas del VII Coloquio sobre Lenguas y Culturas Prerromanas de la Peninsula Ibérica, Salamanca, pp. 309-327

BÚA CARBALLO, J. C. (2000), Estudio Linguístico de la Teonímia Lusitano-Gallega, Tesis Doctoral Inédita

BYRNE, F. J. (1973) Irish Kings and High-Kings, Londres

CABO ALONSO, A. (1991) “La Cañada Leonesa Occidental”, P. García Martín (coord.), Cañadas, Cordeles y 
Veredas, Consejería de Agricultura y Ganadería, Junta de Castilla y León, Valladolid, pp. 88-121

CALLE SANZ, E. (1987) La Cañada Leonesa. Itinerarios a pie, Comunidad de Madrid, Madrid

CALORE, A. (2000) “Per Iovem Lapidem” alle origini del guiramento. Sulla presenza del sacro nell’esperien-
za giuridica romana, Giufré Editore, Milano

CANTO DE GREGORIO, A. M. (1999) “La Silla de Felipe II en El Escorial: un mito que se renueva”, Canto 
Blanco, Revista de Noticias de la Universidad Autonoma de Madrid, nº 7, p. 9

CARDIM RIBEIRO, J. C. (2013) “Damos-te esta ovelha, ó Trebopala! A Invocatio lusitana de Cabeço das 
Fráguas (Portugal)”, Acta Palaeohispanica XI, Palaeohispanica, 13, pp. 9-28

CERDEÑO, M.ª L., GARCÍA HUERTA, R. (1983) “Noticia preliminar de los grabados de la Peña Escrita (Ca-
nales de Molina, Guadalajara)”, Actas del Coloquio Internacional sobre Arte Esquematico de la Peninsula 
Ibérica (Salamanca, 1982), Zephyrus, 36, pp. 179-186

CORREIA SANTOS, M. J. (2010a) “Santuários rupestres no Ocidente da Hispania indo-europeia. Ensaio de 
tipologia e classiicação”, Paleohispanica 10, 2010, pp. 147-172

CORREIA SANTOS, M. J. (2010b) “O Cabeço das Fráguas e a concepção de espaço sagrado na Hispania 
Indo-europeia”, M. J. Correia Santos, T.G. Schattner (coords.), Actas da Jornada Porcom, Oilam, Taurom. 
Cabeço das Fráguas: o santuário no seu contexto (Guarda, 23 de Abril), Iberograias: Revista de Estudos 
Ibéricos, nº 6: ano VI, Guarda, pp. 131-148

CORREIA SANTOS, M. J. (2010c) “Inscrições rupestres do Norte de Portugal: novos dados e problemática”, 
Syllogue Epigraphica Barcinonensis (SEBarc), VIII, Barcelona, pp. 109-73 

CORREIA SANTOS, M. J. (2010d) “Inscripciones rupestres y espacios sagrados del norte de Portugal: 
nuevos datos y contextualización. Los casos de Pena Escrita, Mogueira y Pias dos Mouros”, Celtic Religion 
Across Space and Time, J. A. Arenas-Estéban (ed.), IX Workshop F.E.R.C.AN (Fontes Epigraphici Religionvm 
Celticarvm Antiqvarvm), Junta de Comunidades de Castilla-La Mancha, 2010, pp. 180-199

CORREIA SANTOS, M. J. (2012) “La arqueologia, lo imaginário y lo real: el santuario rupestre de Mogueira 
(São Martinho de Mouros, Resende, Portugal)”, Madrider Mitteilungen, 53, Mainz, pp. 455-496

CORREIA SANTOS, M. J. (2013) “A Rocha da Mina e as Terras de Endovélico: conceito ou preconceito de 
paisagem sagrada?”, A. P. Fitas (coord.), Cadernos do Endovélico, 1, Caminhos da Identidade, Edições Co-
libri, Lisboa, pp. 143-148

CORREIA SANTOS, M. J. (2014) “El santuario rupestre del Pico de San Gregorio, Santa Cruz de la Sierra, 
Cáceres”, Paleohispanica, 14, Institución Fernando el Católico, pp. 89 -128

CORREIA SANTOS, M. J. (2014) Santuarios rupestres de la Hispania Indoeuropea, Tesis Doctoral; Fa-



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

145María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

cultad de Filosofía y Letras, Universidad de Zaragoza, http://zaguan.unizar.es/record/31628/iles/TE-
SIS-2015-069.pdf

CORREIA SANTOS, M. J. (2016) “Mogueira: um espaço sagrado na encruzilhada de dois mundos”, in Actas da 
VIII Mesa Redonda Internacional sobre a Lusitânia Romana: Entre Romanos e Bárbaros (10-11/05/2013), 
coord. José d’Encarnação, Maria Conceição Lopes, Pedro Carvalho (Coimbra/ Mangualde), pp. 335/373 

CORREIA SANTOS, M. J. (en prensa a) “A escrita como nova forma cerimonial nos santuários indígenas 
de Cabeço das Fraguas e de Três Rios”, XIV A.D. Saeculum Augustum (24-26/09/2014), Universidade de 
Lisboa, Lisboa

CORREIA SANTOS, M. J. (en prensa b) “Sacred landscape and the principal of duality: the rock-cut sanctu-
aries of Western Iberian Peninsula”, R. Häussler (ed.), Sacred Landscapes: Creation, Manipulation, Trans-
formation, Trinity Saint David University (05-07/05/2014), Lampeter

CORREIA SANTOS, M. J. (en prensa c) “Inscrições rupestres nas regiões serranas da Hispania Romana: 
contributo para o estudo dos espaços sagrados indígenas”, V. Mantas (ed.), Actas do Simpósio Internacio-
nal Sociedade, Cultura e Economia nas Regiões Serranas da Hispania Romana, (26-28/09/2013), Guarda-
-Celorico da Beira

CORREIA SANTOS, M. J., PIRES, H., SOUSA, O. (2014) “Nuevas lecturas de las inscripciones del santuario 
de Panóias (Vila Real, Portugal)”, Sylloge Epigraphica Barcinonensis, 12, pp. 197 -224

CORREIA SANTOS, M. J., PIRES, H., SOUSA, O., FONTE, J., GONÇALVES-SECO, L. (2014); “Travelling 
back in time to recapture old texts”, Information Technologies for Epigraphy and Cultural Heritage, Proceed-
ings of the First EAGLE International Conference, Sapienza, pp. 437 -454

CORREIA SANTOS, M. J., SCHATTNER, T. G. (2010) “O Santuário do Cabeço das Fráguas através da arqueo-
logia”, M. J. Correia Santos, T.G. Schattner (coords.), Actas da Jornada Porcom, Oilam, Taurom. Cabeço 
das Fráguas: o santuário no seu contexto (Guarda, 23 de Abril), Iberograias: Revista de Estudos Ibéricos, 
nº 6: ano VI, Guarda, pp. 89-108

COSTA, A. da E. (1973) „O Castelo do Mau Vizinho“, Trabalhos de Antropologia e Etnologia, 22, 3, Porto, 
pp. 345-351

COSTA, A. da E. (1990) „Como encontrei o “Castelo do Mau Vizinho”, Homenagem a J. R. dos Santos Júnior, 
I, Instituto de Investigação Cientíica Tropical, Lisboa, pp. 251-252

COSTA, J. (1917) La religión de los Celtiberos y su organización politica y social, Madrid

DELEV, P. (1984) “Megalithic Thracian Tombs in South-Eastern Bulgaria”, Anatolica, XI, pp. 18-45 

DÍEZ PLATA, F. (2005) “Sólo imágenes para la muerte: la cuestión de las estelas bifrontes galaicorroma-
nas”, Semata, Ciências Socoais e Humanidades, vol. 17, pp. 61-74

DOMARADZKI, M. (1994) « Les lieux de culte thraces (deuxième  moitié  du  IIe-Ier  mill.  av.  J.-C.)” Helis, 
III: 1, Culture and religion in Northeastern Thrace, Soia, pp. 69-108 

DOPICO CAÍNZOS, Mª. D. (1994) “La devotio ibérica: Una revisión crítica”, J. Mangas Manjarrés, J. Alvar 
Ezquerra (eds.), Homenaje a José María Blázquez, vol. 2, Madrid, pp. 181-193

EDMONDS, M., SEABORNE, T. (2001) Prehistory in the Peak, Tempus, Strout 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

146María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

ENCARNAÇÃO, J. d’ (1975) Divindades indígenas sob o domínio romano em Portugal: subsídios para o seu 
estudo, Lisboa, Imprensa Nacional Casa da Moeda

ESTEBÁN ORTEGA, J., RAMOS RUBIO, J. A., SAN MACARIO SÁNCHEZ, O. (2013) “El altar rupestre de La 
Molineta (Trujillo) y su entorno arqueológico”, Boletín de la Real Academia de Extremadura de las Letras y 
las Artes, tomo XXI, pp. 307-320 

ESTEBÁN ORTEGA, J., RAMOS RUBIO, J. A., SAN MACARIO SÁNCHEZ, O. (2014) “El complejo arqueológi-
co de San Juan el Alto (Santa Cruz de la Sierra-Cáceres). Santuarios rupestres”, Alcántara, 79, pp. 11-28

ÉTIENNE, R. (1958) Le culte impérial dans la Péninsule Ibérique. D’Auguste à Dioclétien, Ed. Boccard, Paris 

FABIÁN GARCÍA, J. F. (2010) “Altares rupestres, peñas sacras y rocas con cazoletas. Ocho nuevos casos abulen-
ses y uno salmantino para la estadística, el debate y la relexión”, Madrider Mitteilungen, 51, Mainz, pp. 222-267

FABIÃO, C. (2004) “O tesouro de prata de Monsanto da Beira, Idanha-a-Nova”, Catálogo da exposição Fran-
cisco Tavares Proença e a Arqueologia do seu tempo, Museu de Francisco Tavares Proença Júnior, Castelo 
Branco, pp. 62-72

FOL, A. ed. (1982) Megalithi Thraciae, vol. III, Soia 

FRANCOVICH, G. (1990) Santuari e tombe rupestri dell’antica Frigia e un’indagine sulle tombe della Licia,  
2 vols, L’Erma di Bretschneider, Roma 

FREYBURGER, G. (2009) Fides. Étude sémantique et religieuse depuis les origines jusqu’à l’époque  
augustéenne, 2e tirage, Les Belles Lettres, Paris 

GARCÍA QUINTELA, M. V. (2005a) “Sobre castreños y celtas: Historia y comparación”, Un círculo de lecto-
res: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica, Complutum, vol. 16, pp. 151-208

GARCÍA QUINTELA, M. V., SANTOS ESTÉVEZ, M. (2000) “Petroglifos podomorfos de Galicia e investiduras 
reales célticas: estudio comparativo”, Archivo Español de Arqueología, 73, pp. 5-26

GARCÍA QUINTELA, M. V., SANTOS ESTÉVEZ, M. (2008) Santuarios de la Galicia Céltica. Arqueología del 
Paisaje y Religiones Comparadas en la Edad del Hierro, Abada Editores, Madrid

GARCÍA QUINTELA, M. V., SEOANE VEIGA, Y. (2011) “La larga vida de dos rocas ourensanas”, Archivo Es-
pañol de Arqueología, vol. 84, pp. 243-266

GARCÍA QUINTELA, M. V., SEOANE VEIGA, Y. (2013) “Entre naturaleza y cultura: arquitectura ambigua en 
la Edad del Hierro del NO peninsular”, Gallaecia, nº 32, pp. 47-86 

GAYA NUÑO, J. A. (1858) Arte del siglo XIX, Ars Hispaniae, vol. 19, Madrid

GOMES, M. V., BEIRÃO, C. de M. (1988) “O tesouro da colecção Barros e Sá, Monsanto da Beira (Castelo 
Branco)”, Veleia, 5, Vitoria-Gasteiz, pp. 125-138

GÓMEZ MORENO, M. (1948) Misceláneas. Excerpta: la escritura ibérica y su lenguaje. Suplemento de epi-
grafía ibérica, Madrid

GÓMEZ MORENO, M. (1949) Misceláneas, Historia - arte - arqueología (dispersa, emendada, addita, inedi-
ta). Primera Serie: la Antigüedad, Madrid



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

147María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

HARTLEY, L. P. (1956) The go-between, Hamilton, London

HASPELS, C. H. E. (1971) The Highlands of Phrygia. Sites and Monuments, vols. I-II, Princeton University 
Press, New Jersey

HAYES-MCCOY, G.A. (1970) “The Making of an O’Neill: a View of the Ceremony at Tullaghoge, Co. Tyrone, 
Ulster”, Journal of Archaeology, 33, pp. 89-94

HERTZ,  K.  (1928) Prééminence  de  la  main  droite, Mélanges  de  Sociologie Religieuse  et  de  Folklore,  
Paris

JIMÉNEZ GUIJARRO, J. (2000) “Las Peñas Sacras como imago mundi del “centro cósmico” en el mundo 
indoeuropeo y céltico”, Trabalhos de Antropologia e Etnologia, 40 (3-4), Porto, pp. 101-116

JIMÉNEZ GUIJARRO, J. (2004) “Los epígrafes regios del Canto Castrejón (El Escorial, Madrid) y la leyenda 
laurentina de la Silla de Felipe II”, Estudios de Prehistoria y Arqueología Madrileñas, nº 13, pp. 87-107 

KALETSCH, H. (1980) “Daskalopetra - ein Kybeleheiligtum auf Chios”, F. Krinzinger, B. Otto, E. Walde-Psen-
ner (eds.), Forschungen un Funde. Festschrift Bernhard Neutsch, Institut für Klassische  Archäologie der 
Universität Innsbruck, pp. 223-235 

KEINACH,  S. (1905) Cultes,  mythes  et  religions,  Paris

KONSTANDINIDIS, F. (2000) Prehistoric open-air sanctuaries  of  Thrace, National  Youth Foundation, Athens

LE ROUX, F., GUYONVARC’H, C.-J. (1995) Les Fêtes Celtiques, Éditions Ouest France, Rennes

LEJEUNE, M. (1955) Celtiberica, Salamanca

MAC CANA, P. (1968) „An archaism in Irish poetic tradition“, Celtica, 8, pp. 174-191

MAC CANA, P. (1973) „The topos of the Single Sandal in Irish Tradition”, Celtica, 10, pp. 160-166

MACNEILL, M. (1962) The Festival of Lugnasa. A study of the Survival of the Celtic Festival of the Beginning 
of Harvest, Londres

MARANGOU, C. (2009) “Carved Rocks, functional and symbolic (Lemnos  island, Greece)”, D. Seglie, M. 
Otte, L. Oosterbeek,  L. Remacle (eds), Prehistoric Art: Signs, symbols, myth, ideology, XVth World Con-
gress of the IUPPS (Lisboa 2006), B.A.R., Oxford, pp. 93-101

MARCO SIMÓN, F. (1996) „Romanización y aculturación religiosa: Los santuarios rurales“, S. Reboreda Mo-
rillo, P. López Barja (eds), A Cidade e o Mundo: Romanización e cambio social, Concello de Xinzo de Limia, 
1, Xinzo de Limia, pp. 83-100

MARCO SIMÓN, F. (2013) „Ritual y espacios de memoria en la Hispania antigua”, Acta Palaeohispanica XI, 
Palaeohispanica, 13, pp. 137-165

MARTÍN BRAVO, A. M. (1999) Los Orígenes de Lusitania, El I milenio a.C. en la Alta Extremadura, Real 
Academia de la Historia, Madrid

HALBWACHS, M. (1994) Les cadres sociaux de la mémoire, Paris, Albin Michel



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

148María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

MÉLIDA Y ALINARI, J. R. (1914-1916) Catalogo Monumental y Artístico de España. Provincia de Cáceres, 
Madrid, vol. I (http://biblioteca.cchs.csic.es/digitalizacion_tnt/)

MOLINA GARCÍA, J. (1989-1990) “Podomorfos humanos en el complejo epilítico del Arabilejo. Yecla (Mur-
cia)”, Anales de Prehistoria y Arqueología, 5-6, Universidad de Murcia, pp. 59-67

MORÁN BARDÓN, C. (1946) Reseña histórico-artística de la provincia de Salamanca, Estudio Acta Salman-
ticensia, Filosofía y Letras, Tomo II, nº 1, Universidad de Salamanca, Salamanca

MOURA, J. C. D. (1996) Contos, mitos e lendas da Beira, A Mar Arte, Coimbra

NAYDENOVA, V. (1990) “The rock shrines in Thrace”, Acta Associationis Internationalis Terra  Antiqua Bal-
canica, V, pp. 85-100

PEDLEY, J. (2005) Sanctuaries and the Sacred in the Ancient Greek World, Cambridge University Press

PÉREZ DE BARRADAS, J. (1929) „Los yacimientos prehistóricos de los alrededores de Madrid“, Boletín del 
Instituto Geológico y Minero de España, 51, Madrid, pp. 155-322

PIGANIOL, A. (1959) “Fides et mains de bronze. Densae dexterae ( Cic., ad Att., VII, 1)”, H. Lévy-Bruhl 
(ed.), Droits de lántiquité et sociologie juridique, Publications de l’Institut de droit romain de l’Université 
de Paris, 17, Paris, pp. 471-473

PONTE, S. da (2006) Corpus Signorum das Fíbulas Proto-históricas e Romanas de Portugal, Caleidoscópio

PRIETO ARCINIEGA, A. (1978) La devotio ibérica como forma de dependencia en la Hispania Prerromana, 
Memorias de Historia Antigua, 2, Oviedo, pp. 131-135 

RADUNCHEVA, A. (2008) “Prehistoric rock sanctuaries in the eastern Rhodopes and some other mountain 
regions in Bulgaria”, R. I. Kostov, B. Gaydarska, M. Gurova (eds.), Geoarchaeology and Archaeomineralogy 
Proceedings of the International Conference, 29-30 October 2008, Publishing House “St. Ivan Rilski”, Soia, 
pp. 180-184

RAMÍREZ SÁNCHEZ, M. (2005) “Clientela, hospitium y devotio”, A. Jimeno Martínez (ed.), Celtíberos. Tras 
la estela de Numancia, Soria, pp. 279-284.

RAMOS Y LOSCERTALES, J. M. (1924) “La devotio ibérica”,  Anuario de Historia del Derecho Español, 1, 
Madrid, pp. 7-26 

RASCÓN, S., SÁNCHEZ, A. L. (2007) “Complutum y los carpetanos: cambio y continuidad cultural desde 
el mundo indígena a la ciudad hispanorromana”, A. F. Dávila, (ed.), Estudios sobre la Edad del Hierro en la 
Carpetania, Zona Arqueológica, 10, vol. I, Alcalá de Henares, Museo Arqueológico Regional, pp. 302-321

RIBEIRO, N., JOAQUINITO, A., PEREIRA., S. (2011) “O Podomorismo na Arte Rupestre da fachada Atlân-
tica, que signiicado?”, V Encontro de Arqueologia do Sudoeste Peninsular (18-20 de Nov. de 2010), Almo-
dôvar, pp. 201-211 

RODRIGUES, A. V. (1969) “Inscrição tipo «porcom» e aras anepígrafes do Cabeço das Fráguas (Guarda)”, 
Humanitas, XI-XII, Coimbra, 1969-70, pp. 71-75

RODRÍGUEZ ADRADOS, F. (1946) “La ides ibérica”, Emerita, 14, Madrid, pp. 128-209 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

149María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

RODRÍGUEZ COLMENERO, A. (1993) Corpus-Catalogo de inscripciones rupestres de época romana del cua-
drante Noroeste de la Península Ibérica, Edicios do Castro, A Coruña

RODRÍGUEZ COLMENERO, A. (1995) “Corpus de inscripciones rupestres de epoca romana del quadrante 
noroeste de la Península Ibérica”, Saxa Scripta (Inscripciones en Roca), Actas del Simposio Internacional 
Ibero-Itálico sobre Epigraia Rupestre, Santiago de Compostela Y Norte de Portugal, 1992, A. Rodríguez 
Colmenero – L. Gasperini (eds.), Anejos de Larouco, 2, Sada, pp. 117-259

RODRÍGUEZ MARÍN, F. (1920) Catalogo Monumental de España, Provincia de Madrid, vol. I, Parte I

ROTONDO, A. (1863) Historia descriptiva, artística y pintoresca del Real Monasterio de San Lorenzo de El 
Escorial, más comúnmente llamado El Escorial, Eusebio Aguado, Madrid

SÁNCHEZ MECO, G. (1996) El Escorial: de comunidad de aldea a villa de realengo, Madrid

SANCHÉZ MORENO, E. (1997) “Aproximación a la religión de los Vettones: dioses, ritos y santuarios”, Stu-
dia Zamorensia, Segunda Etapa, vol. IV, pp. 115-147

SANTOS ESTÉVEZ, J. M. (2008) Petroglifos y paisaje social en la Prehistoria reciente del Noroeste de la 
Península Ibérica, Tapa, Trabalhos de Arqueoloxia e Patrimonio, 38, Laboratório de Arqueoloxia do Instituto 
de Estudos Galegos Padre Sarmento, Consejo Superior de Investigaciones Cientíicas, Xunta de Galicia, 
Santiago de Compostela

SANTOS JÚNIOR, J. R., FREITAS, A. M., COSTA, A. da E., JUNIOR, N. dos S. (1989) “O Santuário do Castelo 
do Mau Vizinho”, Revista de Guimarães, vol. XCIX, pp. 375-381

SARMENTO, F. M. (1895) „Materiais para a arqueologia do concelho de Guimarães“, Revista de Guimarães, 
vol. 13, nº 1 (Jan.-Mar.), pp. 5-18

SAUCEDA PIZARRO, M. I. (2001) Pinturas y grabados rupestres esquemáticos del Monumento Natural de 
Los Barruecos, Malpartida de Cáceres, Memorias 2, Publicaciones del Museo de Cáceres, Mérida

SCHEID, J. (1997) ‘’Comment identiier un lieu de culte ?”, Cahiers du Centre Gustave Glotz, 8, pp. 51-59

SHUKEROVA, A. (1985) “Semi-inished marble small statue from the village of Pchelarovo, Kurdjali Dis-
trict”, Proc. Museums of South East Bulgaria, Plovdiv, 9

SILVA, A. C. F. (1980) “Organizações gentilícias entre Leça e Ave”, Portvgalia, Nova Série, I, Porto, 1980, 
p. 79-90

SILVA, A. C. F. (2003) A Cultura Castreja no Noroeste de Portugal, Paços de Ferreira, Museu Arqueológico 
da Citânia de Sanins e Câmara Municipal de Paços de Ferreira

SISSA, S. (2010) “La “destra” come categoria antropologico-culturale. Per la preistoria di un concetto po-
litico“, Scienza & Politica, 42, pp. 81-101

STOEV, A., MUGLOVA, P. (1996) “Classiication and functional elements of cult sites in the Rhodope region, 
used for astronomical purposes”, Symposium “Cult Sites and Cult Practices in the Rhodopes”, Smolyan

TENTE, C., LOURENÇO, S. (2000) “O Cadeirão da quinta do Pé do Coelho e o Penedo dos Mouros: primeira 
interpretação como santuários rupestres”, Revista de Guimarães, volume especial, Actas do Congresso de 
Proto-história Europeia, vol. 2, Sociedade Martins Sarmento, Guimarães, pp. 775-792



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

150María João Correia Santos¿SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?

TOVAR, A. (1955-1956) “La inscripción grande de Peñalba de Villastar y la lengua celtibérica”, Ampurias, 
17-18, pp. 159-168

TOVAR, A. (1959) “Las inscripciones celtibéricas de Peñalba de Villastar”, Emerita, 27, pp. 349-365

TRANOY, A. (1981) La Galice Romaine. Recherches sur le nord-ouest de la péninsule ibérique dans l’Anti-
quité, Difusion de Boccard, Paris

TRIANDAPHYLLOS, D. (1985) « Les sanctuaires en plein air dans la région des Cicones », Thracia Pontica 
III, 3ème Symposium International, Sozopol, pp. 128-141 

UNTERMANN, J. (1965) “Misceláneas epigráico-linsgüísticas”, Archivo Español de Arqueologia, 38, Madrid, 
pp. 8-25  

UNTERMANN, J. (1977) “En torno a las inscripciones rupestres de Peñalba de Villastar”, Teruel: Revista del 
Instituto de Estudios Turolenses, nº 57-58, pp. 5-22

UNTERMANN, J. (1997) Monumenta Linguarum Hispanicarum. Band IV. Die tartessischen, keltiberischen 
und lusitanischen Inschrifen, Wiesbaden

VASCONCELLOS, J. L. (1919-1920) “Jóias de prata do museu castelo Branco”, O Arqueólogo Português, 1ª 
série, vol. XXIV, Lisboa, pp.102-107

VASCONCELLOS, J. L. de (1895) “Cabrinhas ou bodes de bronze”, O Arqueólogo Português, série I, 1, Lis-
boa, pp. 296-301

VASCONCELLOS, J. L. de (1905) Religiões da Lusitânia, vol. II, Imprensa Nacional da Casa da Moeda, Lis-
boa

VASSILEVA, M. (2001) “Further considerations on the cult of Kybele”, Anatolian Studies, 51, pp. 51-63 

VAZ, J. L. I. (1987) “Divindades Indígenas da Região de Viseu”, VI Colóquio Portuense de Arqueologia, 
Porto (inédito)

VAZ, J. L. I. (1993) A Civitas de Viseu – Espaço e Sociedade, Tese de Doutoramento apresentada à Facul-
dade de Letras da Universidade de Coimbra, Viseu

VAZ, J. L. I. (1995) “Algumas inscrições rupestres da civitas de Viseu”, Corpus de inscripciones rupestres 
de época romana del cuadrante Noroeste de la Península Ibérica”, Saxa Scripta (Inscripciones en Roca), 
Actas del Simposio Internacional Ibero-Itálico sobre Epigraia Rupestre, Santiago de Compostela Y Norte de 
Portugal, 1992, Rodríguez Colmenero & Gasperini (eds.), Anejos de Larouco, 2, Sada, pp. 279-291

VILORIA ROSADO, J. (1955) “Yacimientos romanos de Madrid y sus alrededores”, Archivo Español de Ar-
queología, vol. XXVIII, nº 91, Madrid, pp. 135-142

VIVES, J. (1971-1972) Inscripciones Latinas de la Hispania Romana, Barcelona

YANNOULI, V. (2004) « Les sanctuaires de Cybèle dans la ville de Samos», G. Labarre (coord.), Les cultes 
locaux dans les mondes grec et romain, Actes du colloque de Lyon (2001), De Boccard, Paris, pp.  115-128



151PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

          IEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO

          

Fernando Alonso Romero
(Universidad de Santiago de Compostela)

Me alegra participar en este Coloquio sobre las piedras sacras pues a pesar de que llevo muchos años 

estudiando las tradiciones y creencias líticas, es la primera vez que participo en un coloquio monográico 

sobre este tema; por lo que agradezco mucho a sus organizadores que me hayan invitado, en particular el 

Profesor Martín Almagro-Gorbea, que me ha sugerido que hable sobre las piedras sacras en el mundo celta. 

Como es un tema amplísimo que se puede abordar desde diversos campos de investigación, mencionaré 

solamente algunos ejemplos muy signiicativos de cultos líticos que aún se realizan en Galicia, por entender 

que están dentro del mundo celta atlántico. Las semejanzas de algunos cultos comparados con los de otros 

países, son tan evidentes que no se puede seguir pensando que son fruto de la casualidad o de reciente 

aparición. Se trata de testimonios etnoarqueológicos en los que perviven cosmovisiones de una enorme 

antigüedad; que nos llevan a confrontar opiniones sobre los orígenes comunes que facilitaron su difusión 

por el occidente europeo. ( Fig. 1 ).

La información que contienen las tradiciones y las creencias líticas sirve para averiguar el signiicado 

que tuvieron originariamente determinadas piedras o, al menos, para conocer algo más que la simple 

visión de su aspecto físico en el contexto arqueológico en el que se encuentran; ampliando así nuestros 

conocimientos sobre la función original que tendrían antes de su cristianización. Los ritos de fertilidad y 

de curación que en Galicia todavía se continúan celebrando sobre algunas piedras, así como su relación 

con determinadas fechas del ciclo anual del Sol o de la Luna, son testimonios claros de que esas prácticas 

devotas y de que esa fe, aparentemente cristiana, que se pone en los milagrosos poderes de algunas 

P



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

152PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

piedras, son en realidad una pervivencia de cultos ancestrales. En el estudio de las piedras sacras entrarían 

también los dólmenes y otras construcciones megalíticas, tema del que me ocupé en otro trabajo;1 pero 

aquí mencionaré principalmente la devoción que aún se le dedica en Galicia a algunas piedras sacras.

Al analizar las características comunes de esas piedras  galaicas comparadas con otras del área atlántica 

europea, presto atención a varios aspectos, buscando  encontrar una explicación a su origen y difusión 

en ese contexto cultural que encuadramos en el mundo celta. Las principales diicultades humanas que 

pudieron dar lugar a la aparición de los cultos a las piedras están relacionadas con la salud y la fertilidad. 

Y, como consecuencia, esas diicultades dan lugar a la aparición de los seres divinos salvadores. 

Los estudios comparativos nos permiten descubrir aspectos olvidados de un determinado culto lítico, 

1.  Alonso Romero, F. 2012. 

Fig. 1. Mapa del mundo celta atlántico. (Dibujo del autor) 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

153PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

parcialmente recogido en el folklore, que, sin embargo,  podemos  reconstruir estudiando el folklore de 

otro lugar en el que también se celebre ese mismo culto. Con ese in, al estudiar las piedras sacras suelo 

prestar atención a los siguientes  temas, que resumiré brevemente: 

1.- Los nombres y aspecto físico de las piedras sacras; por ejemplo, nombres como: casa, cama de Santo o 

de Virgen, huso de hilar, bolo, dedo, campanario, ser humano petriicado,  marco, piedra ambulante, barco 

de piedra…

2.- Las piedras sacras y su entorno: relación visual de estas piedras con determinados puntos del horizonte 

y su posible orientación astronómica, por ejemplo: el Penedo da Nosa Señora o Penedo de Corbillón (A 

Merca. Ourense) en la cumbre de un monte desde que se divisa un amplio horizonte  ( Fig. 2 ).  A esa 

piedra se lleva a los  fadados  (embrujados) y también a los animales. Con ellos se dan 9 vueltas alredor y 

se rezan 9 salves y 9 credos. Después se sube al enfermo a la piedra y le vierten sobre la cabeza 7 vasos 

de agua  recogida en una cazoleta  que tiene  la piedra en su parte superior. Mientras se realiza este ritual 

se pronuncia el siguiente ensalmo: ¡“Maldá fora, bruxería fora”!  Finalmente se abandona al pie de esa 

piedra la ropa del enfermo. Este proceso de magia curativa  se celebra el último domingo de mayo. El día 

anterior se realiza una procesión con la imagen de la Virgen, que se deja sobre la Peña toda la noche, 

mientras que los acompañantes permanecen a su lado hasta el día siguiente.2 En los últimos años se vienen 

celebrando también ritos fecundativos, y se dejan al pie de la Peña ropas de niño y de mujer; e incluso se 

2.  Taboada Chivite, X. 1980, 174.

Fig. 2. El llamado Penedo de Corbillón o Penedo da Nosa Señora, en A Merca (Ourense) desde el que se 
divisa un amplio horizonte. (Foto: Alonso Romero, F. 2016, 15 ).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

154PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

echan monedas al agua de la cazoleta rocosa.3 La situación geográica de este Penedo induce a pensar que el 

origen de su cristianización y de su culto nocturno vino motivado por un antiguo culto lunar.4 En este apartado 

entran también las piedras que vuelven a su lugar de origen cuando se las traslada de lugar;5  así como las 

relacionadas con los ríos o las fuentes santas cristianizadas con el nombre de un Santo o de una Virgen.6

3.- Los seres mitológicos de los cuentos populares y de las leyendas también pueden estar relacionados con 

las piedras sacras: en sus argumentos podemos encontrar muchos rasgos comunes; sobre todo en relación 

con las hadas, las  mouras y las  faires; así como en los personajes que los substituyeron en las versiones 

cristianizadas, transformándolos en demonios, santos, vírgenes, seres del otro mundo… 

4.- Las piedras sacra poseen poderes mágicos o milagrosos: pueden  conferir salud, fertilidad, e incluso 

realizan pronósticos cuando se las consulta por medio de determinados ritos, por ejemplo: las piedras de 

abalar u oscilantes, como la Pedra da Barca, en Muxía (Galicia ) o las llamadas Logan Stones en Cornualles 

(Inglaterra). Incluso hay piedras sobre las que se dice que pueden hablar o responder con sonidos; como 

las llamadas “piedras de la campana”, Speaking Stones o pedras que falan.  Y también otras que pueden 

cambiar el tiempo atmosférico.7

5.- Otro aspecto importante al que hay que prestarle atención en este tipo de estudios comparativos, es el 

de las muestras de veneración y de respeto que se observan en las tradiciones y en los ritos de curación 

y de fertilidad relacionados con las piedras sacras en sus contextos cristianizados. En muchos de ellos 

podemos encontrar sus raíces precristianas y ver su relación con el folklore de otros países.   

Ahora voy a mencionar algunos ejemplos de cultos dedicados en Galicia a las piedras sacras  que reciben 

algún tipo de veneración. Comienzo con el menhir, al que en Galicia se conoce con el nombre de pedraita, 

pedra chantada, marco y padrón.8 Muchos marcos, al igual que los menhires, tienen formas fálicas; por 

eso en Galicia les atribuyen propiedades mágicas para curar el “mal de ojo” de las personas y de los 

animales. El remedio consiste en frotar contra el marco la parte del cuerpo enferma. Después, a modo de 

agradecimiento, hay que dejar alguna ofrenda al pie del marco: suelen ser monedas, herraduras, cucharas 

u otro objeto. En algunos marcos o piedras de demarcación, como en el marco-menhir llamado Marco do 

Salto, en Salto de Riba, Eirins ( Pontedeume, A Coruña ), las mujeres estériles rozaban sus vientres para 

3.  Pereira Poza, A. 2001, 36-37.
4.  Alonso Romero, F. 2016, 13-15.
5.  Alonso Romero, F. 2012, 66;  2016, 152
6.  Alonso Romero, F. 2016. 195, 
7.  Alonso Romero, F. 2012.
8.  Ferro Couselo,  J. 1952, 36.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

155PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

tener hijos.9 Hacían lo mismo en el miliario llamado O Marco, que se encuentra en Santiaguiño de Antas, en 

Mos (Pontevedra ), e incluso en un ara romana que se encontraba en una capilla de San Paio de Vilacova, 

( Abegondo, A Coruña ).10 Ritos de curación o de fertilidad semejantes se realizaban también en la Peña de 

la Mujer, en Corbellido ( comarca de Sayago. Zamora), debido al aspecto fálico que tenía esa peña; igual 

que hacían con algunas piedras hincadas e incluso en algunos cruceros de piedra.11  

Muchos menhires fueron destruidos o convertidos en otras piedras cristianizadas o dotadas de propiedades 

sobrenaturales. Ya a inales del siglo XIX, el historiador Murguía, se preguntaba si muchos cruceros que 

“pueblan los caminos y lugares de Galicia no han reemplazado á su hora los viejos menhires, ante los cuales 

siguió durante tanto tiempo rindiendo sus ofrendas la multitud que puebla los campos.” 12 Precisamente 

eso es lo que sucedió con algunos de los cruceros más antiguos y rústicos de Bretaña y de Cornualles 

(Inglaterra), que eran en realidad menhires que habían sido adaptados a la fe cristiana con los retoques 

que les habían hecho los canteros grabando o esculpiendo en ellos cruces y otros símbolos cristianos.13    

Se cree que los marcos están santiicados por una divinidad o ser superior responsable de los poderes 

curativos que se le atribuyen.14 Ese ser es el que concede a sus devotos la salud o la fertilidad, al igual que 

las virtudes sobrenaturales que se atribuye a los menhires las coniere el espíritu que habita en ellos. De ahí 

la creencia, que todavía se conocía en Galicia a inales del siglo XX, según la cual las piedras crecen con el 

paso del tiempo y pueden trasladarse de lugar. En las Islas Británicas los campesinos de principios de ese 

siglo consideraban que los menhires de algunos cromlechs tenían espíritus que habitaban en su interior.15  

Por ejemplo, los piedras del cromlech de Callanish, en Lewis (Islas Hébridas). ( Fig. 3 ). Y también se creía 

que las piedras crecían, que tenían vida propia y que incluso podían trasladarse de un lugar a otro para 

beber. Lo mismo que en Bretaña.16 En Lituania había también determinadas piedras que se consideraban 

sagradas, y que podían hablar y dar consejos.17 Son cualidades humanas que hay que contemplar dentro 

del mundo animista al que pertenecen.18 Esa divinidad o espíritu que habitaba en determinadas piedras se 

cristianizó. Así ocurrió con la roca llamada Santo das Taburnelas, en el castelo de Arnoia (Basto. Portugal), 

en cuyo interior se decía que vivía un Santo, que entraba y salía  a través de una grieta de la roca. En ella, 

9 .   Monteagudo, L. 1985, 90.
10.  Erias Martínez, A. 1984. Pereira Menaut, 1991, 171. 
11.  Alonso Romero, 2012, 122.
12.  Murguía . 1982, 85.
13.  Johnson, W. 1912, 37. 
14.  Vilar Hermida, L. 2008, 489. 
15.  Ritchie, J. 1925, 305. 
16.  Sébillot, P. Y. 1995, 152.
17. Vaitkevičius, V. 2004.
18.  Alonso Romero, 2012, 59.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

156PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

Fig. 3. El cromlech de Callanish, en Lewis (Islas Hébridas). Dibujo del autor.

Fig. 4. Menhir O Touzo de la sierra de Faro de Avión. Sus dos fragmentos se unen verticalmente cuando 
se desea buen tiempo o se transportan hasta una charca cercana, y en ella se dejan tumbados con la 

esperanza de conseguir la lluvia deseada. Foto de Estanislao Fernández de la Cigoña e Núñez, (2003, 10-
12, 35). Alonso Romero, F. (2012, 165).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

157PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

además de coviñas, se veían también las huellas del Santo y las de su caballo. Sus devotos la visitaban 

para pedirle la curación de ininidad de dolencias, y realizaban ritos de circunvolución, rezaban y entonaban 

letanías.19 

También existen en Galicia los llamados menhires de la lluvia y del Sol con los que se realiza un ritual para 

cambiar el tiempo atmosférico; cuando se desea que llueva se tumba al menhir sobre su emplazamiento 

original. Si  lo que se pretende es que brille el Sol, en ese caso lo ponen de pie sobre su lecho. Así se hacía 

a inales del siglo pasado con los menhires denominados el Touzo y la Touza en lo alto de la sierra de Faro 

de Avión (Ourense), que fueron partidos  porque se creía que dentro tenían un tesoro.20 ( Fig. 4). Ritos 

semejantes se realizaron en las islas Hébridas hasta el siglo XVIII,21 y también en Francia.22 

La creencia sobre el espíritu que habita en el interior de las piedras se deduce también de la precaución 

que tomaban los campesinos de la isla de Guernsey, en el Canal de la Mancha, pues cuando llegaba la 

época de la siega nunca movían, ni trasladaban de lugar, determinadas piedras para evitar que lloviera por 

lo que se recomendaba que en esa tarea agrícola no se debía molestar a la piedras.23 El rito de voltear las 

piedras con el in de cambiar el estado del tiempo se realizaba también en Galicia, en Asturias, en Cataluña, 

en Portugal,24 y en Bretaña.25 También se conoce algún caso en el que la piedra concede la lluvia cuando 

sobre ella se realiza una ofrenda de agua y se pronuncian ensalmos propiciatorios. Por ejemplo, sobre la 

piedra llamada Red Altar que se encuentra en la cima del Tarn Dulyn, en Snowdon (Gales) se solía verter 

agua cuando se deseaba que lloviera.26 Un rito parecido se efectuaba también en la piedra Kempock Stane, 

cerca de Gourock en el estuario del Clyde (Strathclye. Escocia) sobre el que se conservan testimonios del 

siglo XVII.27

En Irlanda se creía que si se sacaba de su lugar cualquier piedra que formara parte de un monumento 

megalítico, al llegar la noche dicha piedra regresaba por sí sola a su lugar de origen. La misma creencia 

existía también en Francia.28 Leite de Vasconcellos comenta el movimiento autónomo de las piedras y lo 

compara con el que se cuenta en las leyendas sobre las imágenes de  santos o de  vírgenes que vuelven a 

19. Enes Pereira, B. 1962, 251. 
20. Fernández de la Cigoña, E. 2003, 10, 12, 35.
21. Martin, M. 1970. 59.
22. Sébillot, P. 1985, 148.
23. De Garis, M. 1986, 239.
24. Alonso Romero, F. 2012, 179 etc.
25. Hélias, Pierre-Jakez, 1975, 89.
26. Radford, E. & M. A. 1978, 97.
27. Dalyell, J. G. 1934, 248. Bord, J. & C. 1976, 173-174.
28. Borlase, W. C. Copeland, 1897, III, 827.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

158PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

su lugar de origen cuando alguien las traslada. Menciona también la existencia de moledros que había en el 

Promontorio Sagrado, Cabo San Vicente, en Portugal. Eran montones de piedras, parecidos a los amilladoiros 

gallegos que formaban los peregrinos en las encrucijadas de los caminos. Se comentaba a inales del siglo 

XIX que cuando alguien se llevaba una piedra de un moledro, ésta se volvía a aparecer mágicamente al día 

siguiente en el moledro del que se la había retirado. También se decía que dentro habitaba el espíritu de un 

soldado.29 Creencia que nos remite a la que se conserva en el relato irlandés The Destruction of Dá Derga´s 

Hostel, que se conserva en el Book of the Dun Cow, un manuscrito del siglo XI que se basa en un texto del 

siglo VII d. de C. En él se cuenta que la piedra que cada guerrero dejaba en un cairn (montón de piedras ) 

antes de una batalla, era recogida al terminar la contienda por los supervivientes. Las que quedaban en el 

montón representaban a los que habían muerto.30

Vestigios de antiguos cultos a los muertos se encuentran también en algunas creencias condicionadas por 

la suposición de que los antepasados ayudan a los vivos en sus necesidades. En Irlanda se creía que una 

mujer estéril podía tener descendencia si se quedaba dormida encima de un dolmen.31 Y los matrimonios 

irlandeses que no conseguían tener descendencia dormían en un dolmen con la esperanza de que la mujer 

quedara preñada;32 igual que se hacía en Gales y en Bretaña;33 o incluso sobre determinadas piedras 

consideradas como camas santas, como la famosa cama de “San Patricio”, en Croagh Patrick, la montaña 

sagrada de Irlanda.34 En Galicia se realizaban prácticas de fertilidad sobre la enorme mole granítica de la 

cumbre del monte Pindo (Carnota. A Coruña), o sobre el sarcófago medieval de la desaparecida ermita de 

San Guillermo, en el cabo Finisterre. ( Fig. 5  ). 

También algunas prácticas oferentes que aún se realizaban en el siglo pasado en los megalitos, pueden 

derivar de los cultos que se dedicaban a los antepasados. En las Islas Británicas y en Bretaña conocemos 

varios testimonios de ofrendas que se hacían a los dólmenes o a los menhires para propiciar la obtención de 

la salud o la fertilidad. Por ejemplo en Escocia se hacían ofrendas de leche o de mantequilla a determinados 

menhires.35 Barandiarán cuenta que los pastores vascos de Aralar solían echar piedras sobre los dólmenes 

de Obioneta y Ziñekogurutze; operación que era considerada como una oración. Cuando había Luna llena, 

también se echaban piedras sobre el túmulo dolménico de Beloki, en Gaztelueta, en la sierra de Aralar; 

29. Leite de Vasconcellos, J. 1989, II, 200-208.
30. Stokes, W. 1901, 169. García Fernández-Albalat, 1999. Almagro Gorbea, M. 2006.
31. Ó Hógáin, D. 1990, 162.
32. Zuchelli, C. 2007, 128.
33. Borlase, W. Copeland, 1897, III, 846.
34. Alonso Romero, F. 2012, 125.
35. Alonso Romero, 2012, 133, etc.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

159PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

mientras que los romeros depositaban piedras en el santuario de San Miguel de Aralar, en el de San Antonio 

de Urkiola y en el de la Virgen de Arántzazu.36  También los pastores de la sierra de Aralar cuando perdían 

una oveja ofrecían a San Miguel una limosna que depositaban encima de las marcas que decían que eran 

las huellas de los pies de la Virgen, grabadas en determinadas rocas.37 

Parece ser muy antigua la tradición hídrica que se realizaba en el pueblo catalán de Rellinars, así como 

en otros pueblos del Vallés. Los campesinos recogían a lo largo del año algunos guijarros que guardaban 

en sus casas, y en cada uno de ellos pintaban una cruz. Cuando se celebraba la procesión que pasaba 

por delante de los campos, le pedían al sacerdote que les bendijera los guijarros para que después cada 

labrador los arrojara sobre sus tierras con el in de asegurarse el beneicio de la lluvia. Recuerda el autor, 

del que extraigo esta tradición, que dichos guijarros se pueden comparar con los que se descubrieron 

en Mas d´Azil (Ariége, en el Pirineo francés) del período neolítico,38 que Eliade supone que podrían tener 

relación con el espíritu de los antepasados.39 Es posible que la gran cantidad de cantos rodados que 

aparecen en los sepulcros megalíticos portugueses tuvieran que ver también con este tema, pues algunos 

36. Barandiarán, J. M. 1997, 36, 309.
37. Barandiarán, J. M. 1997, 139.
38. Amades, J. 1963, 300.
39. Eliade, M. 1999, 58.

Fig. 5. El sarcófago de la desparecida ermita de San Guillermo, en Finisterre, 
sobre el que se realizan prácticas de fecundidad. (Foto de Alonso Romero, F.).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

160PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

han aparecido pintados. Cantos semejantes se han encontrado también en la provincia de Salamanca, y 

en el dolmen llamado Cova da Moura, en Noia (A Coruña ; y pequeñas piedras de aspecto antropomorfo se 

descubrieron en el dolmen de Parxubeir (Mazaricos. A Coruña).40 Del análisis de los numerosos testimonios 

que tienen que ver con los guijarros se deduce su relación con el mundo de ultratumba; puesto que pueden 

ser representaciones de los espíritus, o receptáculos en los que se albergan en espera de que un ser vivo 

los deposite en un sitio considerado sagrado: como un amilladoiro,  un megalito, un crucero o una capilla. 

Depositarlos en esos lugares signiica para el oferente lograr  protección en el camino u obtener un deseo 

porque el alma que se alberga en el guijarro descansa inalmente junto a otros espíritus en un lugar 

sagrado. Cuenta Violant i Simorra que en el Pirineo español los caminantes que pasaban por el lugar donde 

había ocurrido una muerte cogían una piedra, la besaban y la dejaban en el lugar del suceso. Según las 

creencias primitivas, en cada piedra había un espíritu y al amontonar piedras encima de una sepultura se 

calmaban las ansias de los difuntos que buscaban compañía de nuevos muertos. De ese modo la piedra 

ofrecida por el viandante servía a la vez de plegaria y de sacriicio; y el viandante podía seguir su camino 

sin temor a que las almas en pena o espíritus de los muertos le hicieran daño. Los bretones franceses 

efectuaban la misma costumbre, 41 al igual que en otros lugares de la antigua Celtiberia.42

Como existe la creencia de que en el interior de determinadas piedras habita un ser sobrenatural, se supone 

también que puede hablar y responder a nuestras preguntas. Esto es lo que se recuerda todavía en Galicia 

y en Portugal. Donde se atribuye a determinadas piedras la facultad de hablar. Pero también en Francia, en 

el valle de Larboust (Alto Garona)43 y en Irlanda se acudía a algunas piedras, a las que llamaban Speaking 

Stones, cuando la persona se creía afectada por el “mal de ojo”, o para conocer la causa de algún daño.44 

En Portugal a esas piedras las llaman Penedos do sino (Peñascos de la campana). En Rendulfe (Guimarães) 

se decía que el Penedo da Cabeça emitía un sonido que lo producía la voz de una moura que hablaba.45 

También en el pueblo portugués de  Soalhães (Marco de Canaveses) había una roca que hablaba porque 

dentro vivía una hermosa moura que tenía un tesoro que sacaba al exterior en la mañana de San Juan. 

Esta creencia estaba muy extendida por otros lugares del norte de Portugal; en donde incluso se decía que 

a esas piedras acudían los mouros a “decir misa” y que dentro podía haber dos campanas: una de oro y 

otra de peste.46 También en Gales había menhires en cuyo interior se decía que sonaba una campana; al 

40. Sobral de Carvalho, P. M. 2005, 187 y ss.
41. Violant i Simorra, 1989, 498-499.
42. Almagro Gorbea, M. 2006.
43. De Marliave, O. 1995, 151.
44. Wood-Martin, W. G. 1902, II, 222. 
45. Braga, A. V. 1924, 258.
46. Alves, L. 1985, 296. 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

161PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

igual que en la isla de Guernsey, en el Canal de la Mancha. La simple reverberación del sonido cuando se 

golpeaba la piedra se interpretaba como buen o mal augurio según los criterios del interesado. Cerca del 

santuario de la Virgen de la alegría, en Monzón (Huesca), hay una roca llamada la Peña del Cascabel, a 

la que la joven soltera que buscaba novio, y también la que deseaba tener hijos, aplicaba la oreja con la 

esperanza de escuchar el sonido de un cascabel o campanilla que conirmara sus deseos.47 

Con la cristianización de estas antiguas creencias, la supuesta moura pasó a ser substituida por un santo 

o se construyó una capilla cerca de la piedra resonante en la que se decía que antiguamente había un 

campanario, como ocurrió con la ermita que existía en el nacimiento del río de San Lorenzo, cerca de la 

aldea gallega de Rateira (Abelleira, Muros), cuyo campanario decían que había estado en un monolito de 

cuatro metros de altura cercano a la ermita.48 ( Fig. 6 ). 

47. Castillón Cortada, F. 1986, 224.
48. Alonso Romero, 2012, 196 y ss. 

Fig. 6. Menhir cercano a la desparecida ermita de San Lourenzo, en Rateira (Abelleira. Muros) 
sobre el que se dice que había una campana. (Foto: Alonso Romero, F.).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

162PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

En estrecha relación con las piedras sacras están las propiedades milagrosas que en Galicia se atribuyen al 

agua que se deposita en las cazoletas o cavidades rocosas de determinadas piedras; con la que se realizan 

determinados ritos relacionados con la salud o la fertilidad. En ellos pervive el antiguo culto que se rendía 

a una divinidad pagana, generalmente femenina; cuyas características se disfrazan  con la igura de una 

Santa o de una Virgen. Un ejemplo claro de esta cristianización lo tenemos  en el santuario de la Virgen 

de Cadeiras, en San Vicente de Pinol (Sober. Lugo). En sus cercanías hay un conjunto de peñascos en 

donde dicen que solía aparecerse la Virgen, pues allí en unas cazoletas dejaba el peine y el jabón con el 

que cada mañana al amanecer se lavaba en el río Sil. ( Fig. 7 ). Esta piedra continúa siendo muy visitada 

por los devotos que van al Santuario y sobre ella colocaron una imagen de la Virgen como recuerdo de esa 

creencia.49 No es necesario resaltar su evidente semejanza con la descripción del comportamiento de las 

mouras,  hadas,  faires  y otros seres femeninos que al amanecer se peinan al Sol sus rubios cabellos… Son 

recuerdos legendarios de cultos ancestrales a una divinidad que todavía pervive en el mundo imaginario 

del folklore europeo. Y es muy frecuente que esté relacionada con piedras, fuentes y corrientes de agua. 

49. Blanco Prado, J. M. 1996, 157. 

Fig. 7. Conjunto rocoso del altar dedicado a la Virgen de Cadeiras, 
en San Vicente de Pinol (Sober, Lugo). (Alonso Romero, F. 2016, 151).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

163PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

En esta piedra de la Virxe de Cadeiras todavía se podían ver, hace unos cincuenta años, las cazoletas de 

la Virgen.  Posteriormente el hueco natural en el que están se cerró con una reja y candado; y sobre ellas 

se colocó una imagen de la Virgen. ( Fig. 8 ). El día de su iesta: el 8 y el 9 de septiembre, sus devotos 

continúan subiéndose a esa piedra para rezar ante la imagen, encender velas y depositar lores y  exvotos. 

La tradición dice que esta Virgen tiene dos hermanas: la Virgen de Trigás (Ourense) y la de Maceda; aunque 

otras versiones las sitúan en el Monte Faro (Chantada) y en el Santuario de los Milagros del Monte Medo 

(Baños de Molgas, Ourense). Sería interesante analizar esta tradición con la visión de la arqueoastronomía, 

por su posible relación con un antiguo culto lunar; lo que aclararía el origen prehistórico del Santuario de 

Cadeiras. Estudio que queda pendiente.

Otro llamativo culto a las piedras sacras es el que se dedica en las proximidades de la aldea de Escuadro, 

en  Silleda (Pontevedra) a una gran roca  de forma rectangular y con escalones de piedra. Los lugareños la 

conocen con el nombre de la Pena da Auga ( Fig. 9 ) porque en ella  hay una gran cazoleta, cuyo aspecto 

atribuyen a la silueta de Santa Isabel después de haber dormido sobre la piedra. Está siempre llena de agua 

de la lluvia, ( Fig. 10 ). También se cuenta que esa Santa solía peinarse en el cercano río Toxa;50 creencia 

semejante a la que veíamos en relación con la Virgen de Cadeiras. 

50. Qunitía Pereira, R. 2016, 220.

Fig. 8. El hueco en el que la Virgen, según la tradición, 
dejaba el jabón y el peine todas las mañanas después 
de lavarse en el río Sil. Actualmente está protegido 
con una reja y en su interior se colocó una imagen 
de la Virgen. (Foto: Alonso Romero, F.).

Fig. 9. La Pena da Auga, en Escuadro (Silleda, Pon-
tevedra). Posee propiedades milagrosas para curar 
las enfermedades de los huesos, la piel y la vista. 
(Foto de Alonso Romero, F.).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

164PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

El día 2 de julio se celebra una romería en la Pena da Auga, a ella acuden muchos ieles y enfermos que se 

frotan la espalda contra esa peña sacra para curarse las dolencias  de los riñones y de la columna. También 

utilizan el agua de la cazoleta para curarse las heridas, las verrugas y los males de la vista; y dejan exvotos 

en un hueco de la peña a ras del suelo.51 ( Fig. 11 ). Un día apareció una imagen de Santa Isabel sobre 

esa peña, pero se la llevaron los vecinos del cercano pueblo de Graba, al Sur de Escuadro. Sin embargo, la 

imagen volvía siempre milagrosamente a su peña, hasta que inalmente se acordó dejarla en la iglesia de 

Escuadro. Esta peña tiene un extremo orientado hacia el solsticio de invierno, y el opuesto, bajo el que se 

depositan las ofrendas, hacía la puesta del Sol en el solsticio de verano. Esta realidad, unida al hecho de 

que el día de la iesta se celebre el 2 de julio, es indicio de la cristianización de un antiguo culto astronómico 

que se celebraba en los solsticios; con más probabilidad en el de verano, debido a que en el año 1582 se 

produjo la reforma del calendario juliano, que supuso la supresión de 10 días; con lo cual la iesta original 

que se celebraba en el solsticio de verano pasó al 2 de julio bajo la advocación del día de Santa Isabel. 

Para inalizar, quiero resaltar, con la intención de animar a los futuros interesados en el tema de las piedras 

sacras, que el estudio de las tradiciones y creencias relacionados con ellas es como hacer un viaje en el 

tiempo, penetrando en las mentes de nuestros antepasados para poder comprender cómo veían el mundo 

en el que vivían y a qué medios recurrían para superar las adversidades de la vida; con las que venían 

enfrentándose desde tiempos muy remotos contando con la ayuda de sus seres imaginarios y de sus ritos 

ancestrales, que se fueron transmitiendo de generación en generación, llegando algunos a conservarse 

actualmente en nuestra tierra y en otros países del mundo celta.52 

51. Vázquez Crespo, A. y González Alén, D. 1997, 144, 447-448. 
52. Alonso Romero, F. 2012, 33.

Fig. 10. Gran cazoleta de la parte superior de la 
Pena da Auga, sobre la que, según la leyenda, 

durmió Santa Isabel. (Foto: Alonso Romero, F.).

Fig. 11. Hueco bajo la Pena da Auga en el que se 
depositan ofrendas y exvotos. 

(Foto: Alonso Romero, F.)



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

165PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

BIBLIOGRAFÍA

ALMAGRO GORBEA, M. (2006). El “Canto de los Responsos” de Ulaca ( Ávila ): un rito celta del Más Allá. 
(Revista de Ciencias de las Religiones, nº 11; pp. 5-38). 

ALONSO ROMERO, F.(2012). Cultos y creencias en torno a los megalitos del área atlántica europea. 
(Andavira Editora. Santiago de Compostela).

ALONSO ROMERO, F. (2016). Devociones y creencias sobre el agua. Galicia y otros pueblos europeos. 
(Andavida Editora. Santiago de Compostela).  

ALVES, S. (1985). Caminnha e seu Concelho. (Monografía).(Câmara Municipal de Caminha). 

AMADES, J. (1963). Prácticas mágicas para provocar la lluvia. (Actas do I Congresso de Etnografía y 
Folklore, vol. I; pp. 299-310. Braga).

BARANDIARÁN, J. M. (1997). Mitología del pueblo vasco. (Ostoa, S. A. Lasarte-Oria). 

BLANCO PRADO, J. M. (1996). Exvotos y rituais nos santuarios lucenses. (Diputación Provincial de Lugo). 

BORD, J. & C. (1976). The Secret Country. (Book Club Associates. London). 

BORLASE, W. COPELAND, (1897). The Dolmens of Ireland.  Vols. II y III. London).

BRAGA, A. V. (1924). De Guimarães: tradições e usanzas populares. ( Esposende ).

CASTILLÓN CORTADA, F. (1986). Supersticiones relacionadas con el culto a las piedras en la zona oriental 
oscense. (V Jornadas de cultura altoaragonesa; pp. 221-228). 

DALYELL, J. G. (1834). The Darker Superstitions of Scotland. (Edinburgh).

DE GARIS, M. (1986). Folklore of Guernsey. (The Guernsey Press). 

DE MARLIAVE, O. (1995). Pequeño diccionario de mitología vasca y pirenaica. (José J. de Olañeta, Editor. 
Palma de Mallorca).

ELIADE, M. (1999). Mitos, sueños y misterios. (Editorial Kairós. Barcelona). 

ENES PEREIRA, B. (1962). Vestígios do culto das pedras no Norte de Portugal. (XXVI Congresso Luso-
Espanhol. Secção VII; 247-253. Porto). 

ERIAS MARTÍNEZ, (1984). “O Berce”, ara romana de Vilacova. (Anuario Brigantino, nº 7; pp. 9-14). 

FERNÁNDEZ DE LA CIGOÑA E NÚÑEZ. (2003). O poder das pedras. O mito da fecundación en Galicia. 
(Asociación Galega para a Cultura e a Ecoloxía. Vigo). 

FERRO COUSELO, J. (1952). Los petroglifos de término y las insculturas rupestres de Galicia. (Ourense).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

166PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLÁNTICO Fernando Alonso Romero

GARCÍA FERNÁNDEZ-ALBALAT, B. (1999). Las rutas sagradas de Galicia. (Diputación Provincial da Coruña).

HÉLIAS, PIERRE-JAKEZ, (1975). O Cabalo do orgullo. (Xuntanza Editorial. A Coruña). 

JOHNSON, W. (1912). Byways in British Archaeology. (Cambridge University Press). 

LEITE DE VASCONSELLOS, J.(1989). Religiões da Lusitania. (Imprensa Nacional. Vol. I y II. Lisboa).

MARTIN, M. (1970). A Description of the Western Islands of Scotland. (Edicción facsimile de la 2ª edición 
de 1716. Published by James Thin. Edinburgh).

MONTEAGUDO, L. (1985). Orientales e indoeuropeos en la Iberia prehistórica. ( En: DE HOZ, J. (Ed.), Actas 
del III Coloquio sobre lenguas y culturas paleohispánicas. (Universidad de Salamanca; pp. 25-135). 

MURGUÍA, M.(1982). Galicia. (Edicións Xerais de Galicia. Vigo).

Ó HÓGÁIN, D. (1990). Myth, Legend & Romance. (Ryan Publishing. London). 

PEREIRA MENAUT, G. (1991). Corpus de inscripcións romanas de Galicia. Provincia de A Coruña. (Concello 
da Cultura Galega. Santiago de Compostela).

PEREIRA POZA, A. (2001). Ritos de embarazo e parto en Galicia. (Ediciós do Castro. Sada. A Coruña). 

QUINTÍA PEREIRA, R. (2016). Análise estructural e simbólica do mito da moura.  (Sacauntos Cooperativa 
Gráica. Santiago de Compostela). 

RADDORD, E. & M. A. (1978). Superstitions of the Countryside. (Arrow Books. London).

RITCHIE, J. (1925). Folklore of Aberdeenshire Stone Circles and Standing-Stones.  ( Proceedings of the 
Society of Antiquaries of Scotland, vol. LX; pp. 304-313).

SÉBILLOT, P. Y. (1985). Le Folklore de France. Les Monuments. (Editions Imago. Paris. 1ª edición en 1904). 

SÉBILLOT, P. Y. (1995). Le Folklore de France. Les Monuments. (Editions Imago. 1ª edición en 1904). 

SOBRAL DE CARVALHO, P. M. (2005). A necrópole megalítica da Senhora do Monte ( Penedono. Viseu ). 
(Estudos Pre-Históricos, vol. 12. Viseu).

STOKES, W. (1901). The Destruction of Dá Derga´s Hostel. (Revue Celtique, tomo 22; pp. 9-61; 165-215; 
282-329; 390-403.)

TABOADA CHIVITE, X. (1980). O culto das pedras no Noroeste Peninsular. (En: TABOADA CHIVITE, X. Ritos 
y creencias gallegas. Ediciones Sálvora. A Coruña; pp. 149-180 . 

VAITKEVIČIUS, V. (2004). Studies in the Balts´Sacred Places. (BAR International Series 1228. Oxford). 

VAZQUEZ CRESPO, A. y GONZÁLEZ ALÉN. D. (1997). A Comarca do Deza. (Diputación Provincial de 
Pontevedra). 

VILAR HERMIDA, L. (2008). Sintomatología e curación de enfermidades tradicionais nas Mariñas Coruñesas 
(II). (Anuario Brigantino, nº 31; pp. 477-492). 

VIOLANT  I  SIMORRA,  R. (1989). El Pirineo español. Vida, usos, costumbres, creencias y tradiciones de 
una cultura milenaria que desparece. (Editorial Alta Fulla. Barcelona). 

WOOD-MARTIN, W. G. (1901). Traces of the Elder Faiths of Ireland. Vol. I and II.    (Longmans, Green and 
Co. London).

ZUCHELLI, C. (2007). Stones of Adoration. (The Collins Press. Cork).



167DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

I. En busca de raíces

No es la primera vez que me pasa. 

Cuando participo en un congreso, simposio o como quiera llamárselo sobre un determinado tema constato, 

a la larga, una cierta –e inevitable– uniformidad de planteamientos formales y, sobre todo, de contenidos 

materiales. La calidad de las contribuciones no tiene nada que ver con ello, aunque sea tan alta como la de 

nuestro encuentro en Huesca sobre las Sacra saxa. Se trata, en realidad, de una cuestión previa; tan previa 

que, a menudo, me impide concentrarme en los muy valiosos detalles que van desgranando las ponencias.

En Huesca, mi inquietud básica se centraba en una única cuestión. Constatada por los diversos ponentes 

la existencia de creencias, sentimientos, ritos y usos en torno a los sacra saxa, sobre todo en los ámbitos 

pirenaicos y norhispánicos (‘celtas’), y descrito todo ello adecuadamente, uno no podía evitar asombrarse 

de la repetición, incluso previsibilidad de los parámetros. Cambiaban, más o menos, los paisajes y las 

épocas, pero los datos básicos del fenómeno cultural sacra saxa seguían invariables. ¿Por qué? Es más: 

los avezados antropólogos allí presentes eran conscientes de que los datos eran extrapolables al resto de 

Eurasia y América del Norte y Central; no tanto a los ámbitos meridionales del Globo. ¿Cómo explicarlo?

Recordé, escuchando a mis doctos colegas, que la Antropología histórica suele recurrir a modelos diferentes 

para dar razón de tales coincidencias mitológicas, que suelen repetirse en los ámbitos del lenguaje y 

EL RECUERDO AL AGÜERO. 
LAS PIEDRAS EN LA CULTURA SIRIO-MESOPOTÁMICAS 
DEL BRONCE Y DEL HIERRO

Joaquín Sanmartín Ascaso
(Universidad de Barcelona)

D



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

168DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

sociológicos. Básicamente, tres son las razones o mecanismos que podrían explicar los paralelismos:1

(1) el origen común

(2) el préstamo

(3) la convergencia.

Wendy Doniger, comentando un trabajo de Carlo Ginsburg sobre la brujería, recurre básicamente a los 

mismos mecanismos:2

(1) la difusión

(2) la derivación de una fuente común

(3) la derivación a partir de estructuras características de la mente humana.

Aunque no todo está claro ni deinitivamente decidido en esta cuestión, debo confesar que mis preferencias 

se inclinan, creo que con fundamento, por la hipótesis del origen común de usos, creencias y variantes 

lingüísticas. 

Ciertamente, los modelos explicativos más en boga durante los siglos xix y xx han favorecido los mecanismos 

‘difusionistas’ o ‘innatistas’. Comparto la opinión de quienes airman que ni los unos ni los otros dan 

adecuadamente razón de las similitudes estructurales a que nos estamos reiriendo, tanto mitológicas como 

lingüísticas. Como historiador no termino de entender cómo los sistemas de creencias y los usos lingüísticos 

pudieron saltar de región en región y de continente en continente a comienzos de la Edad del Bronce, 

y mucho menos anteriormente. Y que los ‘arquetipos’ que aloran en la mitología sean universalmente 

humanos y detectables por doquier con la misma intensidad es algo que muchos dan por sentado pero 

que queda muy lejos de haber sido exhaustiva y empíricamente probado. Tanto la teoría de los universales 

síquicos (acuñados sobre todo por Jung) como los modelos difusionistas –que recurren a procesos de 

dispersión a partir de un cierto número de centros civilizadores (Mesopotamia y Egipto son los preferidos a 

la hora de fabricar un world myth) fallan al enfrentarnos a la cuestión que se planteaba al comienzo.

1   M. Ruhlen, On the origins of languages. Studies in linguistic taxonomy, Standord 1994; id., The origin of language. 
Tracing the evolution of the mother tongue, New York 1994.
2   W. Doniger, Recensión de: C. Ginsburg, Deciphering the Witches’ Sabbath, New York, en: New York Times Book 
Review, July 14, 1991, pp. 3, 36.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

169DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

Que no es otra que la causa de la compatibilidad mutua entre datos culturales, sociológicos y lingüísticos 

dispersos, que podría ser resultado de un único sistema mítico. En nuestro caso, los fenómenos son los 

sacra saxa, pero podrían ser otros muchos; compatibilidad inexplicable satisfactoriamente –repito– como 

producto de difusión o mediante el recurso a estructuras mentales innatas. La solución, a mi juicio, está en 

reconocer que la compatibilidad es fruto de los orígenes comunes a todas esas manifestaciones. Orígenes 

que no tienen nada que ver con los descritos en las tradiciones peculiares de ciertas confesiones monoteístas 

(del tipo ‘Adán y Eva’). Por el contrario, la clave reside en la posibilidad, o necesidad, de establecer un 

árbol genealógico basado en la relación ilogenética y evolutiva de los diferentes mitos, creencias, y usos. 

Análogo, en resumidas cuentas, al sistema habitual empleado por los botánicos, zoólogos, paleontólogos, 

genetistas, lingüistas y ilólogos. Escalón tras escalón, hay que descender hasta las raíces más remotas, 

reconstruyendo en la medida de lo posible el imaginario y los relatos construidos sobre él por el Homo 

sapiens sapiens. O, por recurrir a una terminología más periodística, a la época de la ‘Eva Africana’ de hace 

unos 130.000 años. Michael Witzel ha aplicado a este árbol genealógico el adjetivo ‘cladístico’ (cladistic).3

Común a todas esas ciencias es el método comparativo, que registra las similitudes más o menos obvias 

de los fenómenos registrados y procede luego a estudiar estructuralmente las series de correspondencias 

regulares que rigen el conjunto. La norma es que todos los fenómenos, al descender de escalón en escalón, 

deben poseer las mismas propiedades esenciales. Los diferentes conjuntos de correspondencias regulares 

llevan así a la visión de un cuerpo bien estructurado de enlaces mutuos que rigen en la práctica entre 

todos los casos estudiados. Algo así como las tipologías de animales y plantas establecidas por Linneo. La 

comparación prosigue aplicando un análisis histórico que da razón de los cambios, innovaciones, desarrollos 

y mutaciones. El resultado inal debería ser una genealogía de los fenómenos estudiados, y la adecuada 

distribución taxonómica de los mismos.

Estudiar las razones antropológicas de los saxa sacra implica, según todo esto, llevar a cabo un análisis 

comparativo de todos los datos a nuestro alcance. Para ello habría que establecer catálogos tanto de las 

morfologías de los saxa como de las actitudes culturales relativas a ellos: sacra. Porque hay muchos saxa, 

y muy diversos. Y no todos se consideran sacra. ¿Por qué son sacra algunos saxa, y otros no? ¿Qué hace 

que se hayan venerado y considerado sacra realidades que no son saxa (p. e. árboles, personajes)?

 

3   Cladistics: “A system of classiication based on the presumed phylogenetic relationships and evolutionary history 
of groups and organisms” (American Heritage Dictionary of the English Language, Boston 62016, sub voce). Cf. E.J.M. 
Witzel, The Origins of the World’s Mythologies, Oxford 2012, p. 3.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

170DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

II. Signo (‘sacrum’)

Las palabras se desgastan con el uso y pierden su sabor original. Sacrum signiica “santiicado, dedicado 

(a una divinidad)”, y proviene de la vieja raíz indoeuropea *sak= “declarar algo como tabú”, que reaparece 

en español –a través del latín– en voces como “sacerdote”, “sagrario”, “santo” y “sancionar” (por ejemplo, 

una ley).

Dicen los cientíicos que “la realidad existe solo si te la miras”.4 Es más, añaden los semiólogos (Charles 

Sanders Peirce): “Nada puede ser signo si no es percibido como tal signo”.5 

                                                                                                  

                                                                                                  Charles Sanders Peirce

Kant sabía ya mucho de esto, que es de suma gravedad, porque supone que un fenómeno cualquiera, por 

ejemplo una roca al borde del camino puede carecer de signiicado para unos, que verán en ella algo más 

o menos común, mientras que para otros puede ser un instrumento de adivinación o una epifanía religiosa. 

Dicho de otra manera: no hay saxa que, por sí mismos, sean sacra. Para que un saxum sea sacrum tiene 

que ser visto por alguien e interpretado como tal por un intérprete. El intérprete es quien hace que el 

saxum no sea sólo un saxum sino un saxum sacrum.

Hay individuos más proclives que otros a ‘sacralizar’ la realidad más obvia, o, al menos, a ver en ella 

4    “Reality exists only when you look at it”;véase (13/02/2017) https://www.sciencedaily.com/releas-
es/2015/05/150527103110.htm
5    “Nothing is a sign unless it is interpreted as a sign”, Charles Sanders Peirce, Collected Papers (8 Vols. Cambridge, 
MA 1938-1958, ed. C. Hartshorne / P.Weiss /A.W Burks), vol. 2: Elements of Logic, Cambridge, MA 1932, p. 172. 
Véase J. Hoopes (ed.), Peirce on Signs. Writings on Semiotic by Charles Sanders Peirce (1st New edition), Chapel Hill / 
London 1991.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

171DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

indicios de otro tipo de realidad que podríamos llamar ‘meta-sistemática’. Lo mismo puede decirse, mutatis 

mutandis, de las culturas, y de las diferentes etapas que recorren las culturas. Por mi profesión he estado 

en íntimo contacto con las literaturas y las culturas del Próximo Oriente antiguo, más concretamente con 

las sirio-levantinas y las mesopotámicas. Y he constatado –no soy ni el único ni el primero– que una de 

sus características más peculiares es su sensibilidad para identiicar signos, y su consiguiente aptitud 

para interpretarlos y leerlos. La concepción sirio-babilónica del mundo se basa en que los procesos y las 

realidades celestes y terrenales están siempre relacionados. Lo que pasa en el Cielo tiene siempre un eco 

en lo que pasa en la Tierra. El material textual tardo-babilónico de Uruk nos informa de que ciertos árboles, 

plantas y piedras estaban relacionados especialmente con constelaciones celestes. En una tabla se muestra 

que los signos del  zodiaco y de un micro-zodiaco, cuyas secciones llevan nombres de animales, están cada 

uno de ellos también en estrecha relación con una determinada piedra, una madera, o una planta. 

La primera gran aportación sirio-babilónica es que la realidad, las cosas son un universo signiicante porque no 

existen independientemente del devenir humano y divino. Las cosas, todas, son signos. El ittum babilónico, 

el ?ōt hebreo y el ?āya arameo son todos “señal de dirección”, “marca identiicadora”, “característica 

ominosa”. Y “carácter” de escritura. En resumen: Para moverse por el mapa de la existencia es preciso 

reconocer, es decir ‘leer’ los signos indicadores. Y para ello hay que saber mirar. Siria y Mesopotamia tienen 

otra aportación que ofrecernos, coherente con la primera y, en realidad, consecuencia suya: Los signos de 

segundo grado, o signos que explicitan los mensajes de signos ambiguos. El signo de segundo grado más 

intenso es la escritura. Uno de sus especímenes más preclaros son los saxa ‘parlantes’, los saxa inscritos.

III. Piedra (‘saxum’)

Saxum designa, en latín, un “trozo de roca”, pedazo segmentado, segregado. Viene del indoeuropeo *sek= 

“cortar”.6 No se reiere en primer lugar a la materia en sí, sino a la forma resultante de la fragmentación, 

y esto es un dato importante. Un saxum puede ser p. e. de caliza o de granito, y ello, de suyo, no afecta 

directamente a su signiicación. Lo decisivo es la forma, el aspecto.

Así, las rocas (saxa) aisladas en las que predominen las formas cóncavas y la dimensión horizontal 

tenderán a estar asociadas al ámbito femenino: es el caso de las cuevas, rocas fecundantes y demás. Son 

espacios receptivos: tienden a acoger el agua de lluvia y otros depósitos (por ejemplo guijarros con ines 

adivinatorios). Por el contrario, las formaciones erectas, o en las que predomine la verticalidad, harán 

6     Curiosamente, también tiene este origen la palabra “signo”, en latín signum; es decir “recorte indicador de algo o 
que ‘señala’ hacia algo”.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

172DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

referencia a la masculinidad: menhires, solos, en alineamientos o en círculos (crómlechs), estelas, etc. 

Unos y otros, concavidades y rocas erectas, suelen tener una relación más o menos directa con el culto 

a los antepasados en razón de su ‘terreidad’: están en contacto directo con el suelo, surgen de él o están 

cimentados, en él. Pero esta dimensión no es exclusiva, y tiende a entremezclarse con otras como la 

fertilidad y la astrología / astronomía (conectadas así mismo con el Supra-mundo y el Sub-mundo).

Si quisiéramos efectuar una primera distribución taxonómica, en línea con lo expuesto más arriba en el punto 

I: En busca de raíces, tendríamos que agrupar las sacra saxa formalmente en dos grandes subgrupos: las 

concavidades y los peñascos; correspondientes respectivamente a lo femenino / horizontal y a lo masculino 

/ vertical.

IV. El Próximo Oriente antiguo

Denominamos Próximo Oriente antiguo al ámbito geográico comprendido entre el Levante mediterráneo 

(Siria-Palestina-Anatolia) y el Indo. Evidentemente, se trata de una extensión morfológicamente 

heterogénea y cuya coherencia deriva básicamente de sus aspectos culturales. En un sentido estricto, el 

Próximo Oriente antiguo es el área cultural en la que se desarrolló y empleó la escritura proto-cuneiforme, 

luego la cuneiforme babilónica y los primeros alfabetos sirios. Se excluye, por tanto, Egipto, que constituye 

un conjunto cultural peculiar, básicamente nilótico, y cuyos únicos puntos en común con nuestro Próximo 

Oriente antiguo son la coincidencia en el tiempo y esporádicos contactos comerciales. Antiguo quiere decir 

pre-clásico, anterior a las ecúmenes helenística y romana.

En el Próximo Oriente antiguo, y durante cuatro mil años –entre los milenios iv y i adC.– asistimos a una 

globalización cultural debida al uso de la escritura. 

IV. 1. ‘Betilos’ (sikkanus)

Sabemos que las culturas megalíticas están presentes en el Próximo Oriente desde el Yemen hasta Turquía 

pasando por Siria (Alepo): hay testimonios de ellos en Arabia (Hejaz), Palestina (Atlit Yamm, Irsael; 

Golán), Líbano y Jordania (Haurán). En la zona mesopotámica septentrional habría que citar el megalito 

de Barda Balka, en el norte iraquí.7 Por razones eminentemente geológicas y de densidad cultural, los 

restos megalíticos se concentran en la Siria meridional y a lo largo del Jordan Rift(árabe: Al-Ghawr), pero 

básicamente los datos no se diferencian de los procedentes de otras áreas euro-asiáticas.

7    R. Braidwood / R. Howe, Prehistoric Investigations in Iraqi Kurdistan (The Oriental Institute of the University of 
Chicago, Studies in Ancient Oriental Civilization 31), Chicago 1960.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

173DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

Grupo de ‘betilos’ de Guézer (Israel)

Probablemente, entre los testimonios más peculiares de las sacra saxa en este ámbito se encuentran los así 

llamados ‘betilos’. Se trata, en principio, de piedras erigidas por el hombre; más rara vez de rocas naturales 

emergentes. Su función es eminentemente religiosa. 

El nombre ‘betilo’ es un latinajo procedente de textos latinos del norte de África surgidos en contexto 

púnico, y que mencionan la dedicación de un baetilum al dios Saturno. Los textos griegos mencionan la 

palabra baitylos y su diminutivo baitylion: piedras a las que el dios Kronos dotó de de fuerzas vitales. La 

correspondencia latina fue baetulus. Es sabido que las piedras sagradas desempeñaron un importante 

papel en los textos mitológicos de época clásica: según la Teogonía de Hesíodo (485-490), la diosa Rhea 

envolvió un ‘betilo’ en una especie de pañales y se lo dio a Kronos, que se lo comió creyendo que era el 

bebé Zeus; luego, cuando Zeus creció, el joven dios le hizo vomitar al viejo Kronos todos los niños que se 

había tragado (Kronos: ‘el Tragachicos’).

El culto a las piedras como símbolos de diferentes divinidades está muy bien atestado sobre todo en el 

ámbito sirio del Bronce Medio y del Hierro, es decir, desde comienzos del ii milenio adC., sobre todo, en el 

Levante sirio hasta el Éufrates. Uno de los datos más interesantes lo constituye el templo de los obeliscos 

de Byblos, en la costa fenicia, levantados en el patio del templo. Otros grupos de ‘betilos’ palestinos son 

los de Guézer. La Biblia menciona santuarios con grupos de ‘betilos’ en el Sinaí, en el Monte Ebal encima 

de Siquén, y en el Jordán. El tamaño de los ‘betilos’ variaba. Los había monumentales, a modo de pilares 

erigidos artiicialmente; otros eran simples peñascos naturales o rocas; otros, meros guijarros.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

174DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

Los ‘betilos’ aparecen mencionados con cierta generosidad en la documentación escrita, en la que reciben 

su nombre sirio: sikkanu. He aquí algunos testimonios:

(a) Un texto procedente de la ciudad siria de Mari, a orillas del Éufrates (siglo XVIII adC.) nos dice que 

los pilares sikkanu medían 1.50 de altura por 1 m de ancho y estaban dedicados a una divinidad: Ishtar, 

Dagán etc. Se erigían en los patios de los templos respectivos. Por ejemplo, el rey de Mari exige en una 

carta que se procure el material para erigir cuatro sikkanu y se recluten 100 peones y un maestro albañil 

para el transporte y construcción.8

(b) Otro texto, este del yacimiento sirio de Emar (Éufrates, siglo xiv adC.), nos ofrece el relato de una pro-

cesión al sikkanu de la diosa Hepat: 

“Se sacriicará un cordero en el sikkanu de la diosa Hepat, y la sacerdotisa derramará aceite selecto 

sobre la punta del sikkanu.”9

(c) Un documento de Ugarit (costa mediterránea siria, siglos XIV-XII adC.) lee así: 

“(El rey Kirtu) erigió un sikkanu a (la memoria de) su padre,

y colocó un quemaperfumes en el templo (dedicado la memoria) de su tribu.”10

(d) Algunos sikkanus presentaban inscripciones que informaban sobre la inalidad de la erección del 

monumento. Así, entre otros, en este sikkanu de Ugarit (siglos xiv-xii adC.):

“(Este es el) sikkanu que ha dedicado (la reina madre) Tharelli  al dios Dagán,

y un buey para el banquete.”11

Parece evidente que, en muchos casos, los sikkanus estaban relacionados con el culto a los difuntos y que 

se relacionaban íntimamente con la muerte. En este sentido, se entiende perfectamente que se levantasen 

sikkanus delante de las casas de ciertos criminales, muy especialmente de aquellos que se atreviesen a 

modiicar fraudulentamente los decretos regios o los contratos de compraventa legalmente sancionados.

8   M. Dietrich / O. Loretz, “Sikkanum ‘Betyle’”, en: Ugarit-Forschungen 21, 1989, pp. 133 y ss.
9   D.E. Fleming, The Installation of Baals High Priestess at Emar, Atlanta, Georgia 1992, pp. 75 y ss.; id., “Emar: On 
the Road from Harran to Hebron”, en: M.W. Chavalas / K. L. Younger, Jr. (Eds.), Mesopotamia and the Bible, Grand 
Rapids, Michigan 2002, pp. 239 y ss.
10   M. Dietrich / O. Loretz, op. cit. n. 6, p. 135.
11   M. Dietrich / O. Loretz, “‘Weihen’ (฀ly Š) von pgr, Ochsen und Gegenständen in KTU 6.13, 6.14 und 6.62”, en: 
Ugarit-Forschungen 35, 2005/2006, pp. 232.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

175DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

 Véanse estos textos, procedentes respectivamente de los yacimientos sirios de Emar y Tall Munbaqa (siglo 

XIV adC.):

“El que cambie estas palabras, que los dioses lo aniquilen. Y que le levanten un sikkanu junto a su casa.”

         

  Estela del Baal del Rayo, de Ugarit

  (Louvre)

 “[El que cambie estas palabras], que los dioses le levanten un sikkanu junto a su casa.”12

¿Cuál es el signiicado etimológico de la palabra sikkanum? 

La tesis más plausible es que proviene del verbo |S-K-N|, que signiica “habitar” en todas las lenguas 

del ámbito semítico noroccidental desde el milenio III adC. Curiosamente, la documentación cuneiforme 

anatólica (hitita) menciona una piedra denominada NA4 ZI.KIN, donde ZI.KIN (“VIDA” + “TRABAJO”) vendría 

a signiicar “la-obra-donde-vive-(el dios)”. Esta piedra, en los mismos textos, se equipara a la É.DINGIR-

LIM, o *bīt ilim: “la casa del dios”. Tenemos, así, la yuxtaposición de ZI.KIN / sikkanu y de *bīt ilim / ‘betilo’, 

con evidente referencia a su cualidad de residencia divina. Los sikkanus, o si se quiere los ‘betilos’, estaban 

12   M. Dietrich / O. Loretz, “Sikkanum ‘Betyle’”, en: Ugarit-Forschungen 21, 1989, pp. 133 y ss.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

176DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

cargados –diríamos hoy– de ‘energía divina’ porque en ellos residía la divinidad.13

Los textos bíblicos nos hablan con frecuencia de ‘betilos’, cipos, estelas y demás piedras erigidos sin 

inalidad arquitectónica y con evidentes ines religiosos; en hebreo se denominan msbh (plural: msbwt). 

Moisés, en el Sinaí, 

“escribió todas las palabras de Yavé (…) y ediicó un altar y doce msbwt  según las doce tribus de Israel.”14

Jacob marcó la tumba de su esposa Raquel con una msbh.15  Su primer encuentro con Dios queda recogido 

en el pasaje en el que, tras una experiencia oniromántica, Jacob

“(…) al despertar, dijo: 

– ‘Realmente, Yavé está en este lugar, y yo no lo sabía’.

Y añadió sobrecogido:

– ‘Qué terrible es este lugar: es nada menos que la Morada de Dios y la puerta del cielo.’

Jacob se levantó de madrugada, cogió la piedra que le había servido de almohada, la puso en pie a 

modo de msbh y derramó aceite por encima. Y llamó aquel lugar ‘Morada de Dios’ (byt ?l, Bēt El).”

IV. 2. Los saxa ‘parlantes’

El hecho de que sean numerosos los ‘betilos’ vetero-orientales provistos de inscripciones no implica que 

sean ellos los únicos saxa parlantes. Los más signiicativos, por su dimensión sagrada, eran las estelas narû 

y los kudurrus.

La razón de las inscripciones es, obviamente, la de presentar, hacer explícitas la existencia y la inalidad del 

fragmento de roca (natural o segmentado artiicialmente); con ello se lleva a cabo un proceso de signiica-

ción de la signiicación. La simple piedra ágrafa, aparte su morfología u ocurrencia más o menos llamativa 

admite un sinfín de lecturas por parte del intérprete, que se ve a menudo incapacitado para acceder a la 

intencionalidad semiótica del saxum. Con la escritura, o signo de segundo grado, el intérprete es capaz de 

comprender exactamente la intención del creador del signo de primer grado.

13   J.M. Durand, “Le nom des Bétyles à Ebla et en Anatolie”, en: Nouvelles Assyriologiques Brèves et Utilitaires 
1988/8; S. Lackenbacher, “À propos de l’étymologie de sikkanum”, en: Nouvelles Assyriologiques Brèves et Utilitaires 
1991/12; J.M. Durand, La religión en Siria durante la época de los reinos amorreos según la documentación de Mari, 
cap. II, 9: “Los betilos y el culto a las piedras”, en: G. Del Olmo (ed.), Mitología y Religión del Oriente Antiguo, II/1: 
Semitas Occidentales, Sabadell 1995, p. 292 y ss.; F. Joannès, “Stèles”, en: F. Joannès (ed.), Dictionnaire de la Civili-
sation Mésopotamienne, Paris 2001, pp. 789 y ss.
14   Éxodo cap. 24, verso 4.
15   Génesis cap. 35, verso 20. Nótese la relación etimológica entre Bēt El “Morada de Dios” y ‘betilo’.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

177DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

(a) La estela (narû):

Un importante papel lo desempañaron las numerosas estelas dedicatorias, conmemorativas, votivas, etc. 

denominadas narû en la lengua acadia. Son productos de la autoridad regia y de personajes poderosos. 

Hay muy pocas estelas atribuidas a mujeres (por ejemplo Semiramis, la ‘palaciega’ del rey neo-asirio Asur-

bánipal). Las estelas son muy variadas, tanto en su morfología como en el contenido textual y su exten-

sión, desde la mera identiicación de la persona que las encargó hasta códigos legales completos (como el 

Código de Hammurapi, siglo xviii adC.) y relatos prolijos de campañas militares (especialmente de época 

neo-asiria, siglos ix-vii adC.).

Estela con el Código de Hammurapi

(Louvre)

Muchas inscripciones prescriben cómo hay que tratarlas en el futuro, incluyendo siempre maldiciones si 

se las destruye o borra su inscripción y bendiciones si se las respeta. Así, por ejemplo, el Código de 

Hammurapi (XLIX 2-17, 18-44):

“Si el hombre ese (: el gobernante) atiende a las palabras que he grabado en mi estela, 

   no desecha la legislación,

   no les da un sentido torcido a mis palabras

   ni altera mis signos y designios,

que al hombre ese, igual que a mí —el “Rey de la Equidad”—, el divino Sol le alargue el cetro y que 

él pastoree a su gente en la Equidad.

Pero si ese hombre no atiende a las palabras que he grabado en mi estela,

(… … …)



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

178DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

que el gran dios Cielo, el Padre de los Dioses, el que me llamó a mi reinado,

   le quite la gloria de la realeza;

   le parta el cetro,

   y maldiga su destino.”16

Algunas estelas narû se convirtieron, real o icticiamente, en fuentes de historia y leyenda. Las once 

tablillas de la Epopeya de Gilgamesh, cuya versión clásica data de los siglos xiii / xii adC., son, según el 

poeta, ‘copia’ de una estela narû erigida por el rey de Uruk en memoria de sus hazañas y desventuras:

“[El que vio lo más hondo], los cimientos del País;

(… … …)

   el sabio en todos los campos:

[Gilgameš:]

(… … …)

   el sabio perfecto que lo entendió todo.

Vio lo secreto, descubrió lo escondido:

   nos trajo noticias de antes del Diluvio.

Volvió de un largo camino; estaba rendido pero en paz,

   y grabó en una estela (narû) todos sus trabajos.”

                                                                                         Kudurru de Meli-Shipak II (Louvre)

16   J. Sanmartín, Códigos legales de tradición babilónica, Madrid / Barcelona 1999, p. 152.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

179DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

(b) Los kudurrus

Son unas inscripciones sobre piedra cuya utilización se mantuvo hasta mediados del siglo vi adC. y 

contienen preciosos datos para el estudio de la religión, la economía, la sociedad y el derecho babilónicos. 

Los kudurrus son inscripciones adornadas de símbolos divinos, pues estaban sancionados por los dioses 

más importantes del panteón babilónico; son, por ello, sacra saxa en su expresión más pura y explícita. 

Los más extensos solían tratar de temas jurídicos; normalmente describían una entrega de terrenos y 

las transacciones de todo tipo que ello implicaba. Comenzaba el texto con una especie de pre-historia 

que justiicase la donación de tierras, y se concluía el mismo con una retahíla de maldiciones sobre quien 

quebrantare las estructuras jurídicas expuestas. La donación de tierras generaba un régimen de propiedad 

que incluía la transmisión hereditaria. Se delimitaba considerablemente la posibilidad de recuperar las 

tierras por parte del donante (el rey), a no ser en casos de lagrante delito. Las donaciones tenían una 

extensión de 250 a 850 ha. y se hacían “por los siglos de los siglos”; sus beneiciarios eran altos funcionarios, 

sacerdotes, militares, etc.

Cosa curiosa. Los kudurrus, aunque contenían datos precisos sobre transferencias de propiedades, no 

estaban destinados al público. No eran una especie de mojones que delimitasen los terrenos. A veces se 

esculpía el kudurru años o decenios después de la donación efectiva. Su función era meramente protectora. 

Para evitar que un monarca o sus sucesores reclamasen los bienes inmuebles donados, se colocaba el 

kudurru en el templo de los dioses mencionados en él, recurriendo así a una instancia superior, y se añadían 

terribles maldiciones sobre el transgresor para garantizar la propiedad.17

IV. 3. Los saxa agoreros

No todas las piedras sagradas eran grandes. La había también pequeñas pero no menos sacra que las 

grandes peñas, los ‘betilos’ o los kudurrus. Al ser de un tamaño más bien reducido eran portátiles, como 

demuestran los diminutivos baitylion en griego y baetulus en latín. Probablemente se trataba de guijarros 

de origen celeste (real o supuesto) y, por lo tanto, dotados de poderes mágicos. Entre otras facultades 

estaban la de servir de amuletos y la de ser aptos para la práctica de la adivinación.

17    S. Paulus, Die babylonischen Kudurru-Inschriften von der kassitischen bis zur frühneubabylonischen Zeit. Unter-
sucht unter besonderer Berücksichtigung rechtshistorischer Fragestellungen (Alter Orient und Altes Testament 51), 
Münster 2014; id., “Die babylonischen Kudurru-Inschriften von der kassitischen bis zur frühneubabylonischen Zeit – Die 
wichtigsten Ergebnisse aus rechtshistorischer Sicht“, en:H. Barta / M. Lang / R. Rollinger, Prozessrecht und Eid. Recht 
und Rechtsindung in antiken Kulturen, Wiesbaden 2015, pp. 41-48.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

180DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

Así, por ejemplo, los sellos con los que se autentiicaban los documentos estaban tallados en piedra. El sello 

no sólo tenía una función práctica; el sello se identiicaba con el portador: era lo mismo que su dueño. La 

dureza de la piedra se transmitía a su propietario; y servía también de amuleto. Y de hecho las leyendas 

incluidas en muchos de ellos contenían plegarias dirigidas a los dioses implorando su bendición, o expresa-

ban deseos de prosperidad y larga vida para su propietario:

“Que el portador de este sello tenga aguante, se renueve, sonría y se haga viejo.”

“Que el portador de este sello tenga largos días y se sacie de vivir.”

Sello cilíndrico con su impronta

El material del sello era importantísimo para determinar el destino del portador:

“El que lleve un sello de piedra šadānu, ese hombre todo lo que haya conseguido lo perderá.”

“El que lleve un sello de piedra uqnû (lapislázuli) recibirá la energía del dios. El dios se alegra de él”

“El que lleve un sello de piedra dušû, las ganancias se multiplicarán y tendrá un gran nombre 

(fama).”

“El que lleve un sello de piedra pappardilû irá permanentemente con corazón alegre.”

“El que lleve un sello de piedra muššaru, vaya donde vaya gozará de atención y aprobación.”18

18   Las traducciones de estas piedras son en su mayoría desconocidas. Cf. A. Schuster-Brandis, Steine als Schutz und 
Heilmittel. Untersuchung zu ihrer Verwendung in der Beschwörungskunst Mesopotamiens im 1. Jt. v. Chr. (Alter Orient 
und Altes Testament 46), Münster 2008.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

181DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

V. Síntesis: mitología de la verticalidad

Se planteó, a comienzos de este trabajo, la cuestión de la posibilidad, y de la necesidad, de establecer una 

cierta coherencia en los datos que se ofrecen al estudiar fenómenos tales como el que nos ocupa – los sacra 

saxa. Expliqué mi posición rechazando las metodologías que pretenden explicar la convergencia de los da-

tos mediante el recurso a hipótesis difusionistas e innatistas, e indiqué mi adhesión al método comparativo 

y ilogenético. En la raíz de los grupos de creencias y mitologías se encuentra una vivencia primordial y 

ancestral que se ramiica, en el trascurso de la historia, en múltiples phyla.

No es esta la sede en la que podamos abordar, ni siquiera a grandes trazos, el problema de las raíces an-

tropológicas de los sacra saxa; tarea que superaría no sólo los límites de esta publicación, sino de una vida 

entera de estudio. Me limitaré a ofrecer algunas pinceladas que, a mi juicio, podrían servir de orientación, 

limitándome a los fenómenos verticales / convexos y dejando para otra ocasión las morfologías horizonta-

les / cóncavas; limitación debida, en gran medida, a mi especialización histórica: los datos próximo-orien-

tales que manejo habitualmente (estelas, ‘betilos’, postes, kudurrus, etc.). 

La mitología comparada ha prestado dese siempre una gran atención a los mitos de creación, que des-

empeñan un papel de primer orden en el ámbito euro-asiático y americano. Se trata de dar respuesta a 

la cuestión básica de los orígenes: ¿de dónde vengo? La convergencia de las mitologías es evidente: los 

‘cielos’ y la ‘tierra’ fueron ‘creados’ (en algunos casos, tras unas etapas iniciales de ‘emergencia’ de la más 

diversa catadura). Los primeros personajes son el padre Cielo y la madre Tierra (en todas las variantes 

imaginables), que se encuentran acostados uno encima de la otra, en un coito continuo. La productividad 

narrativa exige la separación de los protagonistas; separación que se lleva a cabo de diferentes modos. A 

veces el encargado es un dios (mitologías polinesias, el dios Indra en el hinduismo, Atlas en Grecia, Shu en 

Egipto). La historia mitológica, que se inicia con la separación de los dos amantes cósmicos, se articula ya 

en verticalidad, apuntalando el Cielo sobre la Tierra de modo que no se recaiga en el caos coital primigenio. 

El puntal reviste las formas más diversas: poste, pilar, árbol, montaña, roca erecta, gigantes o incluso la 

Vía Láctea.19

En este respecto, hay dos casos que me interesa resaltar en especial: el poste o pilar y la montaña. El tema 

del poste / pilar que sostiene el Cielo se convierte, en diversos ámbitos culturales, en el árbol primordial, 

y en el axis mundi que une el cénit y el nadir. En Mesopotamia, el eje pasaba por Babilonia, más concre-

tamente por la ziqqurat “torre escalonada” del Esagila, o templo del dios nacional Marduk. En la India, el 

19   E.J.M. Witzel, The Origins of the World’s Mythologies, Oxford 2012, pp. 131 y ss.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

182DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

poste recibe el nombre de “poste de Indra”, el dios que apuntaló el Cielo para que no recayera sobre la 

Tierra al comienzo de los tiempos. Los ‘mayos’ de nuestros pueblos van en la misma dirección, al intentar 

alcanzar alturas vetadas para los mortales en las que solo rigen las leyes celestes.20

Íntimamente unida a la función cósmica del poste o pilar está la de la montana cósmica, cuyo más eximio 

representante es el Atlas. El mismo motivo se encuentra en la India, donde el dios Indra recurre a las 

montañas del Himalaya para ijar y amarrar a la temblorosa Tierra. La montaña reaparece en las pirámides 

mesoamericanas y de la costa peruana y, obviamente, en las egipcias y en las ziqqurats mesopotámicas e 

iraníes. En el caso de la montaña, como en el del ‘mayo’ popular mencionado antes, hemos de considerar 

también el aspecto de su relación con los mundos celestes, de ahí que constituyan un lugar privilegiado 

para la erección de altares sacriiciales. A veces, como en la historia del bíblico Jacob, la montaña se dis-

fraza de escalera que lleva al cielo:21 

Jacob tuvo un sueño:

“Una rampa que arrancaba del suelo y tocaba el cielo con la cima.

Mensajeros de Dios subían y bajaban por ella.

Yavé estaba en pie en lo alto y dijo:

– “Yo soy Yavé, el Dios de tu padre Abrahán y el Dios de  Isaac.”

Los motivos del pilar de piedra, de la roca erecta, del poste y de la montaña cósmica son comunes a todo 

el ámbito euro-asiático y americano. Tal es, en mi opinión, la mitología básica de la verticalidad latente en 

tantas estelas, ‘betilos’, pilares y rocas sagradas. 

La cuestión de la datación de este mitema es ardua.22 Las coincidencias entre los datos euro-asiáticos y 

americanos (hasta Tierra de Fuego) sugieren una fecha anterior a las primeras emigraciones de Asia a 

América, que aportaron el chamanismo al continente y parecen haber ocurrido hace unos 20.000 años. Más 

difícil es datar, con los únicos datos de la antropología y ilología comparadas y de la genética, los primeros 

pasos de estas mitologías pero es posible llevar a cabo algunos cálculos. Si los primeros grupos humanos 

comenzaron a salir de África hace unos 65.000 años, los mitos fundacionales euro-asiáticos y pan-america-

nos bien pudieron cuajar y desarrollarse en zonas del Asia sur-occidental y en las zonas marginales entre 

-65.000 y -20.000 muy probablemente hacia -40.000. Lingüísticamente, esta ‘fecha’ parece coincidir con 

la formación de los phyla pre-nostrático, pre-sinotibetano y pre-áustrico (Asia meridional, Asia sur-oriental 

20    Witzel, op. cit., p. 134 y ss.
21   Génesis, cap. 28, versos 12-13.
22   Witzel, op. cit., 414 y ss.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

183DEL RECUERDO AL AGÜERO Joaquín Sanmartín Ascaso

y Polinesia). En torno al -40.000 el Homo sapiens sapiens llegó a Europa desde el sureste anatólico y el 

este ucraniano, a la vez que se extendía por China y el este de Asia Central (aunque en este caso no se 

pueda dar razón detallada de la ruta). Tras la glaciación ocurrida entre -25.000 y -15.000, durante la que 

sobrevivieron grupos aislados (amerindios y otros en Siberia, España, etc., y obviamente las poblaciones 

no alcanzadas por el hielo en la América del Norte, Central y del Sur), se forjaron las características básicas 

de la rama lingüística ‘nostrática’. En torno al -10.000 comenzó la producción de alimentos y la domestica-

ción de animales en el Próximo Oriente, China y Nueva Guinea. En el seno del nostrático, sobre el -6.000, 

se aianzó la rama lingüística afro-asiática (lenguas semíticas, egipcio, bereber, omótico, etc.) y hacia el 

-4.000 se produjo la expansión indoeuropea por Anatolia, Europa, Irán y la India septentrional.

Antes del -3.000 habían cuajado ya en Siria, Mesopotamia y Egipto los mitos fundacionales clásicos, que 

pronto comenzarían a ser escritos en tablillas de arcilla y papiro. Donde no hubo escritura, los mitos conti-

nuaron en vida, desarrollando una dinámica que pudo haber comenzado 40.000 años antes. Los sacra saxa 

siguen aún entre el Cielo y la Tierra, y esperan a ser leídos.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

184SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

ACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA

Francisco Marco Simón
(Universidad de Zaragoza)

S

La roca es una de las imágenes primeras, de las imágenes príncipes para utilizar un término de Gaston 

Bachelard, que explican el conjunto del universo y del hombre. Lo describió bien Lawrence en un paseo por 

Cornualles: “se comprende bien que los hombres adoren las piedras. No es la piedra. Es el misterio de la 

naturaleza, pujante y sobrehumana, que muestra su fuerza”.1 

Poseemos manifestaciones muy diversas, lo mismo en el mundo antiguo que entre pueblos primitivos, que 

subrayan la importancia de la piedra y del roquedo como  elemento hierofánico de traduce la presencia de la 

divinidad. Baste pensar en los betilos semíticos, esas piedras que concretan la presencia de lo divino, como 

su propio nombre indica (beith-el signiica la “casa” o “morada del dios”), en las piedras negras “caídas del 

cielo” (meteoritos) de Pafos o Pesinunte, que constituyen la imágenes de la Afrodita chipriota y de Cibeles, 

respectivamente, en los pilares hermaicos que sirven para organizar el espacio en la antigua Grecia o en 

los mojones limitáneos romanos en los que se ve la manifestación del dios Terminus,2 en la ka’aba, en in, 

venerada en La Meca, ónfalo cósmico para los musulmanes, como otras piedras o montañas lo son en otros 

horizontes culturales y como lo son igualmente determinados árboles, auténticos ejes del mundo. Y es que 

“La hierofanía de la piedra es una ontofanía por excelencia: ante todo la piedra es, permanece siempre 

la misma, no cambia y asombra al hombre por lo que tiene de irreductible y absoluto, y al hacer esto le 

1   Bachelard 1947. 189.
2   Deo Termino dicatum se lee en un mojón cuadrado hallado en Parma: CIL XI, 956



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

185SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

desvela por analogía la irreductibilidad y lo absoluto del Ser. Captado gracias a una experiencia religiosa, 

el modo especíico de existencia de la piedra revela al hombre lo que es una existencia absoluta, más alla 

del Tiempo, invulnerable al devenir”.3 Las líneas que siguen no pretenden otra cosa que llevar a cabo una 

aproximación, sin afán de exhaustividad, a la importancia de los roquedos sagrados (sacra saxa) en la 

tradición romano-itálica, abordando de paso algunas de sus manifestaciones más claras -a través sobre 

todo de la epigrafía- en las provincias occidentales del Imperio romano, descontado el ámbito hispánico, 

objeto de atención en otras ponencias de este interesante coloquio. 

1.  El Capitoli immobile saxum,  clave del dominio cosmocéntrico de Roma.

Saturnia es el nombre del antiguo asentamiento de Roma sobre el monte Capitolino, la roca de Roma, de 

la misma forma que Saturno es el nombre del primer rey del Lacio, cuya edad áurea viene deinida en la 

literatura como los Saturnia regna. 

El Saturnius mons es el Capitolio.4 Allí estaba el auguraculum y el cuandrandular lapis auguralis que 

determinaba el templum de observación de los signos que enviaban los dioses, interpretados por el colegio 

sacerdotal de los augures.5 Cuando, según el relato de Livio, Tarquinio el Antiguo quiso construir el templo a 

Júpiter Capitolino, los auspicios (es decir, la observación del vuelo de las aves) consintieron la desacralización 

(exauguratio) de todos los recintos sagrados, salvo el del dios Terminus.6 Ese prodigio, unido al hallazgo 

de una cabeza humana (caput) en los fundamentos del templo de Júpiter, selló la grandeza del Imperio 

romano, unidos para siempre al Capitolio, es decir, a la colina de la cabeza, el monte de Saturno.7 La roca 

inamovible como fundamento del Imperio de Roma.8 Los versos virgilianos hablan del Capitoli immobile 

3   Eliade, 1985, 133-34.
4   Escribiendo a propósito de la roca Tarpeya, contigua al Capitolio y luego en él incluída, Varrón (LL 5, 7, 42 ss.), perte-
neciente a la última generación de la República romana,  airma que según la tradición (su fuente serían los “Anales” de 
Ennio, V, 25) esta colina se llamaba antaño colina de Saturno, y que en ella había una ciudad llamada Saturnia. También 
Dionisio de Halicarnaso, que escribe ya en época augústea, indica que en una de las colinas de Roma había una fortaleza 
erigida por sus primeros habitantes que se llamó Saturnia y más tarde Capitolio )II, 1). Véase igualmente Festo (430 
L): “Saturnia Italia et mons qui nunc est Capitolium, Saturnius appellabatur”. La antigüedad de su poblamiento ha sido 
demostrada por la sexcavaciones, que atestiguan estructuras habitacionales de época preurbana, pertenecientes a la 
facies apenínica y subapenínica (Del Ponte 1988, 80, n. 45, con referencias)).
5   El aururaculum era el punto más alto del Capitolio: Varrón, LL, V, 47: Cicerón, De oiciis, III, 16, 66. Ese mismo 
papel de las piedras augurales, puntos de obervación de los signos divinos, se documenta también entre los umbros en 
el caso de las rocas llamadas avieclir (Devoto, 1977, passim).
6   Sobre Términus; Piccaluga 1974.
7   Liv. I, 55, 2-6. Por lo mismo, en otro pasaje que recoge el discurso del dictador Camilo, la diosa Iuventas, diosa de 
la juventud romana, se negó a moverse del Capitolio, al igual que el dios Terminus (V, 54, 7; cfr. Dion. Hal. III, 69; 5-6).
8   Verg. Aen. I, 278-279



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

186SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

saxum,9 es decir, de la columna inmóvil del mundo. El omphalos u umbilicus mundi sería la piedra que había 

devorado Saturno en lugar de Júpiter (“pro Iove Saturnus dicitur devorasse”),10 en interpretatio romana del 

mito griego. Pero es que además el lapis de Terminus es el fundamento del templo de Júpiter Capitolino, y 

junto a él estaba el templo de la diosa Iuventas. El lapis o saxum ingens es a la vez la concreción del dios 

Terminus y la piedra de fundación del templo de Júpiter Capitolino, cuya destruccción el año 69 fue seguida 

de su reconstrucción ritual que reproduciendo ielmente sus estadísticas.11 Axis mundi, término a partir del 

cual se difundía el dominio de Roma (propagatio Imperii), centro de todas las vías a través de las cuales los 

ejércitos de Roma conquistaron el mundo.12

Estas concepciones explican la obsesión romana porque el Capitolio no cayese nunca en manos enemigas, 

y que el incendio del templo de Júpiter en el Capitolio el año 69 hubiera sido interpretado por los druidas 

galos como señal inminente del inal del dominio de Roma.13 La permanencia e inmovilidad del Capitolio 

proyectaba así la establidad del orden de las cosas.14 Y en la roca Tarpeya, que dominaba el Foro desde 

vertiente meridional del Capitolio, lugar de asentamiento primitivo de los sabinos, tenía lugar la ejecución 

infamante de los traidores y asesinos tras su condena por los quaestores parricidii. 15

Con el nombre de lapis manalis (“la piedra que luye”) denominaban las fuentes clásicas a dos piedras 

distintas. Por un lado, la piedra que cubría la entrada del inframundo, el llamado mundus Cereris, que 

señalaba en el Comicio el umbilicus Romae.16 Pero el lapis manalis  era sobre todo la piedra esencial en 

la ceremonia del aquaelicium, que propiciaba la lluvia en tiempos de sequía. A tal efecto, los pontíices, 

acompañados por los magistrados y sus lictores,  trasportaban la piedra al altar de Iuppiter Elicius en el 

Aventino, donde la empapaban de agua para provocar la lluvia en un ritual de magia simpática. Ovidio 

9    Verg. Aen. IX, 448.
10   En expresión de Lactancio, De div. Inst. I, 20, 37. Véase Piccaluga 1974, 124.
11   Tac. Hist. IV, 53. Piccaluga 1974, 124-125; Del Ponte 1988, 96-97.
12   Piccaluga 1974, 128, 166-167, 308-310. Los romanos tenían una ideología cosmocéntrica según la cual el espacio 
de la Vrbs, surgida como un milagro original en el tiempo y en el espacio, coincide con el espacio universal. Los versos 
de Ovidio con muy claros al respecto: “Romanae spatium est Urbis et orbis ídem” (Ovid, Fasti, 2, 684 ss.). Véase Cata-
lano, 1978). Y esta ideología, que fundamenta un imperium sine ine a partir d ela promesa hecha por Júpiter a Eneas, 
se ve perpetuada en la bendición que anualmente lleva a cabo urbi et orbi el Sumo Pontíice el primer día del año desde 
su balcón del Vaticano.
13   Tac. Hist. III, 72.
14   Piccaluga 1974, 210,
15   Ese castigo que afectaba sobre todo a los casos de traición se basaba en el episodio mítico de Tarpeia, la vestal 
que traicionara a los romanos abriendo las puertas de la ciudadela a los sabinos de Tito Tacio, quienes la aplastaron 
con sus escudos: Liv. I, 11, 7 ss.: Dion. Hal. II, 38 ss.; Ovid., Met. XIV, 277; Plut. Rom. 17.
16   Fest., 128 Müller. En una ceremonia que se repetía tres días al año ((24 agosto, 5 octubre y 8 noviembre), tenía 
lugar la apertura de esa fosa circular consagrada a Ceres, que posibilitaba la comunicación de los vivos con los muertos, 
los Manes de los antepasados.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

187SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

asegura el signiicado mágico-religioso de la ceremonia al representar a Picus y a Faunus cantando ensalmos 

para inducir a Júpiter a derramar lluvia del cielo.17

2. Espacios rupestres sagrados en Italia.

La documentación de espacios rupestres sagrados en Italia depende obviamente, como en otros muchos 

ámbitos, de la geomorfología del terreno. Por ello las inscripciones rupestres brillan por su ausencia en 

las llanuras aluviales como la del Po, mientras que son particularmente abundantes en el arco montañoso 

alpino, especialmente en la zona de la Val Camonica,  y también en Etruria y el alto Lacio, donde la menor 

dureza de la tufa volcánica facilita las inscripciones (medio centenar de inscripciones se han documentado 

en esta última región, no todas las cuales tienen ciertamente carácter sacro).18

El contenido de los epígrafes varía. Se pueden distinguir cuatro grandes tipos: en primer lugar, los funerarios, 

que suponen una mayoría; luego, los sacros, que son los que nos interesan en esta sede, los viarios y los 

limitáneos. En el sector septentrional de la península prevalecen las inscripciones de confín y las viarias 

sobre las funerarias y las sacras; en el central, por el contrario, predominan las funerarias, seguidas de las 

viarias, las sacras y las limitáneas; por último, en el sector meridional prevalecen también las funerarias 

sobre las sagradas y las de conin, mientras que no se han documentado las viarias.19

Entre las inscripciones rupestres de carácter religioso destacan las dedicadas a Silvanus, el dios de los 

bosques y de los ámbitos rupestres. Iuppiter aparece mencionado en la Valcamonica y diversos lugares, 

en una ocasión como Iuppiter Atratus.20 A Liber Pater se le dedica un signum en asociación con Silvano.21 

La inscripción del Monte Pedeicino se dedica a los Dei Indigetes en asociación con Iuppiter una edícola, 

un pedestal y un pórtico.22 Otras divinidades documentadas son las las Ninfas,23 la Bona Dea,24 Diana en 

Terracina25 (con dos edículas rupestres llamadas localmente “Le Finistrelle”, una de ellas a Pudicitia),26 

Valetudo (en el Monte Cimino de Etruria meridional, junto a un santuario de las aguas),27 y en Sicilia se 

17   Ovid. Fasti III, 324-325
18   Gasperini 1995, 299.
19   Gasperini 1995, 311.
20   Gasperini 1995, 313, n. 74.
21   Gasperini 1995, 313, n. 75.
22   Gasperini 1995, 313, n. 76.
23   Gasperini 1995, 313, n. 77.
24   Gasperini 1995, 313, n. 78.
25   Gasperini 1995, 313, n. 79.
26   Gasperini 1995, 313, n. 80.
27   Gasperini 1995, 313, n. 81.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

188SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

documentan teónimos de carácter helénico como Apolo, Anna y los Paides.28 También la dedicatoria a las 

Nymphae aeternae, aparece junto al caput aquae de un acueducto junto a Cassino.29 La cronología general 

establecida para estas inscripciones iría desde el s. II a.C. hasta el s. IV d.C., con un lorecimiento especial 

entre el s. I a.C. y el I d.C.30

Un caso especial es el de las inscripciones rupestres camunas de la Val Camonica, territorio alpino del río 

Oglio que se extiende unos 80 kms. hacia el nordeste desde el lago Iseo, con unas 160.000 incisiones 

rupestres conocidas.31 Las inscripciones, en caracteres prelatinos y latinos, aparecen en un buen número 

de casos en los mismos lugares en los que se documentan las llamadas estelas-menhir y las estatuas 

megalíticas. Las iguraciones de armas y objetos que se representan en ellas vuelven a asociarse con la 

epigrafía rupestre, lo que subraya la continuidad del poblamiento y de los grupos humanos.32

Mientras que es altamente hipotética la cronología de las inscripciones prelatinas (en alfabeto”noretrusco” 

o “camuno”), las latinas –que no superan la veintena- no parecen anteceder a ines del s. I a.C., tras la 

expedición llevada a cabo por el procónsul del Ilírico, Publio Silio Nerva, entre el 16 y el 15 a.C. con el 

objeto de controlar los pasos alpinos que comunicaban con el territorio de los Anauni y los Vennonetes de 

la provincia de Raetia.33

Se puede airmar con certeza que varios de los conjuntos rupestres del Parque Nacional de las Inscripciones 

Rupestres de la Val Camonica estaban destinados al culto, si bien cabe preguntarse si en algún caso (por 

ejemplo en la “Roca grande” de Naquane, junto a Capo di Ponte, en la que se han documentado 876 iguras), 

no pudiéramos estar ante un auténtico documento de nattariva histórica popular, una autorrepresentación 

de los camunos destinada a las generaciones sucesivas, con una serie de temas diversos como la agricultura, 

caza, guerra, cabañas o ritos sagrados a través de la representaciones de objetos como las paletas.34

En el siglo I d.C. encontramos en la Val Camonica un panorama de bilingüismo, con coexistencia de 

inscripciones en lengua indígena y en latín. De las 18 latinas, 8 se reducen a dos o tres letras, probablemente 

inciales onomásticas. En Piancogno aparecen dos alfabetos, una dextrorso y otro sinistrorso. Un epígrafe 

particularmente interesante, hallado en Naquane es Finis. Según la interpretación más acreditada, se 

28   Gasperini 1995, 313, n. 82.
29   Gasperini 1995, 313,
30   Gasperini 1995, 324
31   Valvo 1995, 382.
32   Valvo 1995, 381.
33   Valvo 1995, 387.
34   Valvo 1995, 390.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

189SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

trataría de un mojón limitáneo  (lapis inalis) indicador de que las rocas de Naquane constituirían un lugar 

sagrado, quizás en relación con la montaña de Pizzo Badile.35

Un grupo de cinco inscripciones se asocian a imágenes. La primera de ellas aparece en un roquedo de 

Darfo-Boario Terme, junto a la punta septentrional del lago Iseo,  y está constituída por una sola palabra, 

Mucro, es decir, “punta”, “punta de la espada” o “espada” simplemente. En las inmediaciones se representa 

un objeto interpretado como un puñal, aunque podría estar incompleto.36 ¿Se trata de una igura didascálica 

o indicación de cognomen bastante difundido en la Italia septentrional?

En un lugar inaccesible de Piancogno, en el interior de un bosque impenetrable, se documentan tres o 

cuatro nombres parcialmente sobrepuestos a una escena de batalla o de caza: Macci, Ponticus, Vanius. 

Ponticus y Vanius podrían ser los dos personajes representados en la escena, uno a caballo y otro a pie. 

El primero blande una corta espada y sostiene un escudo rectangular semejante al de los legionarios 

romanos, mientras que el segundo ase un escudo redondo. En las inmediaciones aparecen representadas 

otras espadas. La inscripción parece datarse no más tarde que en el s. I d.C.37

Este lugar de Piancogno estaría frecuentado por cazadores y probablemente estaba destinado al culto, 

quizás de divinidades agrestes, como parecen indicar otras inscripciones halladas en las inmediaciones: los 

dos alfabetos mencionados y, sobre todo, diversas inscripciones en lengua camuna. Una roca llamada “de 

las espadas” contiene una extraordinaria cantidad de incisiones que hacen pensar en un carácter votivo de 

todo este conjunto.

En el parque nacional de Naquane se documenta una inscripción latina en la que se consigna quizás –es 

una de las interpretaciones- la pisada de un cierto Secundus.38 En el mismo roquedo y en sus inmediaciones 

aparecen incisiones de pies, motivo muy atestiguado no solo en Val Camonica sino en otros lugares, que 

ha recibido interpretaciones diversas39: así, el deseo del hombre de dejar constancia de su presencia 

respecto de la divinidad, o su esperanza en un viaje feliz de ida y vuelta, como este Secundus, peregrino 

cultual que no dejó otra consignación de las razones de su venida. En el templo de Bellona en Roma, sobre 

todo soldados consignan su devoción a la divinidad con representaciones de los dos pies orientados en 

direcciones opuestas.40 

35    Valvo 1995, 398-399.
36    Valvo 1995, 399.
37    Valvo 1995, 404.
38    Valvo 1995, 404 Sec(undus) Con(---) f(ilius) / Quir(ina) o Ouf(entina) (tribu) / P(ie?) o bien P(edem?) P(osuit).
39    García Quintela y Santos Estévez 2010.
40    Valvo 1995, 408.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

190SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

A unos 100 metros del testimonio anterior hay otro epígrafe rupestre que menciona otro nombre idéntico 

al anterior. 41Debajo hay una escena dramática de monomaquia en la que en la que el vencedor atraviesa 

con una lanza la cabeza del vencido caído en tierra. Es posible que este Secundus fuera el mismo dedicante 

de la inscripción anterior. El nombre de la línea 2, Victor, podría ser un cognomen ex virtute ilustrado por la 

escena representada debajo, una “imagen onomástica” similar a la del Mucro mencionado antes.42

3. Los montes como sede de la presencia divina: algunos ejemplos de las provincias occidentales del 

Imperio romano.

El ámbito de la Hispania indoeuropea nos ofrece casos de personalización divina del espacio sagrado de 

los roquedos, convertido lugares en los que se maniiesta la divinidad a través de un teónimo recogido por 

la epigrafía. Es el caso de Trebopala, mencionada en la inscripción lusitana del Cabeço das Fraguas,43 o de 

Toudopalandaiga de la inscripción cacereña de Garrovillas.44 A partir de la interpretación de Tovar45 y de otros 

autores, estas divinidades lusitanas (cuyo primer elemento es bien conocido en las lenguas indoeuropeas: 

*treb-, “habitación, pueblo” y *teuto-, “muchedumbre, pueblo”) se explicarían etimológicamente en relación 

con el pala  de las inscripciones lepónticas del norte de Italia, con el signiicado genérico de “piedra, roca”, 

sobre un radical *pal- o *pel. Según esta línea interpretativa, el teònimo Trebopala aludiría a la divinidad 

que tiene su morada o su residencia en la roca.46 Nos encontramos, por tanto (lo mismo que en el caso 

de Nemedus),47 con otro término toponímico convertido en teónimo. En este caso se trata de un elemento 

esencial en el paisaje sagrado: el “roquedo”, la “piedra”, y, secundariamente, las nociones vinculables de la 

“altura, elevación, montaña”, que tanta importancia tienen como soporte espacial de los santuarios en el 

ámbito de la Hispania indoeuropea. 

La etimología que transparentan otros teónimos parece remitir a dioses que tienen su sede en la cima 

de los montes. Tal sucede con la inscripción gallega a I.O.M. Candiedus,48 o con otra astur, hoy perdida, 

consagrada a Iuppiter Candamius y hallada en el puerto de Candanedo (Asturias), un lugar montañoso 

41    Valvo 1995, 414: Sec(undus) Fir(---) o bien Pir(---) (ilus?) / Vic.tor / suo v(oto) o bien s(olvit) v(otum) q(uod) 
v(overat).
42   Valvo 1995, 414.
43   Tovar 1985.
44   Albertos 1986, 269.
45   Tovar 1985, 235.
46   Schmidt 1985, 232; Guyonvarc’h 1967, 256.
47   Marco Simón 1993.
48   CIL II 2599.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

191SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

que todavía conserva el antiguo teonimo.49 En Vila Nova da Mares (Braga) salió una lapida dedicada a 

Candeberonius Caeduradius.50 La toponimia actual releja los teónimos cand- en la zona de los puertos 

de Piedraita (Candanedos), así como en la montaña Candán de Orense. La raíz *cand- contiene, como 

señalara entre otros M.L. Albertos,51 la idea de “brillar”, “resplandecer”: Candiedus o Candamius serían pues 

dioses locales venerados en las cumbres de la montaña y asmilados al romano Júpiter en virtud de la 

preeminente soberanía de este. Esta vinculación del romano Júpiter con una divinidad indígena relacionada 

con las montañas, que se concreta en las evidencias del noroeste hispánico,52 parece darse, asimismo en la 

Cataluña septentrional: es el caso del Mons Iouis citado por Mela, sobre cuyas relaciones con el mundo del sur 

de Francia -y con el céltico en general, más que con el iberico- en el horizonte religioso relexionara Prevosti.53 

Otra divinidad relacionada con las montañas es el Dercetius venerado en una lapida de San Millán de la 

Cogolla (Rioja),54 homónima del monte Dercetius citado por S. Braulio,55 presumiblemente el San Lorenzo 

en la Sierra de La Demanda, sobre un radical *derk- , “divisar, brillar”.56 Otros teónimos han persistido 

en nombres de montañas: es el caso de Larocus (documentado en una lápida de las cercanías de Aquae 

Flaviae -Chaves- y en la cercana Sierra de Larouco, entre España y Portugal), de Mars Tilenus (relacionable 

con la Sierra de Teleno) o de Tullonius (al que se consagra un ara en Alegría, Álava, en las proximidades 

de la actual Sierra de Toloño).57

Pero es en el espacio aquitano de la vertiente septentrional de los Pirineos donde encontramos media 

docena de epígrafes a los Dii Montes, concretamente en la ciuitas de Lugdunum Convenarum. Dos altares 

aparecieron a ellos dedicados en Saint-Pe-d’Ardet, uno por parte de unos venatores58y otro en Bagneres 

de Luchon59. Los Dii Montes aparecen en Artigue asociados a Silvano y a Diana.60 De Marignac procede 

un epígrafe extraordinariamente interesante dedicado Silvano deo et Montibus Nimidis con ocasión de la 

49   CIL II 2695.
50   AE 1973, 306.
51   Albertos 1974.
52   Penas 1986, 137 ss.
53   Mela, Chor. 2, 9. Prevosti 1996.
54   CIL II 5809.
55   Vita Emil. IV.
56   Pokorny 1959, 213.
57   Albertos 1974, 148-155, con las referencias correspondientes. Esta autora ha incluído, por otra parte, entre las divi-
nidades con un ámbito cultual montañoso a unas cuantas que contienen el elemento ocelus, relacionable con los topóni-
mos Ocelum (de uxê-llô, “alto, elevado”). En Vila Real (Tras-os-Montes) se documenta el culto a Albocelus, cuyo primer 
elemento -el i.e. *albho, “blanco”- reaparece en el Albocus venerado en la región aurífera de Valongos (Albertos 1985).
58   CIL XIII, 0068=EDCS-10400222; EDCS-50500196.
59   CIL XIII, 00349=EDCS-10400503.
60   CIL XIII, 00382 = CAEDCS-10400536.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

192SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

extracción de unas columnas en una cantera,61  mientras que en Baudéan se dedica un altar Montibus 

Ageionis.62 Otras divinidades aquitanas que tienen su sede en los montes son Gar(ris), en el Pic de Gar, 

Horollate en el de Ore, o el Ageio venerado en el Mont Bassia.63 También existen evidencias epigráicas en 

Britania. De High Rochester/Bremenium procede un ara dedicada Dis Mountibus por un decurión.64

La vinculación de Júpiter con las cimas montañosas, clara en los ejemplos hispánicos antes citados, se 

reitera igualmente en el caso de Apeninus. Una inscripción de Gubbio, en la Umbría, aparece dedicada Iovi 

Apenino por un matrimonio de libertos,65 mientras que en (Ras) Skikda/Rusicade (Numidia) se erigió un 

altar a Iovi O. M. Appenino Conservatori.66 

Bergimus67 es otra divinidad cuyo teónimo, de carácter céltico, apunta etimológicamente a las montañas, si 

bien sus evidencias aparecen sobre todo en ambientes urbanos. Se documenta en 5 epígrafes hallados en 

la zona de Como, Bérgamo y Brescia (Regio  X: Venetia et Histria), uno de ellos en asociación al Genio de 

la colonia de Brixia (Brescia)68, y otros dos dedicados por dunviros quinquenales y por un edil de la misma, 

en las excavaciones de cuyo Capitolio apareció una imagen suya sobre un vaso de vidrio.69

4. Santuarios rupestres en canteras de época romana.

Otro horizonte que me interesa considerar aquí es el de la explotación de las canteras de piedra en 

época romana. El santuario rupestre de Segobriga es un espacio de culto al aire libre que amortiza un 

antiguo frente de cantera, cuyo perímetro pudo estar delimitado por mojones o elementos de señalización 

perecederos,  en cuyo interior se depositaron aras, posiblemente colocadas al pie de la pared rocosa a 

juzgar por el fragmento de altar70 descubierto delante de los relieves. Parece indudable que en Segobriga 

las canteras destinadas a suministrar piedra para la construcción de los ediicios monumentales de la 

ciudad se utilizaron desde el siglo I d.C. como espacios cultuales ex novo, en los que se tallaron relieves 

61   CIL XIII, 00038=EDCS-10400192: Silvano deo et / Montibus Numidis / Q(uintus) Iul(ius) Iulianus et Publici/us 
Crescentinus qui pri/mi hinc columnas vice/narias claverunt et / {et} exportaverunt / v(otum) s(olverunt) l(ibentes) 
m(erito).
62   CIL XIII, 00383 = EDCS10400537.
63   Fabre, 1993, 182.
64   CIL VII, 01036 = EDCS-0790072 .
65   CIL XI, 05803 = CIL 05, 00419, 164 = EDCS-23101975.
66   CIL VIII, 07961 (p967) = EDCS13002210.
67   Vavassori2008.
68   CIL V, 4202.
69   CIL V, 4201 y 4981, respectivamente. Vavassari 2008, ig. 1.
70   CIL II 3094.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

193SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

e inscripciones dedicadas (al menos) a la diosa romana Diana, caracterizada aquí como cazadora, deidad 

agreste de la fecundidad y la prosperidad.71

En otras canteras romanas de Hispania también se documenta el uso de frentes de extracción como 

espacios para la práctica cultual. En Herdade da Vigária (Vila Viçosa), se talló en una pared rocosa la imagen 

de una deidad acuática que ha sido identiicada como una Ninfa,72 pudiendo señalarse como paralelo el 

monumental relieve helenístico de las Ninfas realizado junto a la entrada de la cantera subterránea de 

Paros.73 Además, es posible que la inscripción rupestre Soli Deo grabada en un frente rocoso del Turó de 

Montigalà74 pudiera estar relacionada con la extracción romana de piedra dentro del territorio de Baetulo, 

dado que conocemos inscripciones votivas relacionadas con el culto solar realizadas en otras canteras 

romanas como las de Chemtou (Numidia) y Kriemhildenstuhl y Fruška Gora (Pannonia).75

La explotación moderna de la cantera pirenaica de mármol de Rapp, en Saint-Béat, sacó a la luz un 

santuario rupestre galo-romano y un taller de piedra anexo, siendo ambos destruidos poco después por 

el avance de la cantera moderna. Situado dentro de los límites del territorio de Lugdunum Convenarum 

(la actual St. Bertrand de Comminges), el santuario rupestre estuvo en uso desde el siglo II hasta el IV 

d.C, y se localizaba a los pies de un semicircular frente de cantera del siglo I a.C. de aproximadamente 

14 m de largo y 3-5,5 m de altura, delante del cual se extendía una plataforma sobre la que estaban 

colocadas cuarenta aras. Asimismo, en el frente de cantera se documentaron una quincena de hornacinas 

rectangulares destinadas a albergar aras o esculturas votivas, así como unos veinte rostros humanos de 

factura tosca, que motivaron la denominación popular del lugar como “Mahl de las Figuras”.76

Gracias al corpus epigráico sabemos que en el santuario rupestre de la cantera de Rapp77 se rindió culto 

a Silvanus –a quien están consagrados dos altares-, y principalmente a Erriape –a quien se dedican 

veinticuatro aras. Erriape es una divinidad tópica desconocida en el resto del Imperio Romano vinculada a 

la extracción de piedra, como prueban la localización de su santuario en la propia cantera y las dedicatorias 

recibidas por parte de oicinatores y marmorarii. Sobre la base de la información devocional transmitida 

por las inscripciones, parece que la mayoría de los ieles de Erriape eran hombres de procedencia autóctona 

71   Alfayé Villa y Marco Simón 2014.
72    Alarcaô 1988, 135.
73    Atanasio 2003, ig,. 7,16, lám. XXIII.
74   CIL II 4604.
75   Alfayé y Marco 2014, 62, n. 33, con las referencias correspondientes.
76   Alfayé y Marco 2014, 63, n. 35.
77   Fabre y Sablayrolles 1995, 144-168.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

194SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

aunque profundamente romanizados, tanto en la lengua como en las formas ceremoniales del culto.78 

La coexistencia en el mismo espacio de culto de ambas divinidades sugiere diversas posiibilidades de 

interpretación.  ¿Se llevó a cabo una interpretatio o assimilatio de la deidad ancestral Erriape con Silvanus? 

¿O se trató de una asociación cultual y espacial de dos entidades divinas diferentes y dotadas de funciones 

especíicas? 

Dios de los claros del bosque y de la campiña, Silvanus fue la deidad patronal de carboneros y carpin-

teros, y también el dios tutelar venerado por los trabajadores de las canteras, como atestiguan diversas 

inscripciones halladas en áreas de extracción de piedra de todo el Imperio Romano.79 Sin salir del territorio 

aquitano de los Convenae, un altar de los siglos II-III d.C. procedente de la antigua cantera romana de 

Marignac, próxima a las de  Saint-Béat, atestigua la estrecha relación entre este dios y las canteras. El ara 

está dedicada a Deus Silvanus y a los Montes Nimidis por dos canteros como agradecimiento -y auto-ce-

lebración- por haber sido los primeros en extraer y expedir desde esta cantera unas columnae vicenariae 

(¿columnas de veinte pies de diámetro o de altura?)80

El carácter rupestre del culto a Silvano y su vinculación con canteras también se documentan en otras áreas 

de la Galia meridional (así, dentro del territorio de Glanum, en la cantera de Manerbe)81 y del mundo anti-

guo. En el ámbito itálico esta divinidad recibió culto en el interior de las canteras de Luni, en Carrara, como 

atestiguan diversas inscripciones votivas y un relieve. En Borgone di Susa, en los Alpes Cotios, el ciudadano 

romano L. Vettius Avitus consagró en los siglos II-III d.C. una edícula rupestre a Silvanus con su imagen 

-hoy conocida como “il Maometto”- tallada en un frente rocoso  localizado junto a canteras romanas y una 

importante vía de paso.82 En diversas canteras de Dalmacia también se rindió culto a Silvanus, al igual que 

sucedió en la cantera de Carinthia, en el Nórico,83 y en varios frentes de extracción de Filipos, que fueron 

convertidos en santuarios de esta deidad.84 Igualmente, los soldados de la Legio III Scythica que trabajaron 

78   Alfayé y Marco 2014, 65.
79   Alfayé y Marco 2014, tabla I, con las referencias pertinentes.
80   CIL XIII 38: Silvano Deo et / Montibus Nimidis / Q(uintus) Iul(ius) Iul(ianus) et Publici/[u]s Crescentinus qui pri/
mi hinc columnas vice/narias celaverunt et / exportaverunt /v(otum) s(olverunt) l(ibentes) m(eritis). Rodríguez y Sa-
blayrolles (2008, 172) han planteado que en realidad esta inscripción conmemora la inauguración de la cantera mediante 
la extracción de las dos primeras piezas: “ce geste s’explique par le sacrilège que constituait, lors de l’ouverture d’une 
carrière ou d’une mine, le bouleversement de l’ordre natural. Attenter à la terre était une pratique qui supposait qu’on 
se conciliât, par un sacriice, la protection des dieux et génies du lieu, ici Silvain, dieu romain associé fréquemment au 
travail de la Pierre, et les Montes Nimidae, évocation des génies protecteurs locaux de la montagne de Bréche”.
81   Häussler 2008, 196 y nº 107.
82   Alfayé y Marco 2014, 70, n. 64.
83   CIL III 5093. 
84   Alfayé y Marco 2014, 70.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

195SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

en las canteras de Énesh, cerca de Commagene, realizaron varias inscripciones votivas rupestres dedicadas 

a I.O.M. y a Silvanus.85

Otra zona de las Galias donde se documenta la importancia de las canteras en el nuevo paisaje cultural 

creado por la conquista romana y su conversión en santuarios es la zona fronteriza del Nordeste, aunque, 

a diferencia de lo que sucede en los Pirineos, la organización y explotación de la piedra estaba en manos 

de destacamentos legionarios. La realización de prácticas cultuales en canteras como Norroy, Kruft y Bro-

htltal está atestiguada por los altares encontrados y por las manifestaciones rupestres votivas talladas en 

los frentes, que coniguran espacios de culto dedicados a Hercules Saxanus, Iuppiter Optimus Maximus y 

diversos emperadores por parte de soldados romanos de procedencia diversa.86

La asociación de Hércules y Júpiter Óptimo Máximo en el ámbito cultual de las canteras está también 

atestiguada en el valle de Brohl (en la provincia de Germania Superior), donde existen numerosas canteras 

que fueron explotadas principalmente en los siglos I-II d.C.. Además de seis inscripciones votivas dedicadas 

a I.O.M. y Hercules Saxanus depositadas en el interior de las galerías subterráneas de Brohl, en uno de los 

frentes de extracción se talló un trampantojo rupestre de aproximadamente 2,40 x 2,60 m. que simula 

la fachada de un templo con cinco hornacinas y un altar en cada una de ellas, y que estuvo dedicado 

-cuando menos- a ambas divinidades, con una iconografía de marcado carácter astral. Las vexillationes 

que explotaban la cantera de Brohl también consagraron quince epígrafes a Herculis Saxanus, y otros dos 

-datados en época de Claudio/Nerón- sólo a Saxanus).87Así pues, un total de 23 inscripciones se han hallado 

en la cantera consagradas a esta divinidad, mencionada sola o en asociación a Júpiter. Otras 14 inscripciones 

a Saxanus se documentan en el Noricum, Belgica, Germania Inferior, Dacia, Venetia et Histria y el Samnium.88

Numerosos relatos mitológicos presentaban a Hércules como sobrehumano desventrador de montañas y 

abridor de pasos: es Hércules quien separa los montes Olimpo y Ossa para posibilitar el paso por el valle 

del Tempe,89 y es él quien hace posible la primera vía que atraviesa los Alpes.90 Una inscripción grabada 

en un frente de la cantera de Koralpe, en el Nórico,91 está dedicada a Saxanus, y Hercules Saxanus fue 

85   AE, 1908, nº 24-28; CIL III, 14396a-f.
86   Bedon, 1984, pp. 179-198, 211-220; Lukas, 2002, pp. 157-160, igs. 119-121.
87   CIL XIII 7701 y 7720. Bedon (1984, 185) ha identiicado Saxanus como la interpretatio romana de un “dios de las 
rocas” indígena que protegería la cantera, de un genius loci ancestral e innominado que aparecería ya asimilado a Her-
cules en el corpus epigráico votivo de época de Vespasiano (CIL XIII 7700) producido por los militares que trabajaban 
en Brohl.
88   Véanse los datos en el catálogo del EDCS.
89   Lucano, Phars. 6, 348-349.
90   Amiano Marcelino, Hist. 15. 10. 9.
91   CIL III 5093.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

196SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

también venerado en la cantera de Tibur y Luni, donde aparece representado junto a Júpiter y Liber Pater 

en el relieve tallado en un frente situado a la entrada de la explotación;92 y en Roma, donde un frente de 

extracción fue reutilizado como santuario rupestre de Hercules Cubans.93 Varias inscripciones  y relieves 

tallados en los frentes desafectados de Philippos también están dedicados a Hércules, a quien se adoró 

igualmente en canteras griegas de Eubea o en la de Saliari (Thasos), donde el dios aparece representado 

en un bajorrelieve helenístico.94

Asimilados o no con ancestrales numina indígena o genii loci venerados en las canteras, es indudable 

que Silvano y Hércules fueron considerados dioses tutelares de sus trabajadores y, por ello, principales 

destinatarios de las prácticas rituales realizadas en esos espacios. 

Diversas consideraciones pueden contribuir a una mejor comprensión del proceso de transformación 

de las canteras romanas en lugares de culto consagrados a una serie de divinidades. Frente a nuestra 

percepción del mundo mineral como algo inanimado, en el mundo antiguo estaba arraigada la creencia 

de que las rocas no eran sustancias inertes ni asexuadas sino que estaban animadas –como ilustra la 

reiterada expresión literaria vivum saxum en poetas como Virgilio y Ovidio-.95 La creencia en la vida, 

la fecundidad y la renovación con el paso del tiempo de las rocas explotadas en las canteras es algo 

recogido en fuentes diversas, desde Teofrasto,96 a Estrabón,97 o Plinio98. De ello se hacen eco igualmente 

los juristas,99 que comparan los productos de las canteras a los frutos de la cosecha agraria al aludir a la 

recolección del mármol en las canteras del Imperio. La explotación de las canteras de mármol implica la 

alteración irremediable de una naturaleza animada, y es por ello por lo que se solicita la propiciación y la 

veneración de las entidades divinas relacionadas con ese espacio, ya se trate de los poderes ancestrales 

del lugar (¿Erriape, Montibus Nimidis?); o de divinidades del sistema religioso helenístico-romano como 

Silvanus, Diana o las Ninfas que tienen esos espacios liminales – la roca y el bosque- como su provincia 

de actuación característica; o de quienes han realizado una gesta mítica (Hercules, Mithra) que el cantero 

rememora a través de su trabajo.100 

92   CIL XIV 3543.
93   Alfayé y Marco, 2014, 75, n. 83.
94   Alfayé y Marco 2014, 74, n. 84, con las referencias correspondientes.
95   Alfayé y Marco 2014, 78.
96   De lapidibus, I, 5.
97   Strab. V, 2, 6, a propósito de las canteras de Rodas y Paros.
98   NH XXXIV, 49, 164-165, sobre los mármoles de Italia.
99   Jaboleno, Dig. Iust. 23, 5, 18;  Ulpiano, Dig. Iust. 24, 3, 27: Nec in fructu est marmor, nisi tale sit ut lapis ibi 
renascitur: quale sunt in Gallia, sunt etiam in Asia.
100   Alfayé y Marco 2014, 79, n. 100.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

197SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

 Junto a Silvano y Hércules, Mitra. En las canteras de Mackwiller, Rozanec y Dardagan se le consagran 

santuarios al dios de origen iranio.101 Las conexiones rupestres de Mitra (la cueva mitraica como imagen del 

cosmos, según Poririo,102), la variante mítica que lo hace nacer de la roca (Saxigenus, ex rupe natus) y los 

relieves cultuales de la zona renana en los que igura la divinidad disparando una lecha a la pared rocosa 

para hacer brotar el agua fecundante, son elementos que permiten proponer una lectura en clave mítica de 

la existencia de mitreos y el culto a este dios en canteras. 

Pero es sobre todo Hércules la deidad que parece haberse conigurado como paradigma mítico de la 

labor del cantero y, en consecuencia, del devoto que les rinde culto en el santuario-cantera: en tanto que 

desventrador de las montañas, Hércules posibilita el paso y la comunicación, es un agente de la civilización 

en un paisaje de caos y barbarie, un “héroe de cultura” que preigura la actividad del cantero al domesticar 

y “cultivar” unos espacios liminales para, con su fruto, contribuir al beneicio de la ciudad.103 Desde estas 

perspectivas, las canteras romanas no solo posibilitan la adquisición de nuevas materias primas, sino 

también la domesticación de un paisaje caótico y salvaje. De ahí la presencia en ellas de santuarios que 

vertebraban la ciudad y las villae con su territorio de explotación.

   *   *   *

Sacra saxa. Desde la roca del Capitolio como fundamento de la eternidad y del poder cósmico de Roma, a 

los espacios rupestres sagrados en la tradición romano-itálica, los testimonios epigráicos que documentan 

la veneración de los montes en diversas zonas de las provincias occidentales del Imperio romano, hasta 

llegar a la ritualización de la explotación de las canteras en diversos lugares del mundo sometido al control 

de la Vrbs, la piedra, el roquedo y la montaña se constituyen en espacios privilegiados de manifestación 

de lo divino.

101   Alfayé y Marco 2014, 80, n. 103, con referencias.
102   Proph., De antro nympharum, 6.
103   Estacio, Silv. III, 1, 164-170.  Alfayé y Marco, 2014, 80.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

198SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

Bibliografía

AA. VV. (1992), Rupes loquentes. Atti el Convegno internazionale di studio sulle iscrizuioni rupestri di età 
romana in Italia, Roma.

Alarcâo, J. (1988), O dominio romano en Portugal, Lisboa.

Albertos, Mª L. (1974), “El culto a los montes entre los galaicos, astures y berones y algunas de las 
deidades más signiicativas”, EAA, 6, 147-157.

Albertos, Mª L. (1985,) “A propósito de algunas divinidades lusitanas (Arantius, Ocelaecus, Arantia Ocelaeca) 
y el elemento Ocelum”, Symbola Ludovico Mitxelena Oblatae, Vitoria, 469-494.

Albertos, Mª L. (1986), “Spanischer Götternamen”, en J. M. Blázquez, “Einheimische Religionen Hispaniens 
in der römischen Kaiserzeit”, ANRW II, 18.1, 164-275.

Alfayé, S. y Marco, F. (2014), “Santuarios en canteras y romanización religiosa en Hispania y Gallia”, en 
J. Mangas Manjarrés y M.A. Novillo López (eds.), Santuarios suburbanos y del territorio en las ciudades 
romanas, Madrid, , 53-86.

Atanasio, D. (2003), Ancient White marbles, Roma.

Bachelard, G. (1947), La terre et les rêveries de la volonté, Paris.

Bedon, R. (1984), Les carrières et les carriers de la Gaule romaine, Paris.

Catalano, P. (1978), “Aspetti spaziali del sistema giuridico-religioso romano”, Mundus, templum, urbs, ager, 
Latium, Italia”, ANRW II, 16.1, Berlin-New York, 440-453.

Del Ponte, R. (1988), Dei e miti italici. Archetipi e forme della sacralità romano-italica, Genova, Edizioni 
culturali internazionali Genova.

Derks, T. (1998), Gods, temples, and ritual practices. The transformation of religious ideas and values in 
Roman Gaul, Amsterdam.

Devoto, G. (1977), Le tavole di Gubbio, Firenze.

Eliade, M. (1985), Lo sagrado y lo profano, Barcelona (6ª ed.).

Fabre, G. (1993), «Les divinités «indigènes» en Aquitanie mérodionale sous l’Empire romain», en M. Mayer 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

199SACRA SAXA EN LA TRADICIÓN ROMANA Francisco Marco Simón

y J. Gómez Pallarés (eds.), Religio Deorum, Sabadell, 177-192.

Fabre, J. M. y Sablayrolles, R., (1995), “Le dieu Erriape et les isotopes stables: le marbre des Pyrénées 
entre terrain et laboratoire”, en J- Cabannot, R. Sablayrolles y J. L. Schenk (eds.), Les marbres blancs des 
Pyrénées: approches scientiiques et historiques, Saint-Bertrand-de-Comminges, 131-168.

García Quintela, M. y Santos Estévez, M. (2010), « Sobre los petroglifos podomorfos y su interpretación », 
Zephyrus 66, 221-229.

Guyonvarc’h, Chr. (1967), “Notes d’étymologie et de léxicographie gauloise et celtique 121: L’inscription du 
Cabeço das Fraguas», Ogam 19, 253-262.

Haussler, R., 2008, “Pouvoir et religion dans un paysage gallo-romain: les cites d’Apt et d’Aix-en-Provence”, 
en Id. (ed.), Romanisation et épigraphie. Études interdisciplinaires sur l’acculturation et l’identité dans 
l’Empire romain, Montagnac, pp. 155-248.

Lukas, D. (2002), “Carrières et extraction romaines dans le Nord-Est de la Gaule et en Rhénanie”, Gallia, 
59, pp. 155-174.

Marco Simón, F. (1993), “Nemedus Augustus”, en I. ADIEGO et alii (eds.), Studia Palaeohispanica et 
Indogermanica J. Vntermann ab amicis hispanicis oblata, Barcelona, 165-178.

Penas, M.A. (1986,) “Los dioses de la montaña”, en J.C. Bermejo, Mitología y mitos de la Hispania 
prerromana, Madrid, 117-140.

Piccaluga, G. (1974), Terminus. I segni di conine nella relligione romana, Roma.

Pokorny, J. (1959), Indogermanische Etymologische Wörterbuch, Bern.

Rodríguez Colmenero, A. y Gasperini, L. (eds.) (1995), Saxa scripta (inscripciones en roca). Actas del 
Simposio Internacional Ibero-Itálico sobre epigrafía rupestre. Santigao de Compostela y Norte de Portugal, 
29 de junio a 4 de julio de 1992, Anejos de Larouco, 2, A Coruña.

Rodríguez, L. y Sablayrolles, R. (2008), Les autels votifs du musée Saint-Raymond, musée des Antiques 
Toulouse. Catalogue raisonné, Toulouse.

Schmidt, K.H. (1985), “A contribution to the identiication of Lusitanian”, Actas del III CLCP, Salamanca, 
319-341.

Tovar, A. (1985), “La inscripción del Cabeço das Fráguas y la lengua de los lusitanos”, Actas del III CLCP, 
Salamanca, 227-254.

Vavassori, M. (2008), “I devoti  al dio Bergimus”, en A. sartori (ed.), Dedicanti e cultores nelle religioni 
celtiche, VIII Workshop F.E.R.C.A.N. Gargnano del Garda (9-12 maggio 2007), Milano, 359-374.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

200LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

De los Pirineos…

La mitología acerca de los gentiles, que eran, según alguna tradición oral y alguna memoria popular de la 

zona, los pobladores del mundo —al menos del mundo próximo a los Pirineos— antes de la instalación allí 

del actual linaje humano, ha sido registrada de manera profusa, en la segunda mitad del siglo XIX y durante 

todo el siglo XX, en pueblos del área vasco-navarra.

Dentro de la gran variedad de topónimos y de relatos asociados a espacios naturales que evocan a aquel 

presunto pueblo extinguido hay, en aquellas áreas, muchos relativos a piedras que la tradición identiicaba 

con sus huesos, o con las marcas que señalaron sus sepulturas. Y hay también una gran cantidad de cue-

vas, grutas, simas, rocas, peñas, columnas de estalagmitas, monumentos megalíticos, castros y ruinas, 

que se dice que fueron viviendas, objetos y obras de gentiles. Hasta de algunas ermitas e iglesias airmó 

la tradición popular que fueron construidas por tales criaturas. Algo que resulta paradójico, puesto que se 

supone que ellos eran la raza que poblaba la tierra antes, justamente, del advenimiento de la civilización 

humana y de la religión cristiana, como muchos textos nos permitirán constatar.

Los relatos vasco-navarros acerca de piedras o de rocas que los campesinos de la zona consideran huesos 

de gentiles o de gigantes están entre los testimonios de gigantología y de geomitología más importantes 

OS GENTILES DE LOS PIRINEOS 
Y LOS GENTILES DE LOS ANDES: 
RAZAS PREHISTÓRICAS, APOCALIPSIS Y GEOMITOLOGÍAS

José Manuel Pedrosa
(Universidad de Alcalá)

L



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

201LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

de los que se han atestiguado en la penínula Ibérica1. 

Unas cuantas —no muchas— leyendas vasco-navarras ponen en relación a los gentiles con los moros. No 

con los pobladores musulmanes que hubo durante la Edad Media al sur de los Pirineos, sino con otra po-

blación mítica originaria que la imaginación popular de prácticamente toda la península Ibérica ha creído, 

durante siglos, que estaba asociada a lugares silvestres y a ruinas abandonadas.

He aquí un elenco muy escogido, que fueron anotados en encuestas de campo realizadas por José Miguel 

de Barandiarán y por sus discípulos, de leyendas vasco-navarras acerca de los atributos, espacios y tiempos 

de los gentiles:

[1]. El mundo subterráneo. Las grutas. Origen y maravillas.

Tanto o más que las simas han interesado a la mente popular vasca las grutas y las cavernas que se abren 

en nuestras montañas. Sin embargo, son escasas las noticias acerca de su origen en comparación de las 

que se reieren a otros aspectos.

En Plazentzia (Guipuzkoa), no lejos del caserío Aritzaga, existe una gruta formada por la gigantesca peña 

Leziako Aita, que, según la leyenda, fue lanzada a honda por un gentil desde el elevado pico de Atxolin.

En una peña próxima a la ermita de San Pedro, en la jurisdicción de Urdiain (Navarra), se abre la gruta 

llamada Jentillen sukaldea (= cocina de los gentiles) cuya excavación se atribuye a los gentiles.

Las cuevas situadas en la peña denominada Artzateaitz (Atáun), particularmente las dos más próximas al 

caserío Artzateberri, fueron abiertas a mordiscos por los gentiles, según reiere la leyenda. Los nogales que 

todavía se ven delante de sus bocas fueron plantados por aquellos antiguos moradores.

Una gran columna estalagmítica de una de las cuevas del monte Putterri es tenida como una estatua de 

gentil (Etxarri-Aranaz).

1  La gigantología es disciplina vieja, que ha interesado desde la antigüedad, y que cuenta con bibliografía clásica y cono-
cida, que no nos entretendremos en reiterar aquí. La geomitología es, sin embargo, una disciplina cuyos contornos llevan 
poco tiempo deiniéndose. Estudia la relación entre geografía, topografía y paisaje, por un lado, y creencias, relatos y 
símbolos tradicionales por el otro. Véanse, como hitos representativos y recientes, Myth and Geology, eds. Luigi Piccardi 
y W. Bruce Masse (Londres: Geological Society of London, 2007); Leonardo Ambasciano, “Tempi profondi. Geomitologia, 
storia della natura e studio della religione”, Studi e Materiali di Storia delle Religioni 79 (2013) pp. 152-214; y Adrienne 
Mayor, “Ancient Fossil Discoveries and Interpretations”, Oxford Handbook of Animals in Classical Thought and Life, ed. 
Gordon Linsay Campbell (Oxford: Oxford University Press, 2014) pp. 579-588. En lo que se reiere a la península Ibérica, 
tenemos ya el trabajo fundamental de Martín Almagro-Gorbea, “Sacra Saxa. Peñas Sacras propiciatorias y de adivinación 
de la Hispania Celtica”, Estudos Arqueológicos de Oeiras 22 (2015) pp. 329-410, pp. 309-410.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

202LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

En una de las cuevas de Aizkorri, no lejos de la de San Adrián, existen habitaciones muy bien amuebladas. 

Los afortunados que han logrado visitarla impunemente, reieren haber visto, entre otras cosas, el horno 

de donde cuece su pan la Dama que allí mora. Muchos han visto el humo que sale fuera cuando la Dama 

enciende su horno (Zegama).

En una cueva que se abre en la peña coronada por las ruinas del antiguo castillo de Ausa, hoy Gaztelu 

(Zaldibia), se conserva el horno de los gentiles que vivieron en ella2.

[2] Jentilarrijak. En Mañaria (Bizkaia), junto a la ermita vulgarmente llamada de San Martín, pero dedicada 

a los Santos Emeterio y Celedonio, hay unas piedras conocidas con el nombre de Jentilarrijak (= piedras de 

los gentiles). A su lado se halla una cueva que el pueblo señala como vivienda de los jentiles3.

[3] Los gentiles y los moros.

En Atáun-Burunda se señalan las ruinas de las que, según se dice, fueron casas de gentiles4. En Gaztelube-

rri (Altzania), en Jentilbaatza y en Ausa (Zaldibia) se ven restos de antiguos castillos que el pueblo atribuye 

a los gentiles. Los que habitan en Gazteluberri se distinguían por las fechorías que cometían en los pueblos 

vecinos. Cansados estos de soportar su yugo, se levantaron en armas, hombres y mujeres, y les hicieron 

pasar el puerto de San Adrián.

En el monte de Santa Eufemia (Aulestia), no lejos de la cumbre, explotaron los gentiles una cantera, según 

reiere una tradición de Markina. Aun se ve, no lejos de aquel lugar, un gran montón de piedras que, se 

dice, fueron extraídas de la cantera5.

Una enciclopedia de muchas páginas sería precisa para acoger y analizar toda la abigarrada mitología acer-

ca de los presuntamente extintos gentiles que ha sido registrada en el área vasco-pirenaica. Tendremos 

que ceñirnos, en esta monografía que ha de ser necesariamente breve, a desentrañar algunas claves de 

2   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, junio de 1921, núm. VI. Reproduzco los relatos registrados por José Miguel 
de Barandiarán y por los equipos de etnógrafos que él dirigió no a partir de sus libros publicados, sino de las originales 
Hojas de Eusko Folklore que vieron la luz, en cuadernillos, entre 1921 y 1974. Como aproximación general al tema de los 
gentiles, puede verse Antón Erkoreka, “Los gentiles (el mito de los gigantes en el País Vasco)”, Cuadernos de etnología 
y etnografía de Navarra 23 (1976) pp. 309-366.
3   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, enero de 1923, núm. XXV. 
4   Nota de Barandiarán: “Estas ruinas llamadas Jentiletxeek (= casas de gentiles) son dólmenes de principios de la 
edad de los metales”.
5   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, marzo de 1922, núm. XV. 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

203LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

una sola de las leyendas que circularon en torno a ellos: en concreto, la que evocaba el modo en que los 

gentiles desaparecieron de la faz de la tierra.

Tal leyenda cuenta, en esencia, que los gentiles constituían una raza que vivía en un mundo nocturno y en 

el que no había lluvias. El agua del rocío era el único líquido que bañaba los campos. El más viejo, noble y 

carismático de los gentiles, que estaba ciego, sintió en cierta ocasión olores o barruntos de que se aproxi-

maban por el mar seres desconocidos y extraordinarios. Sus hijos o súbditos le abrieron entonces los ojos 

con unos grandes palos, y él conirmó que venían “los ilisteos” en algunas versiones, y “Kixmi”, a quien 

algunos relatos relacionan o equiparan con Jesucristo, en otras versiones. Expresó su deseo entonces, el 

gentil más viejo, de que le dejasen morir en algún lugar de por allí, y avisó a los suyos de que la perdición 

de todos se aproximaba. Sobre su tumba fue colocada una gran piedra. Y la gente de los pueblos de la zona 

creyó, hasta bien entrado el siglo XX, que, cuando los arqueólogos aparecían por aquellos lugares para 

hacer excavaciones, lo que andaban buscando eran huesos de gentiles.

He aquí algunos testimonios de la leyenda:

[4] La piedra de los gentiles de Arrastan.

El jefe de los gentiles (gigantes) estaba ciego. En aquella época no se conocían la niebla ni la lluvia, estaban 

por nacer. Con el rocío de la medianoche vivían las tierras. Una vez, el ciego les dijo a sus compañeros:

—Muchachos, huelo algo extraordinario, y mirad bien a los rincones.

—Por encima del mar se ve algo.

—Con unas trancas, abridme bien los párpados.

Así lo hicieron. Esto pasó en el monte Ernaga. El ciego, teniendo ya abiertos los párpados, continuó ha-

blando así:

—Ernaga que reniegue. Han surgido los Filisteos (sic) y estamos perdidos para siempre. Echadme a mí a 

un rincón. Vosotros, haced lo que podáis.

Murió entonces el jefe de los gentiles y su cadáver fue llevado por sus compañeros a Arrastan. Allí está la 

piedra de los gentiles, la de la sepultura del ciego. Entonces desaparecieron los gentiles de entre nosotros. 

Todavía no hace mucho han andado algunos en Arrastan buscando huesos de gentiles, pero en vano 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

204LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

(Manuel Antonio Arruebarrena, de Ataun (Guipúzcoa)6.

[5]. La siguiente leyenda asegura que también antes de la era cristiana, como más tarde, eran los gentiles 

dueños de estas cavernas.

Fin de gentiles. Dicen que viviendo los gentiles en una cueva de Leizai, apareció en el cielo una estrella de 

singular hermosura. Al verla, se asustaron los gentiles, y andaban inquiriendo lo que iba a acontecer en el 

mundo.

En cierta ocasión sacaron del interior de su cueva a un anciano medio ciego, abriéndole los párpados con 

una pala de hornos, los párpados con una pala de hornos, le pusieron mirando al cielo, pensando que él 

conocería qué signiicaba la estrella.

En cuanto la vio, exclamo: “¡Ah, niños míos! Ha nacido el Kixmi, ahora somos perdidos. Lanzadme por este 

precipicio”.

Los gentiles llamaban Kixmi a Jesucristo, y dicen que Kixmi signiica mono.

Como lo dijo, precipitándole por los peñascales abajo, y así murió el anciano gentil.

Después, al empezar a difundirse el cristianismo por el mundo, los gentiles se desparramaron y se perdie-

ron luego (contado en 1917 por José Mª de Auxmendi, de Ataun)7.

[6] Balenkaleku. La primera nube.

Cuentan que antes de la venida de N. S. Jesucristo vivían los gentiles en el collado de Balenkaleku8.

Entonces no llovía, ni se veían nubes en el cielo.

Cuando allá, en lontananza, apareció la primera nube, se asustaron todos.

Había entre ellos un anciano de cuatrocientos años que vivía retirado en su cabaña. Sacáronle de allí para 

6   Resurrección María de Azkue, Euskalerriaren Yakintza: Literatura popular del País Vasco, 4 vols., reed. (Madrid: Eus-
kaltzaindia-Espasa Calpe, 1935-1947) II, núm. 140. 
7   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, septiembre de 1921, núm. IX. 
8   Nota de Barandiarán: “Balenkaleku (= sitio de la palanca) está situado al S. De la cumbre de Areetza, en los coni-
nes de Ataun, Aisasua e Idiazábal. Existen allí dos dólmenes”.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

205LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

que observase el extraño fenómeno; mas él no lo veía, porque no podía abrir los ojos. Entonces los suyos 

separáronle los párpados con unas palancas.

Cuando el anciano vio la nube, dijo: “será perdida nuestra raza”. En efecto, desde entonces se propagó por 

todo el país el cristianismo, y desaparecieron los gentiles.

Dicen que el nombre de Balenkaleku procede de haberse hecho uso de palancas para abrir los párpados del 

anciano gentil (contado en 1920 por Anastasio Lete, de Etxegarate-Segura)9.

[7]. Jentilarri. La nube misteriosa.

Unos pastores de Zaldivia, que apacentaban su ganado en las estribaciones occidentales de la sierra de 

Aralar, me reiero, allá por el año 1917, que en tiempos antiquísimos, hallándose los gentiles distraídos en 

juegos y diversiones en el prado de Argaintxabaleta, vieron aparecer por el Norte una misteriosa nube que 

se precipitaba sobre ellos.

Asustáronse los gentiles, y huyeron despavoridos por el bosque de Intzensao (Intxenxao, según otras 

pronunciaciones). Cuando llegaron a Arraztarán, metiéronse todos debajo de un montículo de piedras que 

todavía existe y es conocido con el nombre de Jentilarri10.

[8]. Azkenengo mairuuk (= Los últimos moros).

Dicen que los moros vivían en las cuevas.

Entonces, sin duda, no se veían nubes; mas he aquí que una vez aparece en el cielo una hermosa nube, y 

todos quedaron maravillados. 

Tenían un abuelo muy anciano, ciego hacía ya tiempo. Pensando que este sabría qué signiicaba la nube, 

sacáronle del rincón de la cueva en que se hallaba, a la luz del zaguán. Como estaba ciego, abrieronle los 

ojos con horquillas de haya que ex profeso habían hecho en el bosque.

El anciano, abuelo, al ver la nube, dijo: “jóvenes, ha pasado nuestro tiempo; Jesús ha nacido al mundo, y 

nosotros somos perdidos”.

 
9    Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, septiembre de 1921, núm. IX. 
10   Nota de Barandiarán: “Jentilarri (= piedra del gentil) de Araztarán es un dolmen con dos cámaras (vid. Exploración 
de nueve dólmenes del Aralar guipuzcoano, por Aranzadi, Barandiarán y Eguren, San Sebastián, 1919)”.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

206LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

Al decir esto, todos encogidos metíanse en la cueva, y se acabó: nunca más volvieron a salir.

Por eso, cuando caíamos al suelo al tropezar con algo, nos decía el abuelo: “¿habrá que abriros los ojos con 

horquillas de haya, como el moro?” (contado en 1920 al Sr. Lekuona por Juan M. ª Portu, de Oyartzun)11.

[9]. Como se ve, en las variantes de Segura, Zaldivia y Oyartzun la estrella ha sido sustituida por una nube, 

y la pala de hornos por palancas y horquilla de madera.

El hecho referido en la leyenda se halla a veces en relación con monumentos megalíticos, como sucede en 

Jentilarri de Aralar,  y probablemente en Batenkaleku; pero en este último punto es, además, una leyenda 

explicativa.

La signiicación histórica del relato aparece clara, puesto que todo él tiende a conmemorar dos aconteci-

mientos históricos: la venida de N. S. Jesucristo y la destrucción del gentilismo.

Son frecuentes los casos en que la leyenda se inspira en la historia. Ellos permiten estudiar las leyes según 

las cuales la tradición deforma los hechos históricos, y nos haces vislumbrar importantes conclusiones en 

el campo de la psicología12.

[10] Jentilarri. Al explorar el dolmen de Jentilarri, situado en el Aralar guipuzcoano, allá por Agosto de 

1917, un viejo pastor nos reirió que en cierta ocasión se divertían los gentiles con gran algazara en el ve-

cino prado de Argaintxabaleta, cuando vieron aparecer de súbito por el norte una misteriosa nube que se 

precipitaba sobre ellos. En vista de tal suceso, asustáronse y echaron a correr a lo largo de la vega.

Perseguidos por la nube, atravesaron el bosque de Intzensao, y al llegar a Arraztaran, metiéronse todos, 

hombres, mujeres y niños, en desordenado tropel, en lo que hoy es dolmen de Jentilarri, quedando ente-

rrados bajo aquel monte de musgosos guijarros e informes lanchas de piedra. Así acabaron su existencia 

los gentiles13.

11   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, septiembre de 1921, núm. IX.
12   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, septiembre de 1921, núm. IX. Nota de Barandiarán: “Vid. La Formation 
des Légendes, por A. Van Gennep, Paris 1917, para aplicaciones más concretas puede consultarse “Die Sage” (Hand-
bücher zur Volkskunde, tom. I) de Wehrahan, Leipzig, 1908. Vid. Eusko-Folklore, núm. LXVII, 1926. Variante de esta 
leyenda”.
13   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, junio de 1924, núm. XLII. Nota Barandiarán: “Variantes de esta leyenda 
pueden verse en Eusko Folklore, I, Vitoria , 1921”.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

207LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

[11] Algunas leyendas explicativas.

Balenkaleku, collado en los términos de Atáun, Alsasua e Idiazábal, donde la leyenda supone haber vivido 

los gentiles en tiempo de N. S. Jesucristo, y aún reiere que estos abrieron los ojos con una gran palanca a 

un anciano de 400 años, para que observase la primera nube que apareció en le mundo14.

[12]. En Urdiain.

Un pastor de Urdiain me reirió el año 1921 que, según la tradición, las ermitas de San Miguel y de Nª Sª 

de Aitziber (= Aitziber Andria) fueron construidas por los gentiles. Estos jugaban a bolos delante de la de 

Aitziber. Un bolo de piedra de un pie de diámetro se hallaba hasta hace poco en la fuente de Trapuxar, no 

lejos de aquella ermita.

Cerca de la ermita de San Pedro, situada en los límites de Urdiain y Alsasua, en una sierra que se levanta 

hacia el lado septentrional, se ve un boquete que atraviesa la peña de parte a parte. Su nombre es Jenti-

leioa, que signiica ventana de los gentiles. Cuentan que sentada en esta ventana solía peinarse una gentil 

en otro tiempo. La gente  de Atáun que iba de romería a San Pedro, la veía allí con frecuencia.

Próxima a Jentileioa, existe en la misma peña una oquedad que se dice fué cocina de los gentiles. En ella 

vivió el último superviviente de esta raza, anciano a quien levantaban los párpados con pala de horno a 

in de que observase las estrellas. En cierta ocasión, después de haberlas observado, dijo esta sentencia: 

Akabau da jende umanua, da eldu da perrua (= se ha extinguido la raza humana y ha aparecido la perruna) 

aludiendo a la decadencia del paganismo y al advenimiento del Cristianismo15.

[13]. El tema de esta última leyenda se repite en muchos relatos del país vasco. Ya están publicadas algunas 

variantes procedentes de Atáun, Segura, Zaldibia y Oyartzun (Eusko-Folklore, Núm. IX, Septiembre de 1921).

Todavía se pueden agregar otras versiones.

Cuentan en Olarte de Orozko que antes andaban por aquellas tierras muchos gentiles.

Una vez vieron aparecer en lontananza una neblina (=lañu maris mea). Había entre ellos un anciano sabio 

que, a causa de alguna enfermedad, tenía cerrados continuamente los párpados, y no veía. Abriéronselos 

14   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, enero de 1922, núm. XIII.
15   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, julio de 1926, núm. LXVII.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

208LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

con horquillas de madera, y al ver la neblina, anunció el próximo advenimiento del Cristianismo (contado 

en 1923 por Pedro María de Sautu, de Olarte, Orozko)16.

[14] Según otra variante de Arano (Navarra), en tiempo de los gentiles apareció una estrella singular. Había 

entre ellos un anciano que entendía de astros. Levantáronle los párpados a in de que se observara la nueva 

estrella, y él dijo entonces estas palabras: “gue dembora juan duk” (= “se ha ido nuestro tiempo”) (contado 

en 1923 por José Joaquín de Zabala, anciano de 72 años, del caserío Larratxuri, Arano)17.

… a los Andes

En una buena parte de las tierras andinas de Sudamérica, y entre las poblaciones originarias y mestizas 

de países como Perú, Bolivia y las regiones del norte de Chile y Argentina, han tenido arraigo, desde no 

se sabe cuándo hasta hoy mismo, una gran cantidad de creencias y de relatos acerca de unos seres que 

allí han recibido, entre otros, los nombres de gentiles (en español) y de ch’ullpa en quechua o chullpa en 

aymara; entre otros, porque las denominaciones de chulpay, ñawpaq, machula, machu inka y más han 

servido también para designar, con matices distintos, a tales seres, o a otros cuyos periles se han acercado 

o solapado en ocasiones con los de ellos. Los gentiles, ch’ullpa o chullpa son tradicionalmente identiicados 

con los pobladores que hubo en aquellas tierras antes de la llegada de los invasores españoles y de los 

evangelizadores cristianos.

En torno a aquellas criaturas prehistóricas, que en ocasiones han sido descritas como gigantes, siguen 

vivas tradiciones orales complejas, atomizadas en variantes incontables y mezcladas con relatos de tipo-

logías diversas, y a veces de otros estratos culturales. La sociología de las creencias en gentiles, ch’ullpa 

o chullpa tiene contornos muy dinámicos, y en muchos lugares evoluciona hasta entrar en ecuaciones y 

combinaciones muy polisémicas, en que se hacen presentes los de aquí y los de allí, los vivos y los muertos, 

los viejos y los nuevos, los nativos y los inmigrantes, los sedentarios y los nómadas, los civilizados y los 

salvajes. La oposición o la relación de las gentes con los respectivos gentiles, ch’ullpa o chullpa del lugar, 

reales —porque algunos grupos consideran a sí mismos o a sus vecinos como descendientes e incluso como 

gentiles mismos— o simbólicos, genera clasiicaciones de otredad muy densas y operativas, conlictivas las 

más de las veces.

16   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, julio de 1926, núm. LXVII.
17   Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, julio de 1926, núm. LXVII.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

209LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

Una monografía muy densa de Pablo Cruz ha establecido deslindes clariicadores acerca estos términos y 

conceptos:

Desde el centro-sur del Perú, hasta el extremo norte de la Argentina, la voz chullpa es utilizada para desig-

nar, de manera general, tanto a los restos prehispánicos (sitios, habitaciones, tumbas), como a la antigua 

humanidad que habría poblado la tierra antes de la aparición del sol. En otras regiones más periféricas, 

como el norte de Chile y el noroeste argentino, chullpa es remplazado por los términos castellanos «gen-

tiles» o «antiguos». Esta concepción andina del pasado cohabita hoy con otras lecturas, como la histórica/

arqueológica, con las cuales entra en contradicción tanto en lo que se reiere a su periodización como a la 

manera de experimentar la temporalidad [...].

Chullpa. Bajo este término se identiican hoy, tanto en aymara como en quechua, a una antigua humanidad 

presolar, los Chullpa, pero también a todos los vestigios materiales, o si se preiere arqueológicos, asocia-

dos con la misma: las chullpas.

Dependiendo del contexto de la formulación y, con mayor énfasis en el espacio aymara, la palabra chullpa 

puede expresamente designar una tumba o una momia. 

El término chullpa se encuentra abundantemente en la toponimia regional señalando localidades donde ge-

neralmente yace un sitio arqueológico prehispánico; tan solo en cercanías de la ciudad de Potosí encontra-

mos Chullpapata, Chullpahuasi, Chullpaloma, Chullpaq’hasa, etc. Asimismo, existe un ayllu llamado Chullpa 

integrante del gran ayllu Chayanta en Norte-Potosí, aunque desconocemos aun las razones de su nombre18.

Uno de los relatos acerca de gentiles, ch’ullpa o chullpa que más se repite entre los pobladores de aquella 

geografía extendida por cuatro países es el que airma que tales seres murieron o se tuvieron que refugiar 

en los lugares más salvajes e ignotos cuando uno o varios soles (en alguna versión se habla de alguna 

estrella) nunca vistos aparecieron en un mundo que había estado sumido hasta entonces en la oscuridad. 

Aquel apocalipsis marcó el inal de su era, y el advenimiento de las nuevas era y civilizaciones de los hu-

manos y, según especiican algunas versiones, del cristianismo.

Ese tipo de relato está en relación con muchas topografías y etiologías relacionadas con cerros, rocas, pie-

dras, cuevas, lagunas, quebradas, campos, de los que la tradición dice que fueron los lugares que poblaron 

18   Pablo Cruz, “Desde el diabólico mundo de los gentiles. Lecturas sobre un pasado muy presente en el espacio al-
toandino de Potosí y Chuquisaca (Bolivia)”, Revista Española de Antropología Americana 44 (2014) pp. 217-234, p. 218.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

210LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

los gentiles, ch’ullpa o chullpa, o que son los hábitats en que se refugiaron y siguen viviendo los pocos que 

sobrevivieron a la hecatombe; en muchos lugares se cree, también, que determinadas piedras o rocas son 

los restos y huesos de aquella raza; en ocasiones, las ruinas y yacimientos arqueológicos, las torres fune-

rarias y las sepulturas antiguas reciben también el nombre de chullpa. Los nativos de muchas comunidades 

creen, además de que todavía hay gentiles refugiados en los espacios naturales más salvajes y recónditos, 

que desde allí son capaces, ellos e incluso sus restos y despojos, de causar maleicios, daños y enfermeda-

des a los humanos que pasen por el lugar.

Muchos son los testimonios que podríamos reproducir aquí, porque los relatos andinos acerca de gentiles, 

ch’ullpa o chullpa han sido registrados, y siguen siéndolo, por cientos o por millares. De cada pequeña co-

munidad podría obtenerse una cosecha sin in, porque es frecuente atestiguar, incluso, casos singulares de 

personas que han tenido experiencias relativas a gentiles, a sus despojos e inluencias.

El relato que reproduzco fue obtenido en una comunidad de la provincia de Tayacaja, en los Andes Centrales 

del Perú:

Relato de Juan Mendoza (registrado en la comunidad de Pongollo, en el distrito de Salcahuasi).

Hace muchísimo tiempo, los gentiles eran muy poderosos. Estaba solo en su querer hasta el hacer llover 

para que siembren. En esos tiempos todo era solo pampa, no era como ahora, cerros y quebradas. Todo 

era pampa. Sin embargo, ellos eran de muy mal carácter. No dejaban que nadie pasara por sus chacras, 

menos los animales. Se peleaban solo por esa causa.

Porque estos gentiles eran muy envidiosos, nuestro Dios mandó castigarlos: primero para que sean inun-

dados y perezcan en los lagos. Pero como ellos eran poderosos supieron que serían inundados, por eso hi-

cieron “carpas” [¿casas lotantes?]. Entonces, los gentiles, en sus “carpas”, lotaron en ese inierno llevando 

consigo sus comidas y animales.

Dicen que nuestro Dios envió a dos palomas, hembra y macho; el machito se cayó al lago; mientras tanto 

los gentiles continuaban dando la vuelta sobre las aguas; solo la palomita hembra retornó e informó a Dios: 

“Los gentiles están lotando”.

Cuando secó la inundación, algunos gentiles empezaron a sembrar. Y como no murieron con el primer cas-

tigo, nuestro Dios tuvo otra idea: exterminarlos haciendo salir dos astros solares. Pero de esta intención se 

enteraron también los gentiles, por eso empezaron a hacer huecos debajo de las grandes rocas, al pie de 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

211LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

los cerros diciendo: “Aquí escaparemos del castigo”.

Llevando todas sus cosas fueron a refugiarse en esos huecos, llevaron consigo a sus animales, sus herra-

mientas, sus comidas y a toda su familia.

Luego, en efecto, salieron dos soles, con eso ya nadie escapó. La aparición de los dos soles fue acompañada 

por lluvia de fuego: todo fue exterminado por la candela, las piedras, los árboles, la tierra. Ya no pudieron 

escapar ni sus animales ni comidas. Todos fueron asados.

Por eso dicen que hasta sus huesos nos hacen daño, porque esa gente fue muy mala. Sin embargo, habrían 

dicho: “Regresaremos en otros  tiempos”.

Por eso existen esos huesos debajo de las piedras, por las alturas de Salcahuasi, al pie de los cerros están 

los huesos de los gentiles. De allí, pues, sale aires malignos que nos causan enfermedades19.

Es esta una de las catorce versiones del relato acerca de la extinción de los gentiles que fueron registra-

das y publicadas por Néstor Godofredo Taipe Campos en la provincia de Tayacaja, en los Andes Centrales 

del Perú. En las comunidades en que trabajó aquel antropólogo el relato acerca de los soles (estrellas, en 

algunas versiones) exterminadores se contamina, obviamente, con relatos del ciclo del diluvio universal y 

de la salvación de una parte de los antiguos pobladores de la tierra en una embarcación precaria. No po-

demos entrar ahora, pero la dejamos aplazada para el futuro, en la cuestión de las raíces autóctonas o de 

las inluencias hipotéticas de relatos cristianos que podrían haber sido proyectados sobre estas creencias.

Taipe Campos hizo un análisis muy detallado de cada uno de los motivos narrativos que se engarzan en los 

catorce relatos míticos que publicó. Los que más nos interesan son los párrafos que dedicó a

3.2.2.3. La salida de dos soles y la lluvia de fuego.

Para aniquilar a los gentiles, Dios hizo surgir dos soles acompañado o seguido por lluvia de fuego (M1, 2, 3, 

4, 5, 6 y 13). Las Estrellas cayeron del cielo (M4). En cambio los M2, 6, 7, 11 y 13 solo aluden a la salida 

de dos astros solares.

19    Néstor Godofredo Taipe Campos, “Dos soles y lluvia de fuego en los Andes. El caos y la armonía social en los 
pueblos andinos”, Gazeta de Antropología 17 (2001), pp. 1-18, núm. M3.
http://www.ugr.es/~pwlac/G17_23Godofredo_Taipe.html



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

212LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

La sequía y la salida de los astros solares junto con lluvia de fuego son aines en el sentido en que ambos 

implican la ausencia de agua. La diferencia es que el último cataclismo parece ser radical y de efecto de-

vastador para la primera humanidad. 

La salida de los dos soles y la caída de lluvia de fuego no solo está en los relatos míticos sino también en 

las canciones y cuentos andinos. Así, en 1998, una adolescente de San Antonio interpretó una canción, una 

de las estrofas dice: Iskay intis lloqsimunqa / Nina paras chayamunqa / Chaypas, chaypas nanawanchu / 

Runapa simin nanawanqa (“Saldrán dos soles, / lloverá fuego, / ni uno, ni otro me duelen, / las calumnias 

sí). Por otra parte, en el cuento del zorro (canis colpaeus) y el cuy (conejillo de la indias), zorro y ratón 

(mus musculus) o zorro y conejo, cuando este se ve atrapado por aquel, le hace creer que lloverá fuego: 

así el cuy le hace cavar un hoyo al zorro y luego lo cubre con espinos, después con piedras y tierra, y fuga 

de su captor (Morote 1988).

Los gentiles, sabedores que emergerían dos soles y que habría lluvia de fuego, cavaron huecos debajo de 

inmensas rocas, algunos buscaron refugios en las profundidades de las cuevas, otros construyeron refugios 

en el subsuelo de áreas pantanosas. Se fueron llevando todas sus cosas y comidas, pero cuando no cesaba 

la lluvia de fuego, destruyeron a sus pertenencias para que nadie los utilice en el futuro. Hasta ahora sus 

restos, herramientas y otros utensilios se hallan en las cuevas.

La paradoja que surge de la cualidad destructora radical del fuego (dos soles y lluvia de fuego), que no da-

ría lugar a su regeneración, es superada con la salvación de Noé que, junto con otras personas que “vivían 

por miles de años”, “empezó a formar nuevos pueblos” (M4); no obstante, Noé se constituye en el padre 

mítico de la nueva humanidad. De ahí la importancia de destacar que el imaginario da por hecho que hubo 

pueblos que no fueron afectados por el cataclismo, probablemente pueblos que no pertenecieron a la ca-

tegoría de gentiles como lo prueba un pasaje del M4: “Luego [del diluvio], el mismo Espíritu Santo abrió el 

arca y ordenó a Noé para que fuera a formar su hogar, con todos sus animales.

Pero en ese lugar había otras personas que vivían por miles de años, así empezó a formar nuevos pueblos”. 

De aquí se perila otra forma temporal del mito: un ciclo que se cierra y recupera la excepción de la des-

trucción para re-crear la humanidad; así, el ciclo cerrado abre la continuidad en espiral.

Pero también cuando los narradores dicen que “Dios les castigó enviando dos soles, para que esa gente 

muera”, o cuando dicen que “murieron todos los gentiles”, en el análisis surgen los opuestos “esta gente”/”e-

sa gente”, “no-gentil”/”gentil”; es decir, que “esta gente” es “no-gentil”, es la humanidad presente. Es im-

portante recordar que de los 14 mitos acopiados, solo en el M4 aparece Noé, pero que recrea la humanidad 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

213LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

con otros pueblos que se supone fueron no-gentiles, razón por la que fueron exceptuados del exterminio.

Son interesantes ciertos signos de resistencia: algunos relatos señalan que los gentiles dejaron dicho que 

retornarían y por eso su muerte no fue absoluta. En la comunidad de Colcabamba me informaron que los 

gentiles hacen ruido y conversan en las noches con luna nueva. Porque no están absolutamente muertos, 

a las personas que, sin temerlos y respetarlos, profanen sus tumbas, los puede volver cojos o ciegos, les 

puede torcer el cuello, pueden hacer que se mueran secándose (deshidratándose) lentamente, o pueden 

hacer que les crezcan huesos en el cuerpo. O también el arcoíris, que son los cabellos de los gentiles, puede 

causar daños en la salud de la gente. En algunos casos, logran curar a las personas enfermas realizando 

“pagos” (ofrendas constituidas por hojas de coca, cigarrillos, semillas de cereales, frutas, etc.) o sacriicios 

de sustitución (degollando perros o cuyes vivos y vertiendo la sangre en el lugar donde se sospecha que 

adquirieron la enfermedad, o enterrando prendas y partes del cuerpo como las uñas y los cabellos de la 

persona afectada).

También me comentaron en la comunidad de Huarisca que cuando hablan de ellos como “gentiles”, el poder 

de estos puede matar a quienes los ofenden, los insultan. De ahí que, cuando hay necesidad, los reieran 

como “abuelitos”, con respeto; aunque también hay quienes identiican a los “abuelos” como antepasados 

pertenecientes a la segunda humanidad; en contraste, a los gentiles que fueron la primera humanidad20.

En relación con las leyendas sobre el exterminio de los Chullpa ha resumido Pablo Cruz lo que sigue:

Ellos corresponderían más bien a otra humanidad, sustancialmente diferente y prácticamente extinta. Los 

Chullpa habrían vivido en un pasado remoto anterior a la salida del sol, un mundo de penumbras, donde 

todos sus componentes, los seres, las cosas y los colores no se diferenciaban claramente (Cruz 2005, 2006; 

Véricourt 2000; Wachtel 1990).

Un mundo extremadamente fértil, húmedo y luido, donde humanos, nohumanos, plantas y animales po-

seían la capacidad de comunicarse entre sí, los cerros se desplazaban de un lugar a otro, y se podían mo-

delar las piedras como si fueran de arcilla. A juzgar por el tamaño de sus huesos disecados, los Chullpa son 

generalmente considerados como gente diminuta, aunque todos oyeron alguna vez que también existían 

generaciones de gigantes en su mismo mundo.

20   Taipe Campos, “Dos soles y lluvia”.
http://www.ugr.es/~pwlac/G17_23Godofredo_Taipe.html
El autor cita en su artículo el libro de Efraín Morote, Aldeas sumergidas: cultura popular y sociedad en los Andes (Cusco: 
Centro de Estudios Rurales Andinos “Bartolomé de las Casas”, 1988).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

214LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

Como los humanos de hoy en día, vivían en sociedad, tenían sus pueblos y en el interior de sus casas, ge-

neralmente las tumbas, atesoraban sus riquezas metálicas. A pesar de que nada estaba aún domesticado, 

algunas personas cuentan que ellos tenían sus chacras y sus animales; la ajara (quinua salvaje de color 

negro) era su principal alimento, mientras que las vizcachas, los zorros y las vicuñas eran los animales con 

los que mayormente se relacionaban.

En algunas versiones recogidas en las zonas aymaras, los Chullpa habrían coexistido con algunas entidades 

no-humanas peligrosas cuando no voraces, tales que los likichiris, los hapiñuñus y los anchanchus, como 

también con otros animales fantásticos, cercanos a los khurus de los tejidos j’alqas (Cereceda et al. 2006 

[1993]), de los cuales descenderían todos los animales que habitan hoy nuestro mundo.

En todas las versiones, la salida del sol sería el causante del ocaso de este mundo, incinerando con una 

luz y calor implacable la mayoría de los Chullpa. Solo algunos pueblos que habitaban en las riberas de los 

lagos y zonas inundables, como los chipayas y los urus, identiicados ellos mismos como los descendientes 

de los Chullpa, lograrían escapar de la radiación solar sumergiéndose bajo el agua, y saliendo recién por las 

noches. En versiones recogidas en el noroeste de la Argentina algunos antiguos habrían intentado escapar 

de la mortal radiación escondiéndose bajo la tierra, en sus «casitas» o en el interior de grandes vasijas 

cerámicas. Pero los esqueletos hallados en los entierros, las cistas (las casitas) y las urnas funerarias (las 

vasijas) prueban que ninguna medida fue suiciente para escapar al destino. Este cataclismo cósmico se-

pultaría deinitivamente el mundo de los Chullpa, dando inicio a un nuevo período solar y al desarrollo de 

la actual generación de hombres. Y, desde entonces, los espíritus de esta primera humanidad, desprovistos 

ya de toda forma e identidad, encontraron refugio en el ukhu pacha, el igualmente indiferenciado universo 

donde moran los diablos y los espíritus de los muertos.

Sin embargo, a diferencia de los muertos recientes, los espíritus de los Chullpa rara vez salen al encuentro 

de aquellos seres humanos con quienes tienen, a in de cuentas, poco que ver, salvo para velar sobre sus 

dominios y bienes. Tampoco participan en festividades comunales como los carnavales, no inluyen en las 

cosechas ni en la reproducción del ganado, y rara vez son invocados durante las prácticas rituales.

Solo unas pocas personas airmaron haber escuchado a los Chullpa, siempre por las noches, susurrando en 

alguna lengua incomprensible, o reparando los muros de sus antiguas viviendas [...].

Otros ejemplos sobre la fusión entre los antiguos Chullpa y los diablos, en un repertorio que puede resultar 

muy extenso, fueron recogidos por Abercrombie (2005) en la región de K’ulta (Norte Potosí). Ellos cuentan 

que, antes la salida del sol, los Supay-Chullpa se enfrentaron a Tatala (Dios), sellando la derrota de los 

primeros el comienzo de la nueva era de los humanos.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

215LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

Identiicadas generalmente como «tiempos antiguos», «tiempos de la primera humanidad», o bien purum 

pacha, esas edades se corresponderían con una época de penumbras anterior a la salida del sol, dando 

cuenta así de una misma matriz ontológica que se remonta a tiempos prehispánicos.

Como con el ocaso del mundo de los Chullpa, la aparición del sol, acompañada en muchos casos por la 

acción punitiva o civilizadora de Viracocha, marcó el inal de estas edades de penumbras y el comienzo del 

mundo tal como lo conocemos hoy. En todas las versiones se habría tratado de un cataclismo de escala pla-

netaria, un pachacuti en todo su sentido, que daría lugar al surgimiento y desarrollo de una nueva humani-

dad y una sociedad más civilizada que en los anteriores ensayos, de la cual resultarían más tarde los inkas.

Sería recién a partir de esta nueva generación de hombres que se iniciarían los cultos a los ancestros y an-

tepasados, ya sea rememorando sus existencias, o bien, celebrando sus wak’as fundacionales, sus huancas 

(ancestros litiicados) o sus mallquis y munaos (momias). Este cambio generacional se evidencia también 

en el hecho de que, salvo contadas excepciones, las genealogías prehispánicas rescatadas por los cronistas 

españoles rara vez remontan sus orígenes antes del surgimiento de los primeros inkas21.

Por su parte, José Luis Martínez ha registrado una gran cantidad de relatos acerca de gentiles conforme son 

evocados, con ese nombre, en las comunidades de Toconce, Ayquina y Caspana, en el río Salado (II región, 

Chile), y ha analizado hasta qué punto las diferencias entre los relatos que en cada uno de esos lugares se 

asocian a la desaparición de esas criaturas de la faz de la tierra tienen relación con las percepciones que 

hay en cada comunidad de los tiempos, espacios y gentes, viejos y actuales. Ha subrayado que en distintas 

conversaciones se hace uso del término “antiguos”, así como de “abuelos” y “gentiles”. Todos ellos para 

referirse a una humanidad que no es la actual, pero en la cual parecen entrar todos los antepasados desde 

la cuarta generación para atrás hasta los tiempos de rey Inka. “Gentiles” es más preciso para la gente pre-

hispánica. En tanto que “abuelos” y “antiguos” envuelven una gran ambigüedad semántica [...].

“Gentiles” es una categoría que se opone a la de persona. Mientras los ayquineños y toconcinos se auto-

deinen como personas, señalan que los de Caspana no lo son, puesto que son (o tienen mucho de) “gen-

21   Pablo Cruz, “Desde el diabólico mundo de los gentiles”. Las obras que cita en su artículo son Nathan Wachtel, Le 
retour des ancêtres. Les indiens urus de Bolivie, XX-XVI siècle. Essai d’Histoire régressive (París: Editions Gallimard, 
1990); Virginie Véricourt, Rituels et croyances chamaniques dans les Andes boliviennes. Les semences de la foudre 
(París: L’Harmattan, 2000); Pablo Cruz, “El lado oscuro del mundo. Una cartografía de la percepción de los sitios ar-
queológicos en los Andes meridionales (Laguna Blanca, Catamarca-Argentina y Potosí Bolivia)”, SIARB Boletín (Boletín 
de la Sociedad de Investigación del Arte Rupestre de Bolivia) 19 (2005) pp. 38-49; Thomas Abercrombie, Caminos de la 
memoria y del poder. Etnografía e historia en una comunidad andina (La Paz: Instituto Francés de Estudios Andinos-Ins-
tituto de Estudios Bolivianos-ASDI, 2005); Pablo Cruz, “Mundos permeables y espacios peligrosos. Consideraciones 
acerca de Punkus y qaqas en el paisaje altoandino de Potosí, Bolivia”, Boletín del Museo Chileno de Arte Precolombino 
11 (2006) pp. 35-50; Verónica Cereceda, Jhonny Dávalos y Jaime Mejía, Una diferencia, un sentido. Los diseños de los 
textiles Tarabuco y J’alqa (2ª reimp. Sucre: Ediciones ASUR, 2006).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

216LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

tiles”. Una mujer de Ayquina explicaba que allí las trojas habían sido construidas hace poco, por abuelos; 
aclarando de inmediato: “son hechas por persona”. 

El término “gentiles” de clara raigambre cristiana, evoca un momento de ruptura, el de la evangelización. 

Genéricamente, “gentiles” designa a todas las poblaciones anteriores al advenimiento de Cristo y que, por 

lo tanto, no tuvieron una ignorancia culpable puesto que carecieron de la posibilidad de ser bautizados. En 

los Andes el término tiene también una connotación temporal: deine por extensión a los habitantes de cual-
quier sociedad o humanidad considerada anterior a la invasión europea, es decir, gente de edades anteriores 

y en algunos lugares están revestidos de ciertas capacidades mágicas o comunicativas con las divinidades22.

Desde las investigaciones ya clásicas de Alfred Métraux, la bibliografía etnográica y antropológica acerca 
de los gentiles, ch’ullpa o chullpa de las regiones andinas no ha dejado de crecer y de desvelarnos un mo-

saico cultural de riqueza y complejidad formidables23. Las limitaciones de espacio nos obligan, en cualquier 
caso, a ceñirnos ya a una cuestión esencial.

22   José Luis Martínez, “Somos resto de gentiles: el manejo del tiempo y la construcción de diferencias entre comuni-
dades andinas”, Estudios Atacameños: Arqueología y Antropología Surandinas 39 (2010) pp. 57-70, p. 65.
23   Además de todas las obras que ya hemos citado, véanse Métraux, “Un mundo perdido. La tribu de los Chipayas de 
Carangas”, Sur 1 (1934) pp. 98-131; Juan Ansión, Desde el rincón de los muertos: El pensamiento mítico ayacuchano 
(Lima: Gredes, 1987); Gerardo Fernández Juárez, El banquete aymara: mesas y yatiris (La Paz: Hisbol, 1995); Gerardo 
Fernández Juárez, Entre la repugnancia y la seducción . Ofrendas complejas en los Andes del Sur (Cuzco: Centro de Estu-
dios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, 1997); Godofredo Taipe, “El diluvio en los mitos quechuas contempo-
ráneos”, Revista de Investigaciones Folclóricas 14 (1999) pp. 25-35; Juan Javier Rivera Andia, “Los Gentiles de Llampa”, 
Anthropologica 18 (2000) pp. 271-280; Francisco Miguel Gil García, “Secuencia y consecuencia del fenómeno chullpario. 
En torno al proceso de semantización de las torres chullpa”, Anales del Museo de América 9 (2001) pp.165-199; Gerardo 
Fernández Juárez, Aymaras de Bolivia. Entre la tradición y el cambio cultural (Quito: Abya-Yala, 2002); Fernando Armas 
Asín, “Wiracocha, pastoral católica y mitología del Titicaca. Consideraciones desde la mitografía y la andinística”, Anuario 
de Historia de la Iglesia 11 (2002) pp. 191-213; Gerardo Fernández Juárez, Yatiris y Ch´amakanis del Altiplano aymara. 
Sueños, testimonios y prácticas ceremoniales (Quito: Abya-Yala, 2004); Pascale Absi y Pablo Cruz, “La porte de la wak’a 
de Potosi s’est ouverte à l’enfer. La Quebrada de San Bartolomé”, Journal de la Société des Américanistes 93 (2007) pp. 
51-86; Francisco Miguel Gil García, “Un pueblo sitiado. Miedos y entidades terribles en la construcción del espacio social 
de una comunidad surandina”, Antropologías del miedo. Vampiros, sacamantecas, locos, enterrados vivos y otras pesa-
dillas de la razón, eds. Gerardo Fernández Juárez y José Manuel Pedrosa (Madrid: Calambur, 2008) pp.145-196; Pablo 
F. Sendón, “Ch´ullpa y sociedades de pastores en los andes centrales y meridionales (siglos XIX y XX): una propuesta”, 
Población y sociedad 17 (2010) pp. 95-145; Sendón, “Los límites de la humanidad. El mito de los ch’ullpa en Marcapa-
ta (Quispicanchi), Perú”, Journal de la Société des Américanistes 96 (2010) pp. 133-179; Francisco Miguel Gil García, 
“Lo que a nadie asusta pero a todos preocupa. Etnografía de los miedos cotidianos de una comunidad del altiplano sur 
boliviano”, RELEA. Revista Latinoamericana de Estudios Avanzados 17 (2011) pp. 59-95; Judith Farberman, “Entre inter-
mediarios fronterizos y guardianes del Chaco: la larga historia de los mataraes santiagueños (siglos XVI a XIX)”, Nuevo 
Mundo Mundos Nuevos [En ligne], 2011
http://nuevomundo.revues.org/61448 ; Francisco Miguel Gil, “Ruinas arqueológicas, mundos permeables y espacios 
peligrosos en el altiplano sur andino”, Tiempo, espacio y entidades tutelares. Etnografías del pasado en América, eds. 
Óscar Muñoz Morán y Francisco M. Gil García (Quito: Ediciones Abya-Yala, 2014) pp. 273-305; Francisco Miguel Gil 
García, “La cocina de los chullpas. Representaciones del pasado e identidades en el presente a partir de la alimentación 
en los Andes”, Revista Española de Antropología Americana 44 (2014) pp. 191-215; y Néstor Godofredo Taipe Campos, 
“Animales y gentiles seductores en los relatos andinos”, Revista de Antropología Experimental 15 (2015) pp. 381-405.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

217LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

De los Pirineos a los Andes: ¿una escatología y una geomitología comunes?

Las analogías de todo tipo (narrativas, ideológicas, sociológicas, con concepciones paralelas del tiempo y 

del espacio, de la luz y la oscuridad, la tierra y el agua, el yo y los otros) que saltan a la vista en cuanto 

se hace el cotejo de los mitos relativos a la extinción de los gentiles pirenaicos y de los mitos relativos a 

la extinción de los gentiles andinos solo pueden ser explicadas como producto de relaciones de parentesco 

cercanas, incluso estrechas. El hecho de que en un lado y otro del Atlántico se llame hasta con el mismo 

nombre, el de gentiles, a los miembros de aquellas dos razas prehistóricas y depuestas; y de que tanto 

aquí como allá exista una tradición que identiica las piedras y las rocas de determinados parajes silvestres 

con los huesos y los restos de tales criaturas, a los que suelen atribuirse estaturas y fuerzas gigantescas, 

son algo que trasciende la categoría de indicios: son pruebas de que estamos ante imaginarios y sistemas 

de pensamiento muy próximos, entre los que ha de haber lazos genéticos poderosos. Algo realmente in-

sólito, si tenemos en cuenta las enormes distancias geográicas, con un mar de por medio, y los abismos 

que separan, en muchos otros sentidos más igurados, estos dos medios lingüísticos, culturales, sociales, 

ecológicos.

No faltan, claro, las diferencias. Es obvio que las creencias y las leyendas vasco-navarras se hallan, hoy, 

agotadas, vacías de savia vital, presentes solo como recuerdos de tiempos muy pretéritos; y que, por el 

contrario, las creencias y relatos acerca de los gentiles, ch’ullpa o chullpa están plenamente operativos en 

muchas comunidades andinas, si bien en otras van perdiendo terreno en favor de la cultura globalizada y 

globalizadora. Igual que es cierto que, en el plano del detalle, hay unas cuantas piezas que tampoco enca-

jan. Así, en los Pirineos suele ser una nube o una estrella las que traen la perdición de los gentiles; en los 

Andes suelen ser dos soles (en alguna ocasión alguna estrella) y una lluvia de fuego, aliados con un diluvio, 

los causantes del apocalipsis.

Otra diferencia que no conviene olvidar: las proyecciones e implicaciones sociológicas de estas creencias 

son mucho más ricas y están mucho mejor atestiguadas y registradas en el mundo andino. Eso es lógico: 

en los Andes sigue viviendo un campesinado plenamente inmerso en los modos de vida tradicionales, casi 

ancestrales, que en los Pirineos ha desaparecido por completo, absorbido por el progreso tecnológico. Las 

versiones vasco-navarras que conocemos fueron, además, registradas en unos tiempos y con unos medios, 

objetivos y métodos que no pueden ser comparados, en cuanto al grado de soisticación y de reinamiento, 

con los que están operativos o disponibles en la actualidad. Son mucho más extensos, complejos, proble-

máticos incluso, los testimonios que pueden ser hoy grabados en audio y en video, y por antropólogos de 

formación técnicamente muy solvente e interdisciplinar, que los que, con su mejor voluntad desde luego, 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

218LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

pudieron anotar en cuadernos José Miguel de Barandiarán y sus discípulos, quienes carecían no del interés 

y la pasión, pero sí de la bibliografía, las fuentes de información y los recursos de que estamos pertrechados 

cien años después.

En cualquier caso, pesan mucho más en la percepción del conjunto las analogías que las diferencias. Lo 

más fácil sería conjeturar, para intentar justiicar tan notables paralelismos, que los conquistadores y los 

evangelizadores españoles —bien sabido es que hubo muchos vascos y navarros entre ellos— pudieron 

trasvasar, a partir de los inicios del siglo XVI, este tipo de creencias desde las tierras españolas hasta las 

americanas; y que al otro lado del océano encontrarían, tales imaginaciones, un terreno en que medrar 

con mucho vigor. Entre otras razones porque las poblaciones y civilizaciones nativas habían sido invadidas, 

sometidas y en buena medida exterminadas por una potencia extranjera cuya superioridad tecnológica —

con medios de transporte muy eicientes, armas de fuego, enorme capacidad destructiva— escapaban de 

la capacidad de comprensión y debían parecer sobrenaturales a quienes fueron sus víctimas.

Si aceptamos esta interpretación como plausible, resultaría impresionante que hasta los relatos y alegorías 

de su ruina hubiesen sido impuestos a los pueblos originarios por la lengua y el dictado de los conquista-

dores españoles.

Pero no hay obligación de aceptar de manera tan automática y sin matices esa explicación, porque hay 

otras variables que pueden venir a complicarla.

Resulta, en efecto, que hay una serie de relatos anotados por españoles en crónicas tempranísimas (de 

hacia 1550) de la conquista del Perú, que se hacían eco supuestamente de lo que sobre la extinción de an-

teriores razas de gigantes creían los nativos de aquellas tierras. Aquellas creencias se asemejan de manera 

realmente perturbadora a los relatos pirenaicos y andinos —más a los andinos, con los que comparten el 

motivo del fuego exterminador— que hasta ahora hemos conocido. 

Así, la Crónica del Perú (1553) Pedro Cieza de León daba detalles muy signiicativos acerca de una raza de 

gigantes indeseables que fueron exterminados cuando “vino fuego del cielo temeroso y muy espantable, 

haziendo gran ruydo del medio del qual salió vn ángel resplandeciente con una espada tanjante y muy 

refulgente, con la qual de un solo golpe los mató atodos”. No es el momento de ponernos a evaluar aquí 

cuánto de contaminación cristiana podrá haber en ese ángel de espada lamígera. Lo que más nos interesa 

ahora recalcar es que de aquella raza, a la que el cronista no da nombre, solo quedarían huesos descomu-

nales, que resultarían bien reconocibles para quienes vinieron a ocupar el territorio después de ellos:

Cuentan los naturales por relación que oyeron de sus padres, la qual ellos tuuieron y tenían de muy atrás 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

219LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

que vinieron por la mar en vnas balsas de juncos a manera de grandes barcas vnos hombres tan gran-

des, que tenía tanto vno de ellos de la rodilla abaxo como un hombre de los comunes en todo el cuerpo, 

aunque fuesse de buena estatura; y que sus miembros conformauan con la grandeza de sus cuerpos tan 

disformes: que era cosa mounstrosa ver las cabezas a las espaldas. Los ojos señalan eran tan grandes 

como pequeños platos. Airman que no tenían baruas: y que venían vestidos algunos dellos con pieles de 

animales; y otros con las pieles que les dio natura, y que no trajeron mugeres consigo. Los quales como 

llegasen a esta punta: después de ayer en ella hecho su asiento a manera de pueblo (que aún en estos 

tiempos ay memoria de los sitios destas casas que tuuieron) como no hallassen agua: para remediar la 

falta que della sentían hizieron vnos pozos hondíssimos: obra por cierto digna de memoria, hecha por tan 

fortíssimos hombres, como se presume que serían aquellos: pues era tanta su grandeza. Y causaron estos 

pozos en roca biua, hasta que hallaron el agua y después los labraron desde ella hasta arriba de piedra, de 

tal manera que durar muchos tiempos y edades; en los quales ay muy buena y sabrosa agua, y siempre tan 

fría, que es gran contento beuerla. Auiendo pues hecho sus asientos estos crecidos hombres, o gigantes, y 

teniendo estos pozos o cisternas de donde beuían: todo el mantenimiento que hallauan en la comarca de 

la tierra que ellos podían hollar lo destuyan, y comían. Tanto que dizen, que vno dellos comía más vianda 

que cincuenta hombres de los naturales de aquella tierra. Y como no bastasse la comida que hallauan para 

sustentarse, matauan mucho pescado en la mar con sus redes y aparejos, que segen razón tenían. Biuieron 

en grande aborrecimiento / de los naturales, porque con vsar con sus mugeres las matauan, y con ellos 

también vsauan sus lujurias. Los naturales no se hallauan bastantes para matar a esta nueua gente que 

auía uenido a ocuparles su tierra y señorío: aunque se hizieron grandes juntas, para praticar sobre ello pero 

no les osaron acometer. Passados algunos años, estando todavía estos gigantes en esta parte, como les 

faltasen mugeres y las naturales no les quadrasse por su grandexa, o porque sería vicio vsado entre ellos 

por consejo y inducimiento del maldito demonio, vsaron unos con otros el pecado nefando de la sodomía, 

tan grauíssimo y horrendo. El qual vsauan y cometían pública y descubiertamente, sin temor de Dios, y 

poca verguenca de sí mismos. Y airmar todos los naturales, que Dios nuestro señor no siendo seruido de 

dissimular pecado tan malo, le embio el castigo conforme a la fealdad del pecado. Y assí dizen, que estando 

todos juntos embueltos en su maldita sodomía, vino fuego del cielo temeroso y muy espantable, haziendo 

gran ruydo del medio del qual salió vn ángel resplandeciente con una espada tanjante y muy refulgente, 

con la qual de un solo golpe los mató atodos, y el fuego los consumió: que no quedó sin algunos huesos y 

calaveras, que para memoria del castigo quiso Dios que quedassen sin ser consumida del fuego. Esto dizen 

de los gigantes: lo qual creemos que pasó: porque en esta parte que dízense han hallado y se hallan huesos 

grandíssimos. E yo he oydo a Españoles que han visto pecado de muela, que juzgaran que a estar entera 

pesara más de media libra carnicera. Y también que auían visto otro pecado del hueso de una canilla, que 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

220LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

es cosa admirable contar quan grande era lo qual haze testigo ayer passado: porque sin esto se vee adonde 

tuuieron los sitios de los pueblos, y los pozos o cisternas que hizieron. Querer airmar, o decir de que parte, 

o por qué camino vinieron estos, no lo puedo airmar porque no lo sé. Este año de mil y quinientos y cin-

cuenta oy yo contar, estando en la ciudad de los Reyes, que siendo el illistríssimo don Antonio de Mendoza, 

visorey y gouernador de la nueva españa, se hallaron ciertos huesos en ella de hombres tan grandes como 

los de estos gigantes y aún mayores. Y sin esto también he oydo antes de agora, que en un antiquíssimo 

sepulchro, se hallaron en la ciudad de México, o en otra parte de aquel reyno ciertos huessos de gigantes. 

Por donde se puede tener, pues tantos lo vieron, y lo airman, que ouo estos gigantes, y aún podrían ser 

todos vnos. En esta puncta de santa Elena (que como tengo dicho está en la costa del perú en los términos 

de la ciudad de puerto/viejo) se vee una cosa muy de notar y es, que ay ciertos ojos y mineros de alquitrán 

tan perfecto, que podrían calafetear con ello a todos los navíos que quisiesen porque mana. Y este alquitrán 

deue ser algún minero que passa por aquel lugar: el qual sale muy caliente. Y destos mineros de Alquitrán 

yo no he visto ninguno en las partes de la Yndias que he andado24.

De parecido tenor, y con detalles no menos suculentos, es la narración que acerca de la extinción de la raza 

de los gigantes hizo Agustín de Zárate en la Historia del descubrimiento y conquista del Perú (1555). En 

ella airma, con respecto al apocalipsis de aquellas criaturas, que “dicen que bajó del cielo un mancebo res-

plandeciente como el sol, y peleó con ellos, tirándoles llamas de fuego, que se metían por la peñas donde 

daban u hasta hoy están allí los agujeros señalados”. Los paralelismos con los relatos andinos modernos, 

protagonizados por gentiles, ch’ullpa o chullpa que son exterminados por soles y lluvias de fuego, pese a 

los rincones y grietas en que intentan refugiarse, resultan impresionantes:

Cerca desta provincia, en una punta que los españoles llaman Santa Elena, que se mete en la mar, hay cier-

tos veneros donde mana un betún que paresce pez o alquitrán, y suple por ello. Junto a esta punta dicen los 

indios que habitaron unos gigantes, cuya estatura era tan grande como cuatro estados deun hombre me-

diano. No declaran de qué parte vivieron; manteníanse de las mesmas viandas de los indios, especialmente 

pescado, porque eran grandes pescadores; a lo cual iban en balsas, cada uno en la suya porque no podían 

llevar más, como navegar tres caballos en una balsa: apeaban la mar en dos brazas y medias; holgaban 

mucho de topar tiburones o bufeos, o otros peces muy grandes, porque tenían más que comer; comía cada 

uno más que treinta indios; andaban desnudos por la diicultad que tenían de hacer los vestidos; eran tan 

24   Pedro Cieza de León, Crónica del Perú (1553). Primera Parte (Lima: Fondo Editorial de la Pontiicia Universidad 
Católica del Perú, 2ª.ed., Lima, 1986) pp. 166-168.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

221LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

crueles, que sin causa ninguna mataban muchos indios, de quien era muy temidos. Vieron los españoles 

en Puerto Viejo dos iguras de bulto destos gigantes, una de hombre otra de mujer. Hay memoria entre 

los indios, descendiendo de padres en hijos, de muchas particularidades destos gigantes, especialmente 

del in dellos; porque dicen que bajó del cielo un mancebo resplandeciente como el sol, y peleó con ellos, 

tirándoles llamas de fuego, que se metían por la peñas donde daban u hasta hoy están allí los agujeros 

señalados; y así, se fueron retrayendo a un valle, donde los acabó de matar todos. Y con todo esto, nunca 

se dio entero crédito a lo que los indios decían destos gigantes, hasta que siendo teniente de gobernador 

en Puerto-Viejo el capitán Juan Olmos, natural de Trujillo, en el año de 1543 y oyendo todas estas cosas, 

hizo cavar en aquel valle, donde hallaron tan grandes costillas y otros huesoso, que si no parecieran juntas 

las cabezas, no era credible ser personas humanas; y así, hecha la averiguación y vistas las señales de los 

rayos en las peñas, se tuvo por cierto lo que los indios; y se enviaron a diversas partes del Perú algunos 

dientes de los que allí se hallaron, que tenía cada uno tres dedos de ancho y cuatro de largo. Tiénese por 

cosa cierta entre los españoles, vistas estas estas señales, que por ser, como dicen que era esta gente, muy 

dada al vicio contra natura, la Justicia divina los quitó de la tierra, enviando algún ángel para ello, como se 

hizo en Sodoma y otras partes25.

Mucho más escueta y desustanciada fue, en in, la descripción que sobre la cuestión dio José de Acosta, en 

su más tardía Historia natural y moral de las Indias (1590):

Hay en el Pirú gran relación de unos gigantes que vinieron en aquellas partes, cuyos huesos se hallan hoy 

día de disforme grandeza cerca de Manta y de Puerto Viejo, y en proporción habían de ser aquellos hom-

bres más que tres tanto mayores que los indios de agora. Dicen que aquellos gigantes vivieron por mar, y 

que hicieron guerra a los de la tierra, y que ediicaron ediicios soberbios, y muestran hoy un pozo hecho 

de piedras de gran valor. Dicen más: que aquellos hombres, haciendo pecados enormes y especial usando 

contra natura, fueron abrasados y consumidos con fuego que vino del cielo26. 

No podemos, en el espacio tasado con el que contamos, hacer mayores elucubraciones acerca de lo que 

pueden signiicar estos textos tempranísimos, que apuntan a sustratos prehispánicos muy viejos, en el 

cuadro familiar y en el paradigma comparativo en que hemos intentado encajarlos. Resumiendo, contamos 

ahora con los relatos pirenaicos anotados en el siglo XX, con los andinos registrados en los siglos XX y XXI y 

con los andinos del XVI, que parecen ser manifestaciones o derivaciones de un sustrato anterior. La opción 

25    Agustín de Zárate, Historia del Descubrimiento y Conquista del Perú (1555), en Biblioteca Peruana. Primera Serie 
(Lima: Editores Técnicos Asociados, 1968) vol. II, pp. 121-122.
26   José de Acosta, Historia natural y moral de las Indias, ed. José Alcina Franch (Madrid: Historia 16, 1987).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

222LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

del trasvase directo y unívoco desde España a América no puede, ya, ser aceptada sin más, o sin admitir 

factores, complicaciones y contradicciones que podrían ser de gran envergadura. En algún próximo traba-

jo, con más textos y registros al alcance, espero poder avanzar algún paso más si no hacia la solución del 

enigma sí hacia una caracterización más completa y diversa de sus piezas, y de algunas de sus relaciones.

Para concluir, creo que conviene recordar, sin entrar más en detalles, que también las crónicas de la con-

quista de México dejaron testimonios, muy complejos y bien conocidos, de profecías, milenarismos, extin-

ciones, que en algunos de sus detalles no andan muy lejos de los que nos han ocupado aquí. Serán materia 

de relexión en trabajos futuros.

Solo convocaremos aquí dos textos más, que dan noticias fascinantes acerca de los huesos que se creía que 

habían quedado dispersos por amplios espacios naturales de razas mexicanas extintas. El primer testimo-

nio, muy temprano, es de 1521: 

Dicen que hacia el Hueste o Poniente, cuarta al Sudueste, hay unas sierras altas, de las cuales dice que 

vienen gigantes de maravillosa estatura; llevan al Emperador Nuestro Señor un hueso desde la rodilla hasta 

el vértebro de la cadera en que hay cinco palmos y medio grandes, y lo que podrían corresponder las otras 

partes, hállase que llegaría con longura de una lanza gineta pequeña. Airmase por ciertas conjeturas, que 

detrás de las dichas sierras está una gran casa a manera de monasterio de mujeres, donde está una dama 

principal que llaman los castellanos Señora de la plata; dicen cosas acerca desto que yo no las oso escribir 

a V. R. porque son cosas increíbles: baste que dice que tiene esta señora tanta plata, que dice que todos 

los pilares de su casa son hechos della, cuadrados, ochavados, torcidos, e todos macizos de plata27.

El segundo texto mexicano que convocaremos, y con el que cerramos estas páginas, está inserto en la His-

toria verdadera de la conquista de la Nueva España, que fue concluida en 1575 por Bernal Díaz del Castillo:

Y dijeron que les habían dicho sus antepasados que en los tiempos pasados que había allí entre ellos pobla-

dos hombres y mujeres muy altos de cuerpo y de grandes huesos, que, porque eran muy malos y de malas 

maneras, que los mataron peleando con ellos, y otros que dellos quedaban se murieron. Y para que viése-

mos qué tamaños e altos cuerpos tenían, trajeron un hueso o zancarrón de uno dellos, y era muy grueso: el 

altor tamaño como un hombre de razonable estatura, y aquel zancarón era desde la rodilla hasta la cadera. 

Yo me medí con él, y tenía tan gran altor como yo, puesto que soy de razonable cuerpo, y trujeron otros 

27    Alonso Zuazo, Carta del licenciado Alonso Zuazo al padre Fray Luis de Figueroa, prior de la Mejorada, en Documen-
tos para la Historia de México, ed. Joaquín García Icazbalceta (México: Librería de Andradre, Portal de Agustinos, 1858) 
pp. 358-367, p. 363.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

223LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé

pedazos e huesos como el primero, más estaban ya comidos y deshechos de la tierra; y todos nos espan-

tamos de ver aquellos zancarrones, y tuvimos por cierto haber habido gigantes en esta tierra. Y nuestro 

capitán Cortés nos dijo que sería bien enviar aquel gran hueso a Castilla, para que lo viese su majestad, 

y ansí lo enviamos con los primeros procuradores que fueron. También dijeron aquellos mismos caciques 

que sabían de sus antecesores que les había dicho un su ídolo, en quien ellos tenían mucha devoción, que 

vernían hombres de las partes de donde sale el sol y de lejas tierras a les sojuzgar y señorear; que si somos 

nosotros, holgarán dello, que pues tan esforzados y buenos somos28.

28   Bernal Díaz del Castillo, Historia verdadera de la conquista de la Nueva España, ed. Guillermo Serés (Madrid-Barce-
lona: Real Academia Española-Galaxia Gutenberg-Círculo de Lectores, 2011) pp. 267-268.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

224Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

Avant d’entrer dans le vif du sujet, il convient de préciser les limites. En efet, le titre peut alarmer quiconque 

est soucieux de frontières géographiques pour les Pyrénées centrales. Aussi, ixons conventionnellement 

quelques repères. En efet, nous nous sommes penchés sur la partie nord du versant et en particulier sur 

les vallées du Louron, de Bareille et d’Aure dans le département des Hautes-Pyrénées en débordant quelque 

peu sur les marges de la Haute-Garonne et même bigourdanes. Au Sud du plateau de Lannemezan, dans 

le versant Nord du massif Pyrénéen, la vallée d’Aure est orientée Nord-Sud sur 35 kilomètres environ. La 

vallée transversale démarre du Pas de Rebouc, après le village de Héches, jusqu’à la crête frontière de 

l’Espagne (Aragon, région du Sobrarbe). La vallée d’Aure confronte les vallées de Barousse, d’Oueil, de 

AS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS 

Frantz E. Petiteau
(Université de Pau)

L



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

225Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

Louron à l’Est, du Lavedan, de l’Adour et les Baronnies à l’Ouest. La basse vallée d’Aure s’étend sur une 

dizaine de kilomètres jusqu’à Arreau, carrefour des vallées des Bareilles, de Louron et d’Aure et capitale du 

« pays » d’Aure et plus tard des Quatre-Vallées sous l’Ancien Régime. Arreau est le point de conluence des 

trois Nestes des trois vallées : Bareilles, Louron et Aure.

Précisons aussi que cette modeste étude est le fruit d’enquêtes orales comme d’une recherche dans les 

archives. Nous proposons ici un bilan non exhaustif des rochers et des pierres sacrées.

Zone de recherches dans les Pyrénées centrales, d’après IGN et DIREN.

Quand on évoque cette thématique, on peut s’interroger sur les sources épigraphiques. Laissons cette 

tache aux spécialistes de l’Antiquité comme les professeurs Georges Fabre ou encore Robert Sablayrolles. 

Ne spéculons pas sur des noms de divinités mentionnés sur les autels votifs. Le souvenir des dieux 

anciens s’est lentement estompé de la mémoire locale. Tant d’interprétations ont été faites mais peu sont 

convaincantes du fait de l’éloignement temporel. Certes la découverte d’un lapidaire antique aura permis 

au XIXe siècle de ranimer l’intérêt des lettrés mais tout cela reste une aimable poésie. Les Pyrénées ont 

fourni là un cadre géographique fertile. Gloire aux massifs, sommets, goufres et lacs qui semblent encore 

échapper à la maîtrise des hommes et propices aux légendes. Ceux qui osent pénétrer dans ces espaces 

prétendus « sauvages » trouvent là un écho favorable à des aventures fantastiques. Le romantisme aime 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

226Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

les Pyrénées et s’en sert comme l’un de ses modèles préférés. Tableaux et gravures donnent là l’illusion 

d’un chaos primitif. Le XIXe siècle friand de cette démesure s’acharne à vouloir l’explorer. Avec ces récits, 

les auteurs font appel au légendaire local sans vraiment le creuser en profondeur et sans tenir compte de 

la mémoire locale. Cependant, ils arrangent les traits principaux au goût du jour. Alors les dieux mythiques 

vont enin revivre. Dans le même temps, l’intérêt pour l’archéologie va naître dans ces contrées. Alexandre 

Du Mége, Julien Sacaze et des érudits voire des collectionneurs vont se passionner pour l’épigraphie 

antique. Les auteurs vont marquer du sceau d’une culture savante les bribes de légendes locales sous 

inluence des grands textes classiques voire bibliques. Métissage entre divinités topiques et mythologie 

gréco-romaine vont procéder à une certaine renaissance ou plutôt à un processus de réinvention des 

mythes – au proit de paraboles universelles – ain déjà de pallier l’absentéisme des mythes locaux. Ainsi 

les thermes pyrénéennes telles que celles de Cadéac-les-Bains en Aure voient leur salut dans une époque 

romaine salvatrice – dont les auteurs n’auront de cesse de répéter les bienfaits1 surtout avec le pays des 

convènes c’est à dire du Comminges2. Par conséquent, nous ne suivrons pas ces pistes trop hasardeuses. 

Le projet est de voir dans quelles mesures les dévotions à des pierres voire aux rochers ont présenté des 

traits susceptibles de faire sens dans la dimension du sacré comme le déinissait Durkheim « Sont sacrées 

les choses que les interdits protègent et isolent »3.

Dans nos enquêtes, il faut préciser toutefois une seule mention d’une époque reculée dans la vallée des 

Bareilles au sujet d’un quartier dit du « templa » : « Il y a un quartier qui s’appelle le templa. C’est marqué 

sur les vieilles cartes, « eth soum de templa »… ça vient du mot « temple ». J’ai entendu dire qu’à une 

époque quand ils montaient les troupeaux en montagne, ils les coniaient à une déesse (…) et ils faisaient 

un sacriice. Il y avait dans ce quartier une pierre qui était faite pour ce sacriice, une pierre plate creusée 

pour recueillir le sang »4.

Nous avons simplement consigné ce témoignage avec une certaine prudence sans y voir forcement un 

syncrétisme avec le dieu Ageion, le dieu à la brebis grasse (mis d’ailleurs en relief par Jean-François Le 

Nail). Il faut savoir raison garder et éviter tout de même de procéder à des raccourcis5. Dans la langue 

1   Prompt J., Violeau H., Légendes pyrénéennes, Deux récits en vallée d’Aure, collection « Les textes pyrénéens », 
éditions idelis tempore, Tarbes, 2012 (avant propos par Frantz-E. Petiteau).
2   Ce passé merveilleux reste la gloire des ecclésiastiques et des savants nostalgiques du rayonnement de l’évêché 
de Saint Bertrand-de-Comminges. Les écrits restent et les prétendus « acquis historiques » se perpétuent. Il aura fallu 
attendre Vidailhet et surtout l’abbé Marsan pour s’intéresser à la culture orale.
3   Émile Durkheim, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, PUF, Paris, 1912, p.56.
4   Enquête menée auprès de François Vidailhet de Pouy, Bareilles, né en 1936 le 02/04/2008 in Petiteau FE, Contes, 
légendes et récits de la vallée du Louron et des Bareilles, éditions Sutton, Saint Cyr-sur-Loire, 2009.
5    Mentionnons particulièrement le dieu du rocher Arixon signalé à Loudenvielle au lieu dit « Sarrat de peyra » ainsi 
qu’à Estarvielle avec la « pierre de Carixo » in Sacaze J., Inscriptions antiques des Pyrénées, Imp. Privat, Toulouse, 1892, 
pp. 484-486.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

227Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

gasconne, « templà » (« templar » en graphie normalisée) veut dire « tertre; versant, pente d’un coteau »6.

Même si « L’Aquitaine manifesta, tout au long de l’époque romaine, un particularisme puissant et 

conserva dans les vallées pyrénéennes surtout, une forte identité culturelle » comme le rappelle justement 

l’archéologue Jean-Luc Schenck7. Ces vallées montagneuses se prêtent à cette dialectique « monde humain/

monde surnaturel », le monde du bas au monde du haut.

Ce partage de l’espace apparaît aussi dans un autre exemple en vallée d’Aure aux Quatre-Véziaux d’Aure. 

Sur le vieux chemin conduisant à la Hourquette, la croix de fer érigée sur un rocher, limitait le lieu des prats 

tardious [les « prés tardifs » que l’on fauchait tardivement dans la saison]. Les « lop carous e brouchis » 

[loup-garou et les sorciers] s’y donnaient rendez-vous8. On disait aussi à Ancizan : « Brouches e brouchis 

que van dansar au Prats Tardious »9. Ces « Prés tardifs » apparaissaient alors comme un locum incertum, 

un lieu sans retour avec l’autre monde tout comme à l’extérieur de Trachère où les brouches [sorcières] se 

réunissaient pour danser dans un pré10.

La Croix de Fer, Hourquette d’Ancizan.

6   Cf templèr, tepèr, tembelh de même sens : coteau abrupt, versant gazonné ou non. « eth soum de templà » (« Eth 
som deth templar », c’est le sommet du versant).
7    Jean-Luc Schenck, 1998.
8   Enquête menée auprès de Joseph Roger d’Ancizan in Petiteau FE, Contes, légendes et récits de la vallée d’Aure, 
éditions Sutton, Saint Cyr-sur-Loire, 2006.
9    Enquête menée auprès Bernard Trey, d’Ancizan in Petiteau FE, op. cit., 2006.
10    Enquête menée auprès Jeanne Gailhard, née Aspe, native de Tramezaygues in Petiteau FE, ibidem, 2006.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

228Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

Près du Pont d’Estagnon dans le Louron, on craignait de rencontrer le soir « era canhòta blanca ». Cette 

petite chienne blanche n’avait rien de sympathique « à Loudenvielle, là où il y a maintenant le barrage 

du lac, sur le pont d’Estagnon, ils disaient qu’il y avait la canhoto qui sortait le soir quand les gens 

passaient... dans le rocher. Elles les épouvantaient ». Décrite comme un esprit caché dans le rocher, on 

disait « attentiou, quoan bous passa, que poudiera sortir era canheto »11. Quand les gens rentraient du bal, 

ils passaient rapidement sur le pont d’Estagnon par crainte de la croiser. Les lieux humides situés près de 

goufres favorisaient les croyances à d’épouvantables esprits. L’apparition de cet esprit néfaste fait penser 

à la fonction psychopompe du chien. Lié à la mort, la petite chienne blanche pourrait évoquer un résidu 

d’antiques croyances comme bon nombre de divinités indigètes devenus croquemitaines pour les enfants. 

Carte postale « Gorge et pont d’Estagnon N°65 », début XXe siècle

A Saubissan en vallée d’Aure en particulier, on avisait les enfants de ne pas monter sur une grosse pierre 

qui bougeait car « Quate Ueilhs è Maula Barbe » pouvaient en sortir. Cet énigmatique Quatre yeux, peut 

être un Chronos12 pourrait avoir sans doute un lien avec une référence de l’Antiquité Argos Panoptès qui 

11   Petiteau FE, Contes, légendes et récits de la vallée du Louron et des Bareilles, éditions Sutton, Saint Cyr-sur-Loire, 
2009, p.59.
12   Pour ces Quatre Yeux on retrouve un lien avec un célèbre dieu de la mythologie de l’Antiquité  « (…) le Dieu Taaut 
it aussi le portrait des autres Dieux, de Saturne ou Chronos, de Dagon, etc. pour en former les caractères sacrés des 
Lettres. Pour « signe » de Royauté, il donna à Chronos quatre yeux, deux devant & deux derrière. De ces quatre yeux, 
deux se fermoient pendant que les deux autres veilloient » cité dans Banier (M. l’abbé, Antoine), La mythologie et les 
fables expliquées par l’histoire, Tome Premier,  Paris, 1738, p.91.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

229Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

possède une vue extraordinaire puisqu’il est doté de quatre yeux ou plus13. Avec « celui qui voit tout », 

rappelons que Mulat Barbe (connu à Gèdre) est paradoxalement frappé de cécité. Ses ils l’avertissent d’un 

phénomène extraordinaire, la neige qui tombe pour la première fois. A son contact il expire en s’écriant : 

« Christiandat arrenhe », (Que le christianisme règne)14. Quate Ueilhs è Maula Barbe sont devenus des 

noms qui font peur de la in du XIXe siècle surtout dans les endroits dangereux comme une pierre qui 

tremble sous le poids d’enfants. C’est également le cas aussi pour Tantugou qui est aperçu par des bergers 

sur les hauteurs entre le Larboust et le Louron (Germ) : « Que bou égalément récounégut pér éts pastous 

én oue béroye ballée, couchat sus u rouchè »15 où il est parfois se couche sur un rocher. Evidemment il 

n’est devenu avec le temps qu’une espèce de croque mitaine pour efrayer les enfants. A son évocation, 

les enfants obéissaient. Les parents leur racontaient que Tantugou rôdait autour des lacs de Nère dans le 

val d’Aube, pour s’emparer des enfants qui venaient y pêcher, les emporter dans sa grotte et les dévorer. 

Les enfants en Bigorre à Gerde près de Bagnères-de-Bigorre étaient aussi terriiés au seul nom de la vieille 

Maria Spugue dont l’antre se trouvait dans la grotte de Maria Spugue au lieu dit Castet16. Que ce soit en 

Aure, Louron ou Bigorre, ces lointains êtres mythiques pyrénéens ont été enfouis avec la stratigraphie des 

siècles, à l’image de Quate Ueilhs é Maula Barbe sous une pierre.

Croix à Lançon sur la route d’Ilhan.

13   Meulder M., Quelques parallèles entre les mythes grecs de Persée et celte de Lugh, Mémoires de la Société Belge 
d’Etudes Celtiques, n°37, Bruxelles, 2015, p.46.
14    Ravier X., « Mythologie bigourdane et procès mythologique, Sur les approches mises en œuvre dans les temps 
romantiques », in Claire Torreilles et Marie-Jeanne Verny (dir.), Contes e Cants, Les recueils de littérature orale en pays 
d’oc, XIXe et XXe siècles, Estudis occitans, Presses universitaires de la Méditerranée, Montpellier, 2004, p.39-58.
15   Archives départementales des Hautes-Pyrénées, T.383 n°162, monographie de Germ, Instituteur Pecantet, 1887, 
page 10.
16    Informateur Nadette Colnot née Bérut à Gerde en 1956 de Bagnères-de-Bigorre. Enquête non publiée.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

230Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

Rochers ou pierres de contact agissent comme un moyen de médiation vers le surnaturel comme le 

font souvent les récits d’apparition ou d’invention miraculeuse d’images mariales17. Il faut aussi surtout 

christianiser les lointains souvenirs dans une mémoire pastorale.

Le cromlech du Port de Pierreitte

Dans la vallée des Bareilles, nous avons un toponyme intéressant : celui de Peyro Fitto. Ce lieu de « Peyra 

Hitta » (en gascon) sépare les vallées d’Oueil de Bareilles, sommet du Mont Né. La tradition orale rapporte 

que le Col de Peyrehitte et ses pierres dressées18 près du lac « eth gourc » doit son nom à une légende : 

« c’était une bergère qui gardait ses moutons et puis Dieu est passé par là et il lui a dit : « même si tu 

entends du bruit, ne te retourne pas. Il y eut un grand bruit et il a fait le lac. La bergère s’est retournée et 

a été transformée en pierre. (…) parce que cette pierre est un peu penchée et tout autour il y a des pierres 

rondes, c’est ce qui représentent les moutons »19.

Pourtant si le souhait est de pénétrer dans la légende plénière, une analyse régressive ne suit plus et 

il faut donc interroger les textes. Les versions s’enrichissent au fur et à mesure que les témoignages 

remontent dans le temps. Dans les sources écrites, la pierre qui sert de limite entre les Bareilles et Bourg 

d’Oueil (entre les départements des Hautes-Pyrénées et Haute-Garonne) était une bergère avec son capulet 

17   Cf. par exemple M D. Fabre, « L’ours, la Vierge et le taureau », Ethnologie française XXIII, 1993, 1, pp. 9-19.
18   Coutil L., « Les monuments mégalithiques des environs de Luchon (Haute-Garonne) », Bulletin de la Société 
préhistorique de France, 1923, Volume 20, n°12, pp. 352-360. Notons aussi que le menhir a été victime d’une pelleteuse 
de la DDE en 1982. Ce sont les villageois de Bourg d’Oueil qui décidèrent de le remettre en place.
19   Enquête auprès de François Vidailhet de Pouy, in Petiteau FE, op. cit., 2009.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

231Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

pétriiée d’où son nom de « Peyre dera Ouelhère »20. Cependant l’instituteur de Pouy au XIXe siècle nous en 

dit plus : « quelques bergers étaient occupés à garder les brebis sur la montagne près du col de Pierreitte. 

C’étaient des gens pervers et corrompus. 

Vers la in de la journée, une nuée lumineuse les enveloppa tout à coup et deux hommes leur apparurent. 

C’étaient Jésus et Saint Pierre. Après leur avoir reproché sévèrement leur mauvaise conduite Notre Seigneur 

ajouta: « Que la justice de Dieu le fasse » et aussitôt les bergers furent pétriiés. Un seul fut épargné. C’était 

une jeune ille qui ne s’était point lié à la conversation de ses camarades et qui n’avait prêté qu’une attention 

vague à leurs propos immoraux. Notre Seigneur lui ordonna de se retirer et de ne point se retourner quoi qu’elle 

puisse entendre. La bergère partit mais quelques instants après, entendant derrière elle un bruit épouvantable, 

elle tourna la tête et aussitôt elle fut transformée en une pierre appelée depuis lors la bergère »21.

La version de son homologue de Gèdre (actuel village de Bareille) dit : « Dieu et Saint Pierre auraient quitté 

le ciel pour visiter Bareilles à une certaine époque passée il y a bien longtemps. Dans un quartier du nom de 

Pierreitte des bergers tenurent [sic] des propos impies ; une bergère les conjurait de se taire ; elle n’était 

point écoutée. Soudain le ciel s’assombrit et Dieu, accompagné de saint Pierre, châtia vertement ces impies 

et la pieuse bergère par l’ordre de Dieu s’éloigna ; elle ne devait pas regarder derrière elle ; tout à coup un 

bruit insolite se fait entendre la bergère efrayée s’y retourne ; aussitôt elle est changée non en une statue 

de sel mais de pierre que l’habitant de Bareilles montre encore »22.

Doit-on assimiler ces « propos impies » à l’ancienne religion païenne ? Les pierres représentant les traces 

de ce paganisme. La référence à la Bible, support de l’ordre moral religieux, révèle une transformation de 

l’univers social à un moment donné. Cette innovation a bouleversé un système d’une société traditionnelle. 

En assimilant l’introduction d’un nouveau culte, l’acculturation a modiié un modèle en le recomposant. 

Eugène Cordier (1823-1870) rapporte une version similaire sur le lac où dit-il « sur la route de Bordères à 

Luchon, un lac devrait son origine à l’apôtre saint Pierre : insulté par des bergers qui excitaient leurs chiens 

contre lui, il noya leurs cabanes ; bergers, chiens et moutons furent changés en rochers, qui conservent 

encore la mémoire de cet événement »23. Enin de l’autre côté, laissons l’instituteur de Bourg-d’Oueil faire 

20   Archives Départementales des Hautes-Pyrénées, fonds Marsan, 6 J. Isaure Gratacos a particulièrement étudié le 
menhir blanc anthropomorphique dans Fées et gestes : femmes pyrénéennes : un statut social exceptionnel en Europe, 
éditions Privat, Toulouse, 1987, p. 40 et p.47.
21   Archives Départementales des Hautes-Pyrénées, T. 381 n°53 bis, monographie de Pouy, Instituteur J.M Serres, 12 
avril 1887, pp.12-13.
22   Archives Départementales des Hautes-Pyrénées, T. 381 n°53, monographie de Bareille, Instituteur Rumeau, 1887, 
p.14.
23   Archives Départementales de la Haute-Garonne, BR-4° 119, monographie de Bourg-d’Oueil, instituteur Serres, 1er 
mai 1886.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

232Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

le récit du légendaire col, même si toutes les pierres dressées ne sont pas celtes : « Sur le col de Pierreitte 

est une énorme pierre plantée en terre et servant autrefois d’autel aux Celtes ; à droite, à quatre mètres de 

distance, sont plusieurs autres petites pierres arrangées symétriquement ; d’autres pierres semblables se 

trouvaient vers la gauche, à même distance, mais la plupart ont disparu. On croit qu’un cimetière Gaulois 

existait autour. D’après une tradition, le Christ traversait un jour le col ; il rencontra là un berger gardant 

son troupeau et lui demanda du pain ; l’aumône lui fut brutalement refusée et le berger excita son chien 

contre Jésus. Celui-ci, indigné, le maudit : le chien et le berger furent transformés en pierres, et la pierre 

principale n’est connue dans le pays que sous le nom de « l’Homme de Pierreitte ». A droite, on rencontre 

une grotte profonde ; personne n’est descendu jusqu’au fond, mais quand on y jette une pierre on l’entend 

rouler pendant assez longtemps ; c’était, croyons-nous, une retraite où se réfugiaient les druides »24.

Nous sommes dans un récit typique de l’instituteur de l’école de la Troisième République (1870-1914). 

Nous avons afaire à l’airmation « Nos ancêtres les Gaulois », expression utilisée pour évoquer la Gaule 

indépendante. Elle sous-tendait notamment le récit de l’histoire de France dans les manuels scolaires de la 

Troisième République. Laissons-là ces interprétations pseudo savantes sur les celtes. 

24  Ibidem

Calhau d’Arriba-Pardin, Poubeau (Larboust)



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

233Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

Le récit est aussi inluencé fortement par la mythologie chrétienne. Les punitions divines sont des contes 

répandus. Le paganisme reprouvé par l’Église est une histoire de malentendu où chacun y trouva inalement 

son compte. L’organisation du calendrier chrétien aurait été ixée durant l’Antiquité tardive. Pourtant, 

certains rites dans les montagnes ont été christianisés. Ces récupérations ont ini de faire oublier les 

divinités originelles. Les constructions des églises en Larboust ou en Louron ont souvent intégré les ex-voto 

antiques dans leurs murs marquant la volonté de ne pas renier les croyances des aïeux. Pour celles qui 

les présentent, ces intégrations montrent aussi la progression dans le cheminement de la foi. L’extérieur 

expose en quelque sorte les traces des anciennes religions païennes sans pour autant renier leur caractère 

sacré. Toutefois bon nombre de ces remplois étaient masqués par les enduits. De telles réutilisations 

n’autorisent pas trop à discourir sur les agissements des anciens. Pour délimiter les diférents territoires, 

des pierres furent érigées. La « Peyre-Hitte » entre les quartiers de montagnes d’Azet et d’Adervielle porta 

une croix sculptée en bas relief car la croix de fer fut souvent victime de la foudre.

Au XIXe siècle, de passage dans le Larboust voisin du Louron, Julien Sacaze décrit des rites particuliers près 

du Calhau d’Arriba-Pardin : « Les rites de cette fête nocturne qu’on célébrait encore il y a une trentaine 

d’années, et qu’on nommait la fête gagnolis, blessent trop la décence pour que je les décrive avec tous 

les détails. Les hommes de Poubeau, âgés à présent de cinquante ans, ont tous ou presque tous pris part 

à cette étrange cérémonie, notamment Julien Nard, Jean Nard, son frère, et Félix Bourdette. Le vieux 

Mariette, surnommé Bridés dé her, était fort réputé pour le zèle qu’il déployait dans la fête de gagnolis ! »25. 

Selon les érudits du XIXe siècle le mot gascon gagnolis « signiie cris, aboiements du chien. Gagnoula veut 

dire aboyer »26. Mais « aboyer, miauler » se dit « nhaular » (« gnawlà »)27, cette variante avec un « ga » 

devant provient peut être de « can-nhaulis » ou « can-nhaular » pour distinguer du miaulement ? Ce rocher 

comporte d’ailleurs d’autres aspects qui le relient au culte de la fécondité : une pierre phallique trônait sur 

sa sommité. Une croix leurdelisée portant la date de 1887 a remplacé cette pierre. Certains prétendent à 

des «contacts» pour les femmes en mal d’enfant.28 

25   Sacaze J., « Le culte des pierres », Bulletin de la Société d’anthropologie de Paris, 1879, p.167. Serge Brunet l’a 
évoqué dans son excellent ouvrage Les prêtres des montagnes: la vie, la mort, la foi dans les Pyrénées centrales sous 
l’Ancien Régime : Val d’Aran et diocèse de Comminges, PyréGraph, Aspet, 2001, p.31.
26    Bulletins et mémoires de Société d’anthropologie de Paris, Centre de recherches anthropologiques, 1878, p.242.
27   Mot qui peut être prononcé « nholar » (« gnoulà »). Dans le Dictionnaire du béarnais et du gascon modernes, 3e 
édition complétée, en 1 volume, CNRS (1980) de Simin Palay, on trouve « gagnoulà (Gers) : Geindre, faire entendre des 
cris plaintifs en parlant du chien. Peut-être déformation de cagnoulà. Rad. câ. Augm. ganhoulejà, cagnisclà, cagniulà: 
Action du chien qui hurle; pousser des cris plaintifs » et dans le Dictionnaire français-gascon des notions aux mots, 
Collection Etudes romanes, éditions universitaires du Sud, 1993 de Jean-François Estalenx, on trouve « cri plaintif : 
escagnisclat, escagnisclade, escagniulat, escagniulade plainte apeurée de chien ou hurlement : esganiglet, cagnisclet, 
cagnisclère, cagniuladis, cagniulère, escagnisclet, escagnisclade aboyer par peur ou par douleur : escanisclà, escagnisclà, 
gniulà; argnaulà, argniulà ». Merci à Francis Beigbeder pour les informations complémentaires.
28    Il est également dit que les couples se donnaient des rendez-vous nocturnes près du rocher.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

234Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

De telles pratiques comme les frottements des femmes sur la pierre de fertilité près de l’église d’Anéran en 

Louron traduisent des rites ancestraux. L’Église toléra à demi-mots certaines pratiques d’un autre âge et 

christianisa les pierres symbolisant les cultes anciens comme celles servant de bornes (appelées localement 

« termes » en référence aux antiques déités).

Dans une mesure relative, l’Église participa pourtant à ce syncrétisme à travers des pratiques rituelles 

comme la vénération de reliques (en particulier les reliques de Saint Calixte à Cazaux-Frechet et surtout 

les reliques de Saint Mercurial dans un tombeau de pierre) ou des rites proches de la circambulation. Avec 

cette dernière, le passage sous les reliques de tel ou tel saint garantissait l’acte de guérison. Intercédé, le 

saint avait la faveur de guérir de la folie : « On menait autrefois en dévotion en l’honneur de Saint Mercurial 

à Vielle-Louron. – Il est rapporté qu’on y guérissait de la folie. – Il m’a été rapporté qu’une famille, venue 

du côté de la plaine y conduisit un enfant atteint d’aliénation pour tenter de le guérir. L’enfant ayant mis les 

pieds sur les limites du territoire de Vielle s’écria : « Maintenant nous y sommes ». On le it passer plusieurs 

fois autour du tombeau .... ; sa guérison s’opéra, plus tard sans doute : mais ce qu’il y a de positif, c’est 

que cette famille dota l’église de cadeaux en linge, candélabre et autres présents »29.

C’est surtout à l’extérieur des édiices que l’on trouve dans les pierres des marques de saints comme celle 

de sainte Catherine en Aure. A Guchen, on racontait les disputes incessantes entre saint Félix, patron de 

l’église d’Aulon, et sainte Catherine d’Alexandrie, patronne du lieu. Jusqu’au jour où les deux saints en 

vinrent aux mains. Sainte Catherine, très énervée, voulut donner un coup de pied aux fesses de saint 

Félix qui la narguait. Furieuse, elle s’élança un peu trop précipitamment et saint Félix esquiva le coup mal 

placé. Le pied de la sainte de Guchen atterrit sur un rocher qui en portait encore la marque dans les années 

199030. Une autre version raconte que sainte Catherine devait être la patronne de la paroisse d’Aulon, mais 

arrêtée par la neige et l’éprouvante montée vers Aulon, son sabot se brisa dans un rocher. Alors elle y vit 

un signe et dit que la volonté divine avait dû se manifester et qu’elle devait être la patronne de la paroisse 

de Guchen31.

Nous avons recensé diverses traces comme celles de Saint Germes de Vignec. Selon la tradition locale, 

en tuant un serpent, saint Germes aurait laissé l’empreinte de son sabot dans un rocher. Encore à 

Estensan, Saint Michel est le patron titulaire de l’église d’Estensan, sainte Anne est la patronne du hameau 

 
29   Archives Départementales des Hautes-Pyrénées, T.387 n°378, monographie de Vielle-Louron, Instituteur Guillaume 
Gay, 12 avril 1887, p. 18.
30   300 mètres au-dessous du pont de Ribes, vieux chemin d’Aulon. Informateurs : Louis et Jacques Trey, de Guchen 
in Petiteau FE, idem, 2006.
31   Enquête auprès de Lily Pocino, de Guchen in Petiteau FE, idem, 2006.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

235Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

d’Estensagnet. Quant à saint Cyr et sainte Judith, ils sont les patrons de la paroisse d’Estensan. Mais sur 

la colline qui domine le village d’Estensan, un rocher garde les empreintes des pieds et du bâton de saint 

Pierre. La légende rapporte que saint Pierre aurait sauté depuis Mont dans le Louron et par un autre saut 

serait arrivé à Soulan32. Plus haut Saint Mamet (sent Mumédo) d’Azet avait sauté de Soulan à cet endroit 

qui prit le nom du saint : « plo de sen Mumédo ». La dalle fut marquée par les empreintes de pieds du saut 

et du bâton33.

Les pierres conservent également la trace d’événements tragiques. Sur l’ancien chemin de la Hourquette, 

une croix gravée dans le schiste commémorait le viol et le meurtre d’une jeune ille34. Le rocher fut détruit 

quand on ouvrit la route. On raconte que le meurtrier, pris de remords, it ériger une croix à Arreau 

(aujourd’hui au pré commun) tournée vers la montagne. Une fois, on la déplaça. Sa nouvelle orientation fut 

sans doute une insulte à la mémoire du meurtre. La croix se retourna alors d’elle-même vers la montagne35.

La croix de Vermeil, Caddeilhan-Trachère (Aure)

32   Archives Départementales des Hautes-Pyrénées, 6 J, fonds Marsan F
33   Enquête Joseph Cremona auprès de François Vic, d’Azet.
34   Enquête auprès d’Henri Sarriac, de Guchen, « d’après ce que lui avait raconté Jeanne Cazala » in Petiteau FE, ibidem, 
2006.
35   Enquête auprès de X, d’Arreau.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

236Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

Mentionnons encore la croix de Vermeil, sculptée dans le schiste sur la vieille voie de la vallée entre 

Trachère et Tramezaygues, rive gauche de la Neste d’Aure. Cette croix aurait été la limite où les Sarrasins 

furent repoussés36. Appelée aussi la croix de Vermeil37, quelques-uns pensent qu’elle aurait été la limite 

avec l’Aragon38. Une autre tradition locale rapporte que cette sculpture commémorerait la mort d’un Anglais 

tué par une lèche tirée depuis l’autre versant de la vallée, depuis le lieu de Caneilles39. On dit aussi qu’il 

s’agirait du souvenir d’une bergère qui serait morte à cet endroit.

Lithographie «Chapelle de Pène Taillade, vallée d’Aure [Cadéac]», 

Souvenir des Pyrénées, Paris, début XIXe siècle.

Les falaises peuvent être aussi des lieux marqués du sacré. L’origine de Pène-Tailhade comme Bourisp 

ou Méyabat est due à un bovidé. Un berger qui gardait ses vaches remarqua que l’une d’elles léchait 

longuement un objet. S’étant approché, il vit que cet objet était une statue de Notre-Dame-de-Pitié. Une 

variante nous dit que, par ses beuglements, la vache aurait fait découvrir la statue dans un buisson. La 

statue, portée à l’église paroissiale, revint d’elle-même au lieu où elle avait été trouvée. Ce fut la volonté de 

36   Enquête auprès de Jean Brun, de Cadeilhan-Trachère in Petiteau FE, idem, 2006.
37   Enquête auprès de Jean Esquerre, de Cadeilhan-Trachère in Petiteau FE, idem, 2006.
38   Ibidem.
39   Enquête auprès d’Yvon Petiteau d’après des souvenirs d’anciens in Petiteau FE, idem, 2006.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

237Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

la Sainte Vierge d’être honorée à cet endroit. Une vieille tradition raconte que la Neste formait, au-dessus 

de Cadéac, un lac dont les eaux étaient retenues par le rocher qui porte la chapelle. Un colosse ouvrit de 

ses propres mains le verrou. Par cette entaille, l’écoulement se it en une gigantesque cascade.

La sacralité du lieu repose sur un prétendu passé merveilleux et surnaturel.

Une autre version situe l’action au IXe siècle : « L’hiver de 860 fut exceptionnellement rigoureux ; la neige 

s’étendit sur la vallée plus épaisse que de coutume, le printemps fut pluvieux et chaud et, au moment de la 

débâcle, les glaces, s’amoncelant au goulet inférieur du lac, occasionnèrent une crue énorme. Se rappelant 

par tradition la catastrophe dont leurs aïeux avaient été les témoins et les victimes, les habitants de 

Cadéac se mirent en prières, et implorèrent l’intercession de Notre-Dame-des-Flots : les Sarrasins [furent] 

rappelés de l’autre côté des monts par la guerre civile ; les Normands que la disette empêchait d’aller plus 

avant s’éloignèrent ; les banquises passèrent par-dessus la cascade, les rochers délités s’efondrèrent 

progressivement et sans secousse : le pays se trouva ainsi délivré de tous les dangers imminents qui 

avaient failli causer sa ruine. Reconnaissants, les habitants de Cadéac allèrent solennellement en leur 

paroisse adresser leurs actions de grâce à la Vierge. Mais, le lendemain lundi, un berger raconta à son 

maître qu’une brebis de son troupeau appartenant à la maison Péré se séparait quotidiennement des autres 

brebis pour se retirer sur le bord du précipice qui domine la Neste en amont du village. On la suivit, et quelle 

ne fut pas la stupéfaction des habitants en la trouvant occupée à lécher les pieds d’une statue de la Vierge 

tenant le Sauveur dans ses bras. Toute la paroisse, avertie de ce prodige, se rendit en procession sur les 

lieux et la statue miraculeuse fut portée en grande pompe à l’église. Le lendemain, nouvelle surprise, la 

statue avait disparu de l’autel où on l’avait placée et se retrouva debout sur le rocher. Derechef transportée 

à l’église, elle en disparut la nuit même de façon similaire. Toute la population comprit que la volonté de la 

Vierge était d’avoir sa statue à la pointe même de la roche devant laquelle étaient passés les événements 

que nous venons de rappeler. La piété des idèles y érigea une petite chapelle qui servit de sanctuaire à 

la statue miraculeuse et on l’appela la chapelle de Pène-Tailhade, ce qui signiie en patois [sic], roche ou 

montagne coupée »40.

La découverte d’une statue à l’eigie de la Vierge demeure un fait courant dans les vallées d’Aure et de 

Louron : Cadéac, Bourisp, Méyabat,etc.41 Il rappelle le chapiteau historié du portail de l’église de Cadéac 

avec le supplice de saint Saturnin (saint Sernin) tiré par un taureau ou encore l’épisode de l’aiguillon de 

40   Lettre de Limon Arsène publiée dans L’Ere nouvelle, 37e année, n° 201, 26 août 1887.
41   La statue de saint Michel de Bazus aurait été découverte également par un bœuf, d’après l’enquête réalisée auprès 
de monsieur Bertrand de Benque d’Agut à Bazus-Aure, le 24 novembre 2008.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

238Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

Saint Exupère d’Arreau. Dans le même diocèse de Comminges, le Haut-Louron n’est pas épargné par ce 

phénomène taurin qui est peut être lié à sa christianisation ? Le rocher de la Chapelle d’Artiguelongue 

porterait encore les empreintes d’un pied de bœuf.

Les Pyrénées centrales ofrent un champ de recherches qui nous laisse souvent sur notre faim. Conscient du 

problème paradigmatique – parce qu’il concerne des visions du monde – « les pierres sacrées » soulèvent 

encore des questions ; comme l’écrivaient Julien Sacaze et Edouard Piette en 1877 : « il est très diicile 

d’expliquer les mythes d’autrefois, quand on n’a pour le faire que des monuments muets, sans histoire, 

sans inscription et sans légende »42.

Bloc erratique, Arreau, septembre 1881. 

Auteur: Trutat, Eugène (1840-1910), 1881. Source: Bibliothèque municipale de Toulouse, TRU B 269.

42   Piette E., Sacaze J., « Sur la Montagne d’Espiaup », Bulletin de la Société d’anthropologie de Paris, 1877, Volume 
12, Numéro 1, pp. 225-251 cité à la page 39.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

239Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

Bibliographie

Montagnes sacrées d’Europe, actes du colloque « Religion et montagnes » (Tarbes, 30 mai-2 juin 2002), 
textes réunis et publiés par Serge Brunet, Dominique Julia et Nicole Lemaitre. Publications de la Sorbonne, 
Paris, 2005.

ALBERT Jean-Pierre (2000), « Des formes sensibles de la religion », Archives de Sciences Sociales des 
Religions n°111, juillet-septembre, p. 111-123.

ALBERT Jean-Pierre (2009), « Le surnaturel : un concept pour les sciences sociales? », Archives de sciences 
sociales des religions, 145, 147-159.

ALMAGRO-GORBEA Martín (2015), « Sacra Saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la 
Hispania Celtica Propitiatory and Divination ‘Sacred Rocks’ in Celtic Iberia », Estudos Arqueológicos de 
Oeiras, volume 22, p.329-410.

BEYRIE Agitxu, Fabre Jean-Marc, Sablayrolles Robert (2000), « Les hommes du fer du dieu Ageio : 
exploitation antique du fer dans les Hautes-Baronnies (Hautes-Pyrénées) », Gallia, t. 57, p. 37-52.

BRUNET Serge (2001), Les prêtres des montagnes: la vie, la mort, la foi dans les Pyrénées centrales sous 
l’Ancien Régime : Val d’Aran et diocèse de Comminges, PyréGraph, Aspet.

COUTIL Léon (1923), « Les monuments mégalithiques des environs de Luchon (Haute-Garonne) », Bulletin 
de la Société préhistorique de France, Volume 20, n°12, p. 352-360.

FABRE Georges (1993), « Les divinités indigènes en Aquitaine méridionale sous l’empire romain », in Mayer 
M., Religio Deorum, Actas del coloquio internacional de epigraia, Culto y sociedad en Occidente, Tarragone, 
6-8 octobre 1988, Sabadell, p. 177-191.

GRATACOS Isaure (1987), Fées et gestes : femmes pyrénéennes : un statut social exceptionnel en Europe, 
éditions Privat, Toulouse.

LE NAIL Jean-François (2003), « L’inscription de Rebouc au dieu Ageion », Sarrancolin, éléments d’histoire et 
archéologie, Association Guillaume Mauran, Tarbes, 2004, extrait de Revue de Comminges et des Pyrénées 
Centrales, tome CXIX, n°3, p.327-328.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

240Frantz E. PetiteauLAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCÉS

PETITEAU Frantz-E. (2006), Contes, légendes et récits de la vallée d’Aure, éditions Sutton, Saint Cyr-sur-
Loire.

PETITEAU Frantz-E. (2009), Contes, légendes et récits de la vallée du Louron et des Bareilles, éditions 
Sutton, Saint Cyr-sur-Loire.

SACAZE Julien (1892), Inscriptions antiques des Pyrénées, Imp. Privat, Toulouse.

SACAZE Julien (1879), « Le culte des pierres », Bulletin de la Société d’anthropologie de Paris.

SACAZE Julien, PIETTE Édouard (1877), « La Montagne d’Espiaup », Bulletin de la Société d’Anthropologie 
de Paris, 31 p.
SACAZE Julien (1879), « Le culte des pierres dans le pays de Luchon », Association française pour 
l’avancement des sciences. Congrès de Paris, 1878. Paris, AFAS.
Ces deux ouvrages ont été réédités par Frantz-E. Petiteau (2009) en un volume par Lacour, Rediviva, 
Nîmes.

SCHENCK-DAVID Jean-Luc (2005), L’archéologie de trois sanctuaires des Pyrénées centrales. Contribution à 
l’étude des religions antiques de la cité des Convènes, Musée archéologique, Saint Bertand-de-Comminges.

RAVIER Xavier (1986), Le récit mythologique en Haute Bigorre), Edisud, Aix-en-Provence.

RAVIER Xavier (2004), « Mythologie bigourdane et procès mythologique, Sur les approches mises en 
œuvre dans les temps romantiques », in Claire Torreilles et Marie-Jeanne Verny (dir.), Contes e Cants, Les 
recueils de littérature orale en pays d’oc, XIXe et XXe siècles, Estudis occitans, Presses universitaires de la 
Méditerranée, Montpellier, p.39-58.

VERNANT Jean-Pierre (1999), L’univers, les dieux, les hommes. Récits grecs des  origines, Seuil, Paris.



241PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

Las variables - o las divergencias - entre las deiniciones del objeto sagrado, sea la deinición común o las 

deiniciones dadas en los trabajos antropológicos como los de Mircea Eliade por ejemplo, dejan aparecer 

una constante: la dualidad del objeto sagrado. Así, una piedra sagrada es una piedra, pero algo más que 

una piedra. 

Esto puede parecer una paradoja, pero el consenso brota más fácilmente sobre la deinición de este «algo 

más» que sobre la aparencia de la piedra. Más fácilmente sobre el signiicado que sobre el signiicante. En 

efecto, acerca de este “algo más”, generalmente se pone de acuerdo sobre el hecho que la mitiicación de la 

piedra puede ser sea en forma de etiología,  sea con la atribución de un conjunto de poderes o de virtudes. 

¿Pero, que de la piedra ella misma? Para los pueblos de los Pirineos, que distingue en aparencia una piedra 

sagrada de una piedra que no lo es? ¿Cual es el señal que ademas de la realidad física de la piedra  la indica 

como una piedra sagrada? Y en primer lugar, cabe preguntarse si existe una señal que permite de dar a tal 

o tal piedra virtudes intrínsecas... 

Los datos estadísticos recogidos gracias a investigaciones cruzadas y comparadas de ethnología y 

archeología, pueden darnos algunos elementos de repuesta , por lo menos para la vertiente norte de la 

area vascona de los Pirineos. 

En el siglo diez y nueve en los Pirineos central y occidental, algunos eruditos con mirada curiosa habian 

IEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES 
(ZONA CENTRAL PIRENAICA)

Isaure Gratacos
(Universidad de Toulouse)
(traducción del texto francés al castellano con la ayuda de Pilar Espagnol - Manonelles)

P



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

242PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

descubierto algunas piedras que la tradicíon popular daba como teniendo ciertas virtudes(pienso en Gourdon, 

Sacaze o Piette) Por intentar de establecer constantes y variables , he añadido a estos datos bibliográicos  

el resultado de mis propias investigaciones hechas gracias a la búsqueda ethnológica que hago en la zona 

central (desde hace cuarenta años) y también gracias a un trabajo de recogida e investigación archeológica.

Así aparece que existen dos grandes grupos de piedras sagradas: el de las piedras móviles, estas piedras 

que se pueden llevar consigo, que se van a buscar en un lugar donde están depositadas habitualmente 

para llevarlas en otro lugar donde serán operacionales como propagadoras de poderes dentro de una acción 

pragmática bien deinida. Es, por ejemplo, el caso de “piedras de rayo” que son hachas neolíticas o del 

Bronze. Dan buena suerte y tienen virtudes contra el fuego del cielo para el lugar donde se depositan. Es 

también el caso por “peiros de pigote”, pequeñas hachas neolíticas o protohistóricas, que la gente atacaba al 

cuello de las vacas para protegerlas de la enfermedad. Altares votivos romanos, pequeños y algo pesados, 

fueron también a veces recogidos, como en el Monte Sacom, cerca de Saint Bertrand de Comminges : al in 

del siglo diez y nueve, en el Nistos, Sacaze nos dice que les daban golpes de látigos para que llueva. ( 1 ) 

Les podian también poner en el agua de  “l’arriu” vecino hasta los años 1910 (Mis investigaciones proprias 

solo me han dado memoria – y actualidad – de magia imitativa con estatuas de santos o santas de madera 

que se empapan pues de agua.)

El segundo grupo, que es el grupo principal, es el de las piedras inmóviles, in sitú o ijas, como megalitos 

aislados, o conjunto de piedras, o sitios globales como, por ejemplo, el inmenso  yacimiento arqueológico 

de Beret  (Alto Aran. ( Descubierta y primer inventario en 2004) (foto 1 ) ( 2 -3 )

Sin embargo, hay piedras sagradas de dimensión moderada que fueron transportables , pero que ya no 

lo son. Es el caso con las piedras gravadas neolíticas o proto - históricas o con algunos altares vótivos 

romanos que fueron cristianizados por integración en la área cristiana y que fueron ijados con cemento en 

las paredes de las iglesias (foto 2) Hay que decir que si la Iglesia tuvo la necesidad de cristianizarlas, es 

porque estas piedras eran ya objetos de sacralización. Por consecuencia, aunque integradas en las paredes 

de las iglesias, continuaron a ser objetos de rituales por parte de población local. 

La utilización de nuevo de piedras sagradas proto – históricas (foto 3) durante los tiempos históricos no 

esta solo un hecho de cristianización. En la alta Edad Media,  en medio de las piedras que bordean los 

senderos, fueron incluidas de vez en cuando piedras mas antigúas llevando un grabado único de factura 

muy neolítica: sub-circular, con punteado profundo. (foto 4. Descubierta 2014)

Las funciones de estos dos grupos de piedras - móviles y inmóviles – son diferentes. Las piedras móviles que 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

243PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

Foto 1: Pla de Beret (Arán). (2200 m.) Foto 2: Vallé de Oueil. Grabado de bronce y altar 
votivo romano en la pared de la iglesia

Foto 3: Pla de Beret. Piedra grabada en borde de 
camino neolítico

Foto 4: Barousse. Piedra grabada proto histórica 
incluida en el borde del camino reciente (siglo XIX)



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

244PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

se pueden llevar consigo, son primero protectoras: tienen lazos con la naturaleza en sus manifestaciones 

peligrosas tal como tempestad o granizo.  Las piedras móviles protegen el grupo contra los elementos 

meteorológicos que destruyen, y se espera su efecto inmediatamente. Las piedras inmóviles están 

relacionadas con una búsqueda personal del individuo que va hacia ellas para dar satisfacción a sus deseos 

o necesidades personales. Tienen una función mas propiciatoria que protectora, que se espera en el futuro 

como en el presente: principalmente la salud, la fecundidad, la seguridad alimentaria.

Parece que el factor topográico desempeña un papel importante en la sacralización de numerosas piedras 

ijas. Generalmente, parecen relacionadas con una zona particular que ya tiene un valor intrínseco como 

por ejemplo es el caso de los puertos, los pasos, que son el pasaje a la vez objetivo y simbólico; o de las 

cruzadas de camino que ellas también son la posibilidad simbólica y practica de la elección; o del interluvio 

en la parte mas alta en la conluencia entre dos ríos; o de la proximidad inmediata de los pequeños lagos 

glaciares, generalmente sobre la primera supericie plana a los treinta o cincuenta metros del lago.

Al factor topográico se añade la posición de la piedra en la zona considerada. Por ejemplo, es el caso de 

ciertos bloques erráticos aislados en medio de prados en la supericie llana de los fondos de valles glaciares, 

donde, según la opinión común, no tendrían que estar. Estas piedras, con sus dimensiones, su aislamiento, 

su morfología, son percibidas como la anomalía en la Naturaleza. Esta anomalía trae preguntas: se necesita 

una justiicación para esta presencia que no se puede entender. Pues se buscan razones. Y se buscan 

con los entornos culturales que llegan de la tradición oral pues, a menudo, del imaginario. Hay que notar 

que, si los datos son imaginarios, la busqueda intelectual, ella, es perfectamente racionalista: se busca a 

establecer lazos de causa a efecto. Los casos son frecuentes en que se construye así una mitiicación de tipo 

etiológico. Por ejemplo, en el valle de Barousse, se cuenta que los bloques fueron lanzados por una gigante 

que se paseaba por las alturas vecinas de l’Arraïts. Tenia en su delantal bloques que le pesaban. Y, de vez 

en cuando, lanzaba uno. Este tema del gigante que lanzaba piedras es típico de la justiicación etiologica y 

es muy frecuente en la ladera norte de los Pirineos. 

Los poderes de piedras ijas in situ pueden también venir de sus morfologías propias: una semejanza, un 

parecido con el cuerpo humano o animal, o una parte del cuerpo, en una pareidolia que es frecuente en 

todas las culturas. Tenemos ejemplos con los menhires de forma fálica, frecuentes, pero también con los 

menhires antropomóricos frecuentes, ellos también, como es el caso por “la damo blanco”, en el puerto 

de Peiro Hitto (Oueil-Larboust),que evoca la forma de una mujer llevando el  “capulet”. Después de una 

lectura de Gourdon ( 4 ) en 1985, subí al puerto y la encontré cortada y echada treinta metros 

mas abajo, sobre la vertiente este. Con la autorización del Servicio Regional de Archeología y 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

245PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

el concurso del alcalde de Saint Paul d’Oueil,  la hizo poner en su lugar original. (foto 5 )Estos 

menhires de altura modesta, que pueden evocar una forma ligeramente inclinada, son típicos de la zona 

central y occidental de los Pirineos. Hay que notar que ciertos autores les interpretan más como fálicos 

que antropomóricos. (fotos 6. 7.)) La tradición oral, ella, es dual. Las construcciones míticas, bastante 

tardías, es verdad, ya que están ligadas a la época de la cristianización, (el siglo diez y once) revelan que los 

menhires son mas bien percibidos como antropomóricos. Generalmente se dice que se trata de pastoras o 

pastores hechos piedras con sus ovejas por dios, porque, por ejemplo, no se conformaron al principio de 

caridad. Pero también, en el mismo tiempo, son percibidos como fálicos y fertilizantes para hombres como 

para mujeres. Y se puede añadir a la antigua percepción fertilizante una tradición largamente pre-cristiana: 

durante las investigaciones que hice en la zona central, en los años 1980 hasta 2000, mis informadores 

llamaban la piedra: la “damo blanco”, haciendo así la vinculación con un personaje mítico frecuente en los 

Pirineos, el de la “damo” - o de la “hado”- , personaje femenino, pequeño, vestido de blanco y siempre 

benéico.

Foto 5: Era damo blanco. 
Menhir en el puerto Peyrohiltto

Foto 6: Menhir en el puerto de la Bonaigua



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

246PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

Foto 7: La peira de Garona.
Menhir en el Pla de Beret

Foto 8:Saint Aventin.
Una piedra llevando un pediformo hecha piedra umbral

Foto 9: Pla de Beret (Arán). 
Grabado en la parte inferior a la izquierda

Foto 10: Menhir de Peyrohitto.
Cruces protohistóricas



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

247PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

Las justiicaciones de típo etiológico de los gravados neolíticos y proto - históricos son frecuentes. Dos 

ejemplos entre muchos mas: el pie de San Aventin (en el valle de Oueil) que tuvo que saltar de la montaña 

hasta el valle. Una piedra lleva la huella de su pie. (un pediformo neolítico – o de la edad del Bronce - que 

fue cristianizado por integración en la  iglesia como piedra umbral )(foto 8) Y cuando Santa Radegonde, 

en Latoue, se rodilló para beber en la fuente, dejó la huelha de su rodilla en la piedra (una cúpula neolítica) 

(descubierta en 2011)

Sin embargo, se debe distinguir la mitiicación de la sacralización. Piedras que hacen el objeto de una 

mitiicación etiológica no son necesariamente investidas con virtudes o poderes.  Ubicuación y forma son 

factores de diferencia pero no necesariamente de sacralización y de virtudes protectoras y propiciatorias. 

Es el caso de los megalitos como dolmenes y menhires que son objetos de una justiicación etiológica que 

hace intervenir personajes míticos. Sin embargo, entre los megalitos, los hay que son lugares de practicas 

ritualistas y tienen una gran fama de piedras investidas de poderes, mientras que otras no lo son. Que 

diferencia se añade a la diferencia y que hace de esas piedras, piedras sagradas? 

El denominador común entre la piedras sagradas es que son una suma, una conjunción  de diferencias: 

diferencia por la morfología, diferencia por la naturaleza de la piedra (por ejemplo granito en un medio 

calcáreo), diferencia por una situación única o solitaria en el medio ambiente inmediato, y, a menudo, para 

muchas de ellas, diferencia por la presencia de lo que llamaremos “la señal”. Le “signe”, en francés, es un 

factor de sacralización básico; la señal siendo, en la mayoría de los casos, uno o varios grabados neolíticos  

o protohistóricos. Hay, a menudo, una conjunción entre estos diversos caracteres.  El bloque errático de 

l’Arrio Malo, por ejemplo,  sobre el ancho espacio de Beret-Baqueira, es de dimensiones grandes, aislado 

en un hombro glaciar, cerca de un viejo camino protohistorico, y lleva un grabado elipsoïdo con incisiones 

paralelas (descubierto en 2012. foto 9) Otro ejemplo es el del menhir de Peyrohito, en el valle de Oueil, 

aislado en un lugar preferencial – un paso – y hecho en un material lítico ausente del entorno próximo : una 

piedra blanca, calcárea mas o menos metamorizada, que lleva, picadas con piedra dura, las típicas cruces 

solares pateadas o con bolitas. (Neolítico y Bronce)  (foto 10) 

El hecho de que la memoria colectiva haya perdido el sentido de estos petroglifos causa o por lo menos 

fortalece la mitiicación de la piedra. En unos contextos que han sufrido los remodelados del tiempo – 

evolución de la sociedad, de la economía, de las marcas culturales – el sentido original a sido perdido. En 

la zona alta, se añade el cambiamiento climático : después del calentamiento neolítico y del Bronce (mas o 

menos de los 5000 a los 1200 años B C), la bajada brusca de las temperaturas – dos o tres grados – que 

intervino acerca de los 1200 años B C  y que establece el clima actual, obliga el descenso de los lugares de 

residencia, lo que obliga a modiicar los marcos espacio-temporales. La pastoralidad ya no es permanente 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

248PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

en altitud pero está sometida a una alternancia. Los diferentes grabados que balizaban el espacio donde el 

pastoreo era permanente en altitud, ya no tienen razón de ser. Pero aquí están. Y su mensaje, olvidado, 

es reinventado. 

Hay piedras sagradas que no llevan petroglífos. En estos casos, es la piedra en ella misma que es el 

“señal”. Por ejemplo cuando la morfología es semejante anatomicadamente a partes del cuerpo humano en 

relación con la reproducción. A menudo es el caso con los menhires fálicos que se buscan por sus virtudes 

fecundantes , como por el “Calhau d’Arribo Pardin” , à Poubeau (valle de Oueil). Desgraciadamente, no lo 

podemos ver en su forma original : delante del bloque gordo todavía en su lugar, se hallaba una piedra en 

forma de falo y que, según nos dice Sacaze, tenia 98 centímetros de altura. Piedra que fue destrozada en 

1871 por el cura Soulet. Una cruz, puesta encima de la piedra principal, acabó la cristianización. (foto 11) La 

Iglesia, por cierto, aceptaba mal la veneración de las piedras  y de los rituales realizados en sus entornos. 

Hablando del “Calhau d’Arribo Pardin”, Sacaze nos dice en 1878: “La gente de Poubeau le llevaba mucho 

aprecio porque estaban convincidos que ella tenia el poder de devolver la virilidad a los varones en fallo y 

la posibilidad de hacer fecundas a las mujeres estériles.” ( 5 ) Durante mis encuestas en el valle de Oueil, 

viejos informantes - todos nacidos en Poubeau - evocaron una costumbre aun presente en la memoria 

colectiva: la procesión de los “gañólis” (del gascon: “ganholar”= lairar de modo lancinante) alrededor 

de la piedra, por la noche del martes de Carnaval. Sacaze cuenta como los jóvenes en edad de pubertad 

daban vueltas alrededor del megalito,  dando con mucha energía los gritos desgarradores de los perros 

encerrados. Al mismo tiempo, habían sacado de sus pantalones “los atributos de la paternidad”.   

Foto 11: Gouaux de Larboust - Calhau 
d’Arriba Pardin

Foto 12: Gery. (Marignac)
Grabado en forma de vulva y micro cúpulas



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

249PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

Las representaciones igurativas de la feminidad son menos frecuentes que las representaciones 

esquematizadas.  A pesar de esto, podemos ver una “vulva” casi anatómica, en el sitio de Gery, cerca de 

Saint Béat.( descubierta en 1977) (foto 12)  

Una constante aparece en los relatos acerca de las piedras sagradas ijas, cerca de las cuales se van a 

buscar inluencias benéicas: es la necesidad del contacto físico directo. El cuerpo tiene que tocar la piedra. 

Hay que acostarse sobre ella, o sentarse, o frotarse contra ella. Así estaba por el “calhau” falico de Arribo 

Pardin -que hoy desapareció – y sobre lo cual las mujeres que deseaban ser madres y no lo podían, se 

sentaban para favorecer la fertilidad. Esta necesidad del contacto físico con la piedra aparece en los relatos 

de los autores del siglo diez y nueve y, de misma manera, en mis encuestas “de terreno”, como, por 

ejemplo, por el menhir de Peyrohitto (Argut Dessus. Valle de Aran. Descubierto en 2013.)

Ethnología y arqueología trabajan mano en la mano: la tradición oral que recogí acerca de las practicas 

protectoras y propiciatorias me hizo localizar numerosos elementos líticos neolíticos y proto-históricos 

desconocidos hasta entonces. Un ejemplo: en Fronsac, me llevaron cerca de un megalito fecundante sobre 

lo cual las mujeres iban a asentarse al amanecer del solsticio  de Sen Juan.(foto 13) Misma lógica para 

el hermoso sitio de Fos (medio Aran) descubierto en 2014, para la “peyro de Crechets” (vallée de la 

Barousse” (descubierta en 2013) o para el menhir cristianizado de Sauveterre de Comminges (descubierto 

en 2016. ) etc.... Numerosos son los ejemplos. Pero para todos, la misma constante: para que la eiciencia 

del contacto sea máxima, se tenia que practicarlo un día favorable entre todos: el solsticio de verano, 

cristianizado en San Juan. San Juan es, por excelencia, el día de la vida y de la fecundidad. Es el rocío del 

amanecer que es el vector de esta fecundidad . Así, al amanecer del viente y tres, recogían el rocío sobre 

piedras que ya estaban investidas de un carácter sagrado. Particularmente, las que llevan una o varias 

cúpulas de las cuales se piensa que estaban aquí para la función bien especiica de recoger el rocío del día 

de Sen Juan. Aparece que el rocío no es solo el vehículo de las virtudes de la piedra: la piedra cataliza las 

virtudes propias del rocío. Primero el rocío toca la piedra, luego el cuerpo toca el rocío. El rocío hace pasar 

los poderes y virtudes de la piedra al cuerpo y los poderes del rocío están multiplicados por los de la piedra.         

Las piedras con cúpulas, todas igualmente lugares de culto, son frecuentes en los Pirineos en todas las 

altitudes, desde la llanura del pie del monte hasta los dos mil cinco cientos metros como por ejemplo  el 

“calhau deths Pourrics” en Poubeau ( alt 1000  metros. Valle de Oueil),  piedra conocida desde el siglo diez 

y nueve.(foto 14) Mas alto, en el Alto Larboust, se pueden ver, alrededor del “lac Soubirous”, sobre el Pla 

Dourbirou (alt. 1900 metros) a numerosas piedras con cúpulas de varias facturas.(descubiertas en 1985)

(foto 15) En la llanura del valle de Garona, en el pie del monte, la piedra de Clarac (230 metros) cerca de 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

250PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

Foto 13: Fronsac. Piedra fecundante Foto 14: Poubeau. El calhau deths porrics y sus 
setenta y una cúpulas en su parte superior

Foto 15: Piedra con cúpulas. Pla Dourbirou. 
Larboust

Foto 16: Clarac. La piedra con cúpulas cerca de la 
iglesia



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

251PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

la iglesia,  con cúpulas pequeñas, ella también visitada al amanecer de San Juan (descubierta en 2004. 

foto 16)  

La observación archeologica muestra que otro modo de establecer el contacto con la piedra es dejar un 

señal de su presencia, añadiendo un grabado a los que ya están grabados.   La observación de varias 

piedras sagradas muestra en efecto grabados de mismo tema, pero de diferentes técnicas y tipos gráicos. 

Evidentemente, no es el mismo individuo quien realizó todos los grabados. 

Dos ejemplos, para épocas vecinas (Neolítico y Edad del Bronze): 

- la piedra de Labroquère (Haute Garonne) , la mas baja en altitud (650 metros) situada en un puerto 

pequeño, con un sendero próximo. Lleva cruces solares de inspiración neolítica - sin embargo que non son 

todas de misma ejecución - y dos cruces antropomóricas con un oval ligero para la cabeza, grabadas  con 

un percutor mas ino, cruces que parecen mas antiguas. (Descubierta en 2005. foto 17)

- La piedra la mas elevada -2430 metros- situada al pie del Maubermat, vertiente sur, encima del Pla 

de Beret.: sus magníicos circulos solares todos son de trabajo diferente, sea por el dibujo como por las 

técnicas de percusión .(Descubierta en 2005. (foto  18) 

La tradición oral no me ha dado informaciones acerca de estas practicas que la memoria colectiva olvidó. 

Sin embargo, un ritual contemporáneo puede ser un recuerdo de estos gestos protectores: todavía hoy, se 

deposita una piedrecita sobre un montón que constituye un pequeño cairn cerca de la piedra.  

Ademas de las piedras sagradas que tienen virtudes punctuales, individualizadas, hay lugares sagrados. 

Hay sitios que son de una densidad particular, en la síntesis de diversos parametros que componen el lugar 

sagrado. Dos ejemplos, en altitudes diferentes: 

- Sitio de Gery (Marignac. Alta Garona) En los 600 metros, localización particular en la salida del 

desiladero de Saint Béat y en la conluencia de Garona y Pique. Identiiqué hacen casi treinta años esta 

roca topograicadamente notable, que se presenta como la evidencia (foto  19) y que lleva dos cuvas, 

bordeadas y rodeadas con punteados formando micro-cupulas. También se pueden ver lineas punteadas 

(22 centímetros) rectas y paralelas,  y un gravado punteado “corniforma” de tipo neolítico.(descubierto 

en1981) Hasta los años 1950, las mujeres se sentaban sobre las cupulitas de la cuva para estimular su 

fertilidad.  A los cincuenta metros, se pueden ver dos “vulvas” en las cuales la gente iba a buscar el rocío 

de San Juan (foto 12)



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

252PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

Foto 17: La piedra de Labroquère (alt. 650 m.) 
y sus 9 grabados

Foto 18: Piedra del Horcalh (alt. 2430 m.).
Grabados circulares neolíticos

Foto 19: Gery. El sitio principal. 
Cuvas y grabados

Foto 20: Fos. Sitio principal.
Cuvas y pulidores



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

253PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

- Sitio de Fos (descubierto en 2015) Un poco mas alto, en los 1000 metros, en la parte superior de una 

cresta. Lleva cuatros cuvas y un hermoso conjunto de pulidores. (foto 20) Como en los otros sitios, la 

gente iba por San Juan a buscar rocío en las cuvas de la roca.

Además de estos sitios, no hay que olvidar las cuevas y primero, las entradas de cuevas que estimulan 

el imaginario. Frecuentemente, fueron lugares de creencias y rituales. Los Romanos tomaron el relevo 

de la creencias indigénas y dejaron altares votivos además de los grabados mas antiguos que se pueden 

encontrar sobre algunas paredes. 

A estos sitios se ayudan los espacios sacralizados de altitud, lugares extendidos que la tradición popular 

cargó de un valor particular . Los numerosos “plas” , viejas áreas de la era  primaria levantadas durante 

el Terciario (desde 800 metros hasta 2500 metros) fueron lugares de vida en el Neolitico y en el Bronce 

época donde la piedra in situ se acompaña de la piedra organizada por el hombre. (como, por ejemplo, la 

Montagne d’Espiaup, entre Oueil y Larboust, o, por encima de la Valle de Aran, el magniico Pla de Beret) 

Abandonados desde cerca de tres mil años, los circules de piedra y otros cromlechs, las peiras hitas, las 

cupulas y varios grabados, alimentan el imaginario, y el imaginario alimenta la sacralización.

Los Pirenaicos fueron muy atados al culto de las piedras: en 1835, cuando un cura de Catervielle quizó 

hacer a trozos la piedra d’Aribo Pardin, hubo un alzamiento.... De misma manera, la incorporación de 

las piedras en la área cristiana muestra esta adhesión : no es solo para eliminar los objetos de culto 

pre-cristianos por integración, pero también expresen la necesidad de componer con creencias populares 

demasiadas arraigadas por ser eradicadas. Augustín, obispo de Canterbury, bien lo había entendido, el que 

escribí: “ Donde el pueblo tiene costumbre de celebrar sus ídolos diabólicos, hay que permitirle celebrar en 

el mismo lugar las iestas cristianas. “

Pues plantaron una cruz sobre las piedras en vez de destrozarlas, y las mujeres que deseaban ser madres 

continuaron de ir, con discreción, sentarse sobre piedras fecundantes al amanecer de San Juan.... 

                         

     



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

254PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos

(1) SACAZE (Julien) : « Le culte des pierres dans le pays de Luchon ». Congrès de l’Association Française 
pour l’Avancement des Sciences. 1878.

(2) GRATACOS (Isaure) : « Les gravures pétroglyphiques du Pla de Beret » Revue de Comminges et des 
Pyrénées Centrales. Tome CXXV  n° 1. 2009.  pp 13 à 94 .

(3) GRATACOS (Isaure) : « Les hautes terres protohistoriques des Pyrénées aranaises».  Revue de 
Comminges et des Pyrénées Centrales. Tome CXXXI n° 2 . 2015. pp 269 à 348. 

(4) GOURDON (Maurice.) « Les hautes montagnes du Comminges ». 1890

(5) SACAZE (Julien ). Ibid.

(6) PIETTE (Edouard), SACAZE (Julien) :« La montagne d’Espiaup ». Bulletin de la Société 
anthropologique de Paris .1877.

(7) BRUNET (Serge) : « Rites païens en pays de Luchon »Revue de Comminges et des Pyrénées 
centrales.tome XVII. 1979.

(8) CORDIER :« Superstitions et légendes des Pyrénées ». Bulletin de la Société Ramond. 1867.

Bibliographie complémentaire. 

BARANDIARAN (Jose Miguel de ):Obras completas. Eusko-Folklore. Tome 1. 1972.

GARRI LACRUZ (Angel) : « Les sabbats en Aragon d’après les documents et la tradition orale ». Temas  
de anthropología  aragonesa. Toulouse. Université du Mirail. 1993.

JOISTEN (Charles) : « Les êtres fantastiques dans le folklore de l’Ariège ». Via Domitia IX, 1962.

SACAZE (Julien.) (1887) « Etudes sur Luchon » Revue de Comminges, 3e trimestre . 1887.

SAURAT (Denis) : « La religion des géants ». Denoël. Paris. 1955.

TESTART (Alain) : « Des dons et des dieux. Anthropologie religieuse et sociologie comparative » Armand 
Colin. Paris. 1993. 



255DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

De las Piedras Sagradas a Las Vírgenes Encontradas. Huesca. 26-27 de noviembre. 2016. 

Josefina Roma.1

El tema de mi aportación forma parte de la historia de cualquier grupo humano, esto es, la sucesión 

de aculturaciones presentes en los mitos o historias sagradas y en las cosmovisiones. Relexionar sobre 

estos fenómenos debiera servirnos para mostrar la convivencia, a veces sorprendente, en la religiosidad y 

cosmovisión popular, de estratos muy distanciados culturalmente.  

William Christian,2 en su trabajo «De los Santos a María» estudiaba la evolución de las devociones en 

España, con la conversión de lugares de culto dedicados a los santos hacia su dedicación a advocaciones 

marianas. Este proceso estaba dirigido por la jerarquía eclesiástica para separar la religiosidad popular local 

del culto a santos que habían sido canonizados por aclamación popular, a causa de los favores hechos a la 

población; o también, por sínodos episcopales, muy deudores a su vez, de la piedad popular. Estos santos 

locales primigenios, y también el injerto de santos universales en las tradiciones de héroes y divinidades 

locales precristianas, convertían en sospechoso su culto, que muchas veces también arrastraban consigo 

1    Agradezco a Pep Coll su investigación sobre las leyendas del Pirineo, publicada en su libro Muntanyes Maleïdes 
(1993), en la que me he basado para hacer el análisis de muchas de las narraciones que he utilizado. 
2   Christian, 1976.

E LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VÍRGENES ENCONTRADAS

Joseina Roma Riu
(Universidad de Barcelona)

D



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

256DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

rituales precristianos o por lo menos, heterodoxos. Con la substitución del santo local por la Madre de Dios, 

la cual es única y con una vida controlada canónicamente, se solucionaba el problema de la heterodoxia 

del santo anterior. En este sentido, podemos aportar un ejemplo, el del santuario de la Madre de Dios de la 

Salud, en Sabadell, cuyos gozos3, relatan como el santuario de la Virgen de la Salut, estaba anteriormente 

dedicado a Sant Iscle y Sta. Victoria, y esto era como un agravio para la Virgen, a la que inalmente se 

venera en lugar de los santos que la precedieron. De hecho, en la impresión de 1876, todavía se dice que la 

Virgen de La Font de la Salut, se venera en la ermita de Sant Assiscle y Sta. Victoria.4 Sin embargo, William 

Christian no hacía hincapié en que esta conversión a María, volvía otra vez a los antiguos cultos locales, 

con las apariciones y los encuentros casuales y milagrosos de sus imágenes, escondidas y olvidadas por 

diferentes causas, guerras, despoblaciones, olvidos y negligencias y una larga casuística. Ya no será pues 

María , la Madre de Dios, solamente, sino que tendrá una posthistoria, enraizada en el terreno, que modiica 

incluso su nombre, que hará referencia al lugar y circunstancias del encuentro o aparición. Añadiendo 

también a su vida, la historia del hallazgo de su imagen o de su aparición, y los avatares del santuario y 

de la imagen, que a menudo muestra un comportamiento autónomo frente a los deseos de las autoridades 

eclesiásticas, que quieren domesticar el hallazgo, llevándola a un lugar de culto ortodoxo, como la iglesia 

parroquial, la catedral, o incluso, una ermita ya consolidada y aceptada por la jerarquía. Pero la imagen 

burla una y otra vez estas disposiciones, hasta que se instala en el lugar donde fue hallada, o cerca de él, 

marcando así la tensión entre la jerarquía y la piedad local. Los milagros a favor de la población, ya en su 

conjunto, en pestes, guerras, incendios, sequías, y otras desgracias; o de los ieles individualmente, en 

caso de muerte, enfermedad, parto o peligro, forman parte de una historia propia, más allá de la vida real 

de María en este mundo. Esta etapa, de la conversión de la devoción a la Virgen María en una tradición 

local, se renueva cuando la jerarquía vuelve a proponer una advocación universal, como Nuestra Señora del 

Carmen,  de Lourdes, de la Piedad, de la Soledad,  del Corazón de María, etcétera, ya que entonces surgen 

santuarios diferenciados por su localidad (Lourdes de La Nou, Lourdes de Prats, Lourdes de Arenys…) e 

incluso, en el caso de la Virgen de Lourdes, existe una renovación de su culto local con las nuevas oleadas 

aparicionistas de los años 70-80 del siglo XX, en Can Cerdà de Cerdanyola del Vallès.

3   Gozos son composiciones en verso, compuestas de entrada de cuatro versos, cuyos dos últimos se repiten al inal de 
cada estrofa de seis versos, y una tornada inal de cuatro versos. Tienen su origen en las canciones provenzales de la 
Baja Edad Media y en principio se dedicaron a los siete gozos de la Virgen María o Septem Gaudia, y luego se extendió 
su canto a Cristo, a los Santos y a motivos profanos. Aunque se encuentran en otras zonas de la Península Ibérica, su 
mayor desarrollo ha sido en la Corona de Aragón.
4   A St. Assiscle y Victoria/en aquest lloch adoraban/ y als dos germans veneraban/sens tenir de Vos memoria./ Y ara 
en Vos está la gloria/ y lo aplauso universal (A San Acisclo y Victoria/ en este lugar adoraban/ y a los dos hermanos 
veneraban/ sin tener de Vos memoria./Y ahora en Vos está la gloria/ y el aplauso general… 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

257DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

Quiero relexionar aquí, sobre las evidencias de este proceso, que viniendo de sistemas religiosos antiguos, 

hace protagonistas a los santos y luego a la Madre de Dios, enraizados en un entorno determinado, con 

historias propias y diferenciadas, arrastrando sistemas anteriores de religiosidad. En ellos podremos ver 

en particular, la persistencia, de la sacralidad de peñas, cuevas, rocas y piedras, de fenómenos naturales, 

como rocas singulares, berrocales o gleras; así como de piedras manipuladas por el hombre, menhires y 

dólmenes, y pilas de agua bendita, o la talla de la misma imagen. 

Transformación de personas en peñas. El peregrino divino. 

En primer lugar voy a referirme a las peñas y los cantizales o gleras, que constituyen el paisaje para 

los pueblos que habitan en su entorno, y de la evolución de su etiología, ya que deben interpretar estos 

fenómenos del paisaje cotidiano, de acuerdo con su sistema de valores y su propia historia sagrada. Las 

peñas y las gleras, y otras rocas singulares son el testimonio del paso de las diferentes aculturaciones 

religiosas, de modo que lo que en un tiempo fue considerado como divinidades superiores, pasa a ser en 

una etapa posterior, la representación de seres del inframundo, y lo que en un momento es ambivalente, 

deviene demoníaco o condenado en el estadio siguiente. Este castigo puede darse por no respetar el 

sistema de matrimonio tradicional, como en el caso de las Tres Sorores, o Treserols, semejante  al de las 

Santuario de La Peña. Graus. Dedicado a Nuestra Señora de la Peña, 
muestra la persistencia de la sacralidad de las peñas y las cuevas.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

258DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

tres hermanas de Paderna, malditas por su padre, por haberse casado con sus enemigos, godos en un caso 

y moros en el otro, y no con sus iguales. Estas historias recuerdan físicamente el peligro de casarse con 

alguien de un pueblo diferente, de los matrimonios mixtos, pero también la sacralidad de los sistemas de 

matrimonio y parentesco. Otra de las modalidades de convertirse en piedras, es el castigo por no recibir 

al peregrino divino, presente en muchas historias sagradas. Otro caso más claramente aculturado por el 

cristianismo, pero que perpetúa viejos mitos de la cacería salvaje, es el que presentan los Encantados de 

Espot, dos rocas en las que se convirtieron los malos cazadores que descuidaron el culto divino por seguir 

cazando, el mismo día de la romería de Sant Maurici. Es curiosa la versión que se explica actualmente y 

que hace referencia a que el castigo de convertirse en rocas, se debe a que los encantados no respetaron 

las normas del Parque Nacional.

El peregrino divino, constituye un tipo de leyendas que aluden a un universal psicosocial: la sacralidad 

del deber de hospitalidad, de modo que no cumplir con este precepto comporta en el universo moral 

popular, la destrucción total de la población reprobada, y en cambio, su cumplimiento conlleva un premio 

extraordinario, como obtener el cese de la peste, como cuenta la historia de San Isidori en Mollerussa, (Pla 

d’Urgell). Otras veces, el peregrino divino hace el regalo de una imagen sagrada, realizada in situ, en un 

tiempo muy reducido, como se cuenta del Santo Cristo de Mallén (Campo de Borja), que un peregrino realizó 

a cambio de recibir hospitalidad. Prometió realizar la imagen en tres días. Se encerró en una habitación, 

y al cabo de los tres días, fueron a ver cómo iba  y el peregrino había desaparecido, pero había dejado la 

imagen realizada, cuya cara era la del peregrino. El favor puede ser, la salvación de un familiar en  peligro, 

como contaban en Fanlo, de un pobre que se presentó en casa Allinzué y pidió pan. La dueña de la casa, 

le dio uno de los panes que tenía en el horno, pues acababa de hornearlo, después de haberlo amasado, 

y cuando se lo dio al pobre, éste le dijo que en aquel momento, su marido se había librado de un gran 

peligro. Efectivamente, cuando el marido llegó, explicó que había estado a punto de caer por un precipicio. 

Todo el mundo coincidió en creer que el pobre era en realidad, San Antonio, disfrazado. Pero uno de los 

favores del peregrino divino puede ser simplemente, sobrevivir al desastre del resto de la población, que 

ha rechazado dar hospitalidad al peregrino sagrado, ya que no se le ha reconocido debajo de su apariencia 

de mendigo, o de peregrino. Este tipo de historias lo hallamos en diversos lugares del Pallars, Ribagorza 

y Aran, como explicación de un paisaje ligado a la desaparición de un pueblo. Se cuenta que el personaje 

divino se presentó como un pobre, para probar la bondad de los hombres, pidió albergue y comida que le 

negaron los pastores, excepto uno de ellos que le albergó y le dio leche. A la mañana siguiente, el peregrino 

mandó al pastor que reúna a su rebaño y le siga, y cuando estuvieron a una cierta distancia, levantó los 

brazos y dijo: «que se cumpla el castigo del Cielo» y el pastor cayó de rodillas y cuando volvió en sí, todo 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

259DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

alrededor se había convertido en altas peñas en las que se podían identiicar los pastores y las ovejas, más 

de 7000, y los perros.

Pero hay muchas más historias de petriicados como castigo: En el Forat de les Janes,5 había un hombre y 

una mujer convertidos en piedras, con un plato y una cuchara también de piedra. Seguramente, intrusos    

en su mundo, que así fueron castigados.

En Vilarubla,(Alt Urgell) también se conserva un menhir de dos metros que la gente identiica con un 

hombre encantado para siempre, pero se desconoce el motivo de este castigo.

Los antiguos pobladores de Chia, (Ribagorza) conocidos como encantarias, no sólo maldijeron a un personaje, 

llamado Galino que les quitó una copa, que luego donó al Santuario de la Virgen de la Encontrada, sino que 

con las piedras que le arrojaron, formaron una glera.

La situación de Erill La Vall,(Alta Ribagorça) también obedece, según la leyenda, a una maldición, esta vez, 

más moderna, hecha por un obispo, que en su visita pastoral fue convidado con parte de su séquito a una 

de las dos casas del entonces llamado Erill Amunt. Los demás del grupo comieron en la otra casa, donde 

5   Agujero en la roca, atribuido a los pobladores anteriores.

2.- Erill La Vall. La leyenda sitúa su ubicación debido a un deslizamiento de piedras de una glera.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

260DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

les contaron que en la casa donde comía el obispo, les habían dado a comer los gatos de la casa, en lugar 

de conejo. Al enterarse el obispo, maldijo el pueblo diciendo: «Que Erill Amunt sea Erill Avall» dando un 

golpe a la roca. Y aquella misma noche un deslizamiento de las piedras del cantizal o glera, se llevó por 

delante las dos casas y cuando el pueblo se reconstruyó, lo hizo en el fondo del valle, lo que comportó un 

cambio de nombre. 

Otro elemento que aparece para explicar el origen de las tarteras, gleras o cantizales es la posesión del 

canuto de los mainarons o diapllerons, estos pequeños seres que en multitud cabían en un tramo de caña 

entre dos nudos, en un principio, y posteriormente, en un canuto de agujas y que su poseedor sabía 

manejar para que le hicieran trabajos gigantescos, pero que en manos de un inexperto podían matarlo 

si no les mandaba más trabajo o les hacía volver al canuto. Hay muchas historias en las que un mozo o 

un amigo del amo del canuto, lo encuentra y al interpelarle los personajes diminutos para que les diera 

trabajo, lo terminaban en un momento y entonces se veía forzado a mandarles un trabajo para gigantes, 

como transportar grandes bloques de piedras. Finalmente se le ocurría mandarles que fueran al interior 

del canuto, y gracias a esto, no la emprendían con él mismo hasta destrozarle. Así se originó entre otras 

muchas, la glera de Servós de Castellás (Pallars Sobirà) o la de Guardia de Ares (Alt Urgell).

Huellas de personajes singulares en las peñas. 

En segundo lugar voy a referirme a un fenómeno asociado a menudo, a las peñas: las huellas impresas por 

algún personaje sagrado. Quienes dejan su huella en el paisaje, recorren todas las categorías, desde los 

antiguos dioses descabalgados y demonizados, como el Comte Arnau o el Barón de Espés, pasando por el 

diablo, que reúne en esta denominación negativa y generalista, diversos personajes sagrados anteriores de 

los que ya no se recuerda su personalidad anterior, como el de diablo que en Alaón (Ribagorza), dejó sus 

garras marcadas en la roca. El lugar coincide con la tradición del Cos Sant o cuerpo santo, de un monje, 

aclamado popularmente como santo, porque había repartido entre los pobres el dinero que había recibido 

de sus superiores para abrir un nuevo camino entre las peñas, y por ello había sido ejecutado, pero que se 

había conservado incorrupto, probando así su inocencia y santidad, y estando su tumba en Sopeira al lado 

del camino, cuando por in se hizo el camino, todos los viajeros que pasaban por aquel lugar, le rezaban, 

para pedir su protección, al mismo tiempo que dejaban una limosna, si podían. 

El diablo también dejó sus orines en una roca cuando fue colgado en ella por San Ermengol que estaba 

construyendo un gran puente y el diablo se lo destruía cada noche.

Por debajo de estas dos historias, podemos todavía entrever la acción constructora de nuevos caminos de 

los monasterios altomedievales en el Pirineo, y la oposición de los naturales de la zona, que intentaban 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

261DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

desbaratar estas modiicaciones del paisaje, siendo la demonización de las historias, el resultado de este 

choque cultural, Sin embargo, en el caso del Cos Sant, que hemos mencionado, éste ha sido asimilado a la 

nueva sacralidad, aunque sólo por parte del pueblo, no por la jerarquía eclesiástica. Quizá por esta razón 

no se conserva memoria de su nombre real.

Muchos santos han dejado sus huellas, como San Úrbez, que dejó las de sus galochas y su bastón. Otros 

santos imprimen estas huellas, con sus imágenes, ya que en las imágenes adquieren una nueva personalidad 

viva, como la imagen de Santa Eulalia que los antiguos pobladores de Tavascan (Pallars Sobirà) quisieron 

robar, pero ella se agarró con tanta fuerza a la roca que no la pudieron mover y dejó en ella, la impresión 

de su mano. También las piedras de Santa Fe, que en realidad son fósiles, se explican como la marca de sus 

cinco dedos en forma de estrella. Se cuenta que San Cristóbal de Erill, bajaba de su ermita, cada noche, a 

Barruera (Alta Ribagorça) a ver a su amada, dejó su huella y la de su bastón, en la roca. Como vemos, la 

explicación de las huellas en las rocas, van acompañadas a veces de historias cuya sacralidad nada tiene 

que ver con la canónica.

Las peñas y cuevas habitadas por personajes de pueblos anteriores y posteriormente por santos.

Vamos ahora a considerar las cuevas como escenario de este proceso legendario que tiene como base las 

peñas. Las cuevas han sido habitadas desde muy antiguo, y hay pueblos enteros que se han construido 

a lo largo de una balma,6 como Olvena (Somontano), en su momento, pero ofrecen una particularidad y 

es que cuando el pueblo se enriquece o aparecen nuevos pobladores sedentarios, las cuevas pasan a ser 

habitaciones secundarias, como corrales o sólo los antiguos pobladores, relegados a terrenos poco fértiles, 

bosques y peñas, siguen habitándolas. De modo que pierden todo prestigio. Sin embargo, hay santos, 

ermitas y hallazgos de imágenes sagradas que son ieles a estas habitaciones en el seno de la madre tierra.

En Tor, (Pallars Sobirà), en los agujeros de las peñas vivían las Bones Dones,7 un nombre que se corresponde 

con los antiguos habitantes del lugar.

Además de las viviendas en cuevas, existen tradiciones de pasadizos y túneles dentro de las peñas, que 

comunican lugares distantes y que permiten a sus habitantes un desplazamiento rápido, como el de la 

Roca del Forat, hasta las cuevas del Solà, del Forat de Cardós hasta Tavascan. En Gerri, (Pallars Sobirà) 

6   Balma es una cueva poco profunda, producida a menudo entre dos estratos de piedra, abierta en toda su longitud, y 
que por tanto permite adaptarla fácilmente para habitáculo , a veces de toda una pequeña población.
7   Buenas Mujeres. Denominación que se corresponde con los pueblos anteriores, que en convivencia con los nuevos 
pobladores, despertaban en éstos, una mezcla de sentimientos, y en particular, miedo a su dominio de la magia. Por esto 
se alude a ellos como «buenos» para no incomodarles.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

262DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

está el Forat de les Janes,8 que continuaba con un túnel, mencionado por el abad de Gerri a Francisco 

de Zamora (inales del s. XVIII), cuando hizo el informe de la zona. Son innumerables los lugares con 

topónimos que hacen referencia a los pueblos anteriores en cuevas y en túneles. Esto se ha considerado 

siempre negativamente, de manera que estas historias están unidas muchas veces a raptos, asesinatos y 

violaciones. Hay historias de túneles con ines  perversos atribuidos a los antiguos pobladores, a la brujería, 

como el túnel de Bonansa (Ribagorza) desde el bosque de Pusso hasta Estoclases donde apareció un anillo 

de una pastora raptada en Pusso. El demonio también podía excavar túneles en una noche, de la misma 

manera que construía puentes en una noche. También se atribuyen los túneles al despotismo de los grandes 

señores locales, como el Comte Arnau, y a su vez pasaron a atribuirse a los monasterios poderosos, como 

el de San Justo y Pastor de Urmella (Ribagorza).

Pero las cuevas, como sabemos fueron habitadas también por santos eremitas y en las cuevas se encontraron 

los cuerpos santos, como el de Sta. Orosia en Yebra (Jacetania) o el de San Visorio en Labuerda (Sobrarbe). 

La reutilización sacralizada de las cuevas nos devuelve en muchos casos su continuidad simbólica. Son 

lugares donde el recuerdo del santo o del hallazgo de una imagen se suma al antiguo habitáculo de janes, 

8   Agujero de las Janes, que es otro nombre para designar a los pueblos anteriores. A menudo a estos pueblos se les 
denomina en femenino, lo que no quiere decir que no existieran varones, sino que en una sociedad mayoritariamente de 
cazadores-recolectores, empujados a las zonas más inhóspitas por los nuevos pobladores, más poderosos, las mujeres 
eran las encargadas de la recolección y por tanto, entraban en contacto con los nuevos pobladores sedentarios, pidiendo 
limosna a veces, otras, realizando algunos trabajos secundarios. Los hombres, dedicados a la caza eran menos visibles.

Balma de Olvena. Hoy día, con construcciones secundarias y corrales.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

263DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

janetes, encantarias, fatas y sus historias muchas veces se injertan en la historia del santo. San Úrbez, en 

Sastral (Sobrarbe), en la Val d’Onsera (Hoya de Huesca) y en Cerésola (Alto Gállego) tiene actuaciones muy 

parecidas a las atribuidas a los pueblos anteriores, sólo que su actividad no cae del lado de la demonización 

sino del de la santidad. Éste es un fenómeno muy generalizado. Las tradiciones anteriores, los antiguos 

héroes, incluso, las antiguas divinidades, con la siguiente aculturación se encuentran como pasando por 

la cumbrera de una sierra, y unas veces caen del lado de la demonización y otras, del lado de la nueva 

sacralidad, dependiendo de un cúmulo de circunstancias, de las disposiciones de la jerarquía, del momento 

del cambio y muchas otras. San Úrbez pues, pasa por sembrados, como hacían los cazadores recolectores, 

que no respetaban los campos sembrados, pero en cambio, San Úrbez no causa un estropicio, sino que el 

grano crece más fuerte donde él pisó. Deja sus rebaños pacer en los sembrados, pero sólo comen las malas 

hierbas, y sus palabras de despedida en las casas donde sirvió: «Tú no serás nunca ni más pobre ni más 

rico» son las mismas con las que maldecían las encantarias a quienes les robaban una sábana o un mantel 

de lino9.

 

9   La fama de las piezas hiladas y tejidas en lino, por los pueblos anteriores,  que dominaban el tratamiento del lino y 
su blanqueado, tenía entre los nuevos pobladores, cualidades mágicas, y se suponía que quien conseguía una, tenía la 
suerte y la riqueza asegurada para toda la vida. Por esto trataban de quitárselas cuando las tendían después de lavarlas. 
Esta característica es tan importante en el imaginario de los nuevos pobladores, que las historias sobre estas piezas de 
lino, son muy abundantes, y a veces, las únicas que se han conservado de la relación con los pueblos anteriores.

4.- Cueva de San Úrbez. Cerésola. San Úrbez y otros santos utilizan las cuevas como eremitorio.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

264DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

Santuarios en Peñas, Cuevas, con piedras singulares. Relación Peña-Agua.

La transición de los santos a María que en otras zonas es casi completa, en el Pirineo convive muy vivamente 

con el culto a santos emblemáticos, ya sea por haber sido los primeros evangelizadores de estos montes, 

ya por la pervivencia de antiguos cultos intocados.

Así, Santa Marina en Navaín (Sobrarbe), cerca de Boltaña o San Mamés en San Juan de Plan(Sobrarbe). 

La imagen de Sta. Marina, la encontró una pastorcica en una cueva, a la que regresó tres veces cuando se 

le quería construir la ermita en otro sitio. Hoy la iglesia domina la Solana, Vio y Fiscal desde encima de la 

cueva del hallazgo, de donde los ieles recogen piedretas que obran curaciones. 

La imagen de San Mamés o Semanés, apareció sobre una peña de San Juan de Plan, a la que se volvió tres 

veces, cuando la querían trasladar a la iglesia parroquial, obrando de forma semejante a tantas imágenes 

encontradas de Nuestra Señora. Se construyó pues una ermita al pie de la misma peña donde apareció. 

El hallazgo del cuerpo de Santa Orosia, por un pastor, originó a su alrededor todo un conjunto de ermitas, 

en las peñas de Yebra. Aquí se trata no ya de una imagen sino del cuerpo de una santa mártir. Santa 

Orosia, según la tradición, fue una princesa bohemia que vivió entre los siglos IX y X, y que viajaba con 

su tío y hermano y su séquito para encontrarse con Fortún Ximenez, conde de Aragón, con quien había de 

casarse, pero habiéndose refugiado en una cueva, fue interceptada por tropas sarracenas que mataron a 

sus acompañantes y a ella le cortaron brazos, piernas y cabeza.   También el cuerpo del mártir San Visorio 

y sus acólitos, también mártires, (s. XI), a manos de grupos armados, sarracenos, fue encontrado dentro 

de una cueva de Labuerda (Sobrarbe), gracias a los resplandores que salían de ella. San Úrbez,(s. VIII) del 

que ya hemos referido algunas de sus características, se encuentra relacionado con las cuevas, en primer 

lugar en su etapa de pastor y ermitaño, en Sastral, en Cerésola, luego en San Martín de la Valdonsera, 

donde recibió el orden sacerdotal, y inalmente en Nocito (Sierra de Guara) donde se rodeó de discípulos. 

Estas devociones, historias y lugares sagrados sobrepasan a otros santuarios en el sentimiento de los 

pueblos y nos relatan la inluencia bien viva que estos santos ejercen en la religiosidad pirenaica central, 

todavía no substituida por Nuestra Señora. 

Sin embargo, los santuarios marianos y lugares sagrados referidos a María son también numerosos. Muchas 

de estas advocaciones, acompañan a una historia sagrada del hallazgo, con la presencia de una fuente o 

un pozo, como ocurre en la cueva donde se halló la imagen de Nuestra Señora de la Feixa, donde hay una 

fuente que nunca se seca. La imagen fue trasladada a una ermita, que se ediicó para su culto, no lejos del 

lugar del encuentro. La ermita está  situada junto a una gran peña, y la gente airma que jamás se han 

desprendido rocas de ella, que hubieran podido dañar la ermita. 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

265DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

En estos santuarios marianos, se describe como uno de los mayores favores, en primer lugar, el de provocar 

la lluvia en épocas de sequía, en segundo lugar, establecer una especie de círculo de sacralidad, donde los 

accidentes como deslizamientos y caída de piedras no le afectan, como ocurre en el Monasterio de San 

Juan de la Peña, o en la ermita de Nuestra Señora de Pineta,(Sobrarbe), donde los peñascos que caen, se 

desvían. También es frecuente la característica de que los rayos no le dañan, o donde las caídas de los ieles 

no tienen consecuencias fatales, como pasó en Sta. Cilia, en que un niño se durmió y cayó al precipicio, y 

sin embargo se le encontró ileso. A veces, el agua que rezuma la peña donde está situada una ermita, no 

llega al interior de la ermita-cueva. En cambio, y al mismo tiempo, toda acción irrespetuosa o depredadora 

se considera sacrilegio y provoca que los peñascos caigan, haciendo huir a los malhechores sacrílegos, 

como en Nª Sra. de la Espelunca, cerca de S. Victorián, o también en Pineta.

Algunas imágenes muestran haber contenido en su interior los restos de una antigua imagen, como la 

de Burás, en Castarner (Ribagorza). Otras, como la de la Virgen de las Ventosas,(Ribagorza) en una 

balma, tienen una apariencia muy distante de la que hoy día atribuiríamos a la Virgen María. No parece, 

sin embargo, que persistan muchas imágenes de piedra, la de la Peña de Graus antigua, la de la Peña de 

Grustán, (ambas en la Ribagorza), la de Piedraita en Aren,(Ribagorza) de piedra fortísima, pintada con 

un manto de estrellas, Nª Sra. de Obarra( Ribagorza). Pero en descripciones como las del P. Faci, del siglo 

XVIII, se enfatiza que la madera, pese a haberse encontrado en un lugar húmedo no presenta corrupción.

Cueva de San Úrbez. Sastral. Añisclo. 
La vida del santo discurre por la sacralidad de las cuevas que habitó.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

266DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

Sí que existen bastantes imágenes  morenas, como la de San Martín de la Valdonsera, donde estuvo San 

Úrbez y que fue hallada en la profundidad de la peña junto a la Fuente Santa. 

Las advocaciones de las imágenes halladas, de la Virgen nos maniiestan ya cuales son las circunstancias 

y el paisaje del hallazgo. Por esto es signiicativo el nombre de Espelunca o cueva, en latín, o el mismo de 

Cuadro de las advocaciones de la Virgen de la Peña en Aragón.

Santuario de la Peña de Aniés. 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

267DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

Peña. En Aragón, existen once advocaciones de la Virgen, que llevan el nombre de La Peña, de las cuales, 

seis están ubicadas en el Prepirineo y el Pirineo. 

De ellas, destacaremos a la Virgen de la Peña de Santa Cilia de Jaca, de la que se cuenta el milagro de un 

niño que cayó al precipicio y no se hizo mal. La Virgen de la Peña de Aniés,(Hoya de Huesca), encontrada 

en el año 903 por un caballero y su criado, en una peña muy difícil, a la que acudió una perdiz y el halcón 

del caballero que le perseguía, y ambos animales se detuvieron frente a la imagen.

La Virgen de la Peña de Alfajarín (Zaragoza), está en lo alto de la única peña del lugar, donde antes hubiera 

un castillo, propiedad de los señores de Espés, de origen ribagorzano. Sus campanas previenen de los rayos.

Nª Sra. de la Peña de Graus,(Ribagorza) apareció efectivamente en una oquedad de la Peña bajo el que 

fuera castillo de moros, y habitado por distintas poblaciones anteriores. Tiene un pozo al lado, que la 

historia cuenta que surgió al encontrarse la imagen, pero que el P. Faci desmiente.

Nª Sra. de la Peña de Salvatierra, está encima de la peña misma a la que se trasladaba la imagen por sí 

sola, cada vez que querían ediicar la ermita bajo la peña. Es abogada para pedir agua en tiempos de sequía 

y dar fertilidad a las mujeres. Una de sus historias nos cuenta como un rayo que cayó en la ermita, no hizo 

mal alguno y aún mejoró la salud a un cojo. Tampoco un barreno que explotó no causó ningún mal.

Santuario de Nuestra Señora de la Peña de Graus. En los gozos se canta: 
En la misma peña dura/ este pozo se formó/ y al punto la peña dio/ agua cristalina y pura…



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

268DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

En estos lugares singulares, de peñas y cuevas, se muestra en muchos casos, la estratiicación de la 

sacralidad, continuando las historias de pueblos anteriores,  a los que incluso se ha demonizado y acusado 

de brujería. Y en los mismos lugares se han situado santuarios de santos, se hallan imágenes de la Virgen, 

sin olvidar sus historias  anteriores, con las que convive el santuario.

Hemos visto anteriormente como el hallazgo de imágenes sagradas constituye el centro de tensión entre 

la religión popular, muchas veces heredera de otras formas religiosas anteriores y la jerarquía eclesiástica. 

Esta tensión se expresa en los intentos de depositar la imagen en un lugar canónico y seguro de su 

ortodoxia y la autonomía de la imagen que vuelve una y otra vez al lugar donde fue hallada, que a veces 

coincide con un lugar sagrado para los pueblos anteriores o para los estadios previos a la aculturación 

cristiana o a las últimas disposiciones de la jerarquía. Lo que sí es cierto, es que la religiosidad popular, 

y por tanto, la ubicación de las imágenes halladas, presentan una comunión muy estrecha con el paisaje 

y su simbolismo. Por tanto, los elementos singulares, y entre ellos, las peñas y las cuevas, son lugares 

privilegiados para su sacralidad. 

La historia de Nuestra Señora del Mallo (de Riglos), junto al Gállego, es un claro ejemplo de la importancia 

de las peñas en la cosmovisión popular. La imagen, en un principio fue colocada en un nicho de uno de los 

peñascos. La tradición nos cuenta que volvía a su peña cada vez que querían trasladarla a una ermita, hasta 

que trasladaron algunas de las piedras del Mallo para que le acompañaran, y así consintió en quedarse en 

la ermita.

Por otra parte, la unión entre las peñas y cuevas con las fuentes de agua sanadora o que jamás se seca, 

representa una asociación muy clara de la vida que surge de la profundidad de la tierra.

En algún santuario perdura un ritual de fertilidad, hoy convertido en ritual de búsqueda de pareja, como 

el de la Virgen de l’Arboló (Pallars Sobirà) donde los muchachos tiran piedras a la puerta y las muchachas 

sacan una pierna por los balaustres de la ermita. Hay historias en que las piedras cumplen también parte 

del ritual, como en Embún (Jacetania), donde un devoto quiso construir una ermita a la Virgen del Pilar y 

no se podían trasladar las piedras a través del río, y el P. Faci nos cuenta como hizo coger doce piedras a 

doce niñas y sin esfuerzo hallaron el vado y las transportaron a través del río, con lo que quedó deinido el 

camino para continuar la obra. 

Algunas advocaciones muestran de forma explícita la convivencia de diversos estadios culturales de 

veneración, en que las piedras son protagonistas. Así, la Virgen de la Mola, de Buira (Ribagorza), cuya 

tradición recuerda que un pastor de La Torre, descubrió una piedra redondeada como una muela y la llevó 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

269DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

rodando hasta su casa, pero la piedra se volvió sola al lugar donde fue encontrada, y así se volvió a repetir, 

por tres veces. El P. Faci, en el s.XVIII relataba su hallazgo por unos niños que la tiraron a un barranco y que 

al día siguiente volvieron a encontrar en el mismo sitio, y así por tres veces. Sorprendida la gente, lo contó 

al párroco, que vio en ello una señal divina. Por tanto creyeron que la Madre de Dios quería un santuario 

en aquel lugar. Una imagen de la Madre de Dios preside la ermita, pero la tradición no nos dice nada del 

origen de esta imagen. A su lado, esto sí, embebida en la pared, pusieron la muela que le da nombre a la 

advocación. El día de la romería, el último sábado de mayo, que reúne los pueblos de Bonansa, Sirés, Pont 

de Suert, Buira y Torre, los ieles pasan la mano por la muela, y esto sirve como pronóstico climatológico, 

puesto que si está húmeda señala lluvias, mientras que si está seca predice sequía.

En cambio en una casa de Peranera (Alta Ribagorça), no se podían librar de una gran piedra negra que 

tiraban al barranco y volvían a encontrar en la casa, (de forma parecida a como vuelven las imágenes 

al lugar del hallazgo) pero en cambio, esto no se consideró como un hecho sagrado y positivo, sino 

que atemorizados los habitantes de la casa decidieron marcharse de allí, aunque la cisterna siempre ha 

conservado el agua, lo cual podría considerarse un signo de sacralidad. Aquí vemos los mismos elementos 

que en la historia anterior, pero sin un signiicado positivo de religiosidad.

San Salvador de Irgo (Alta Ribagorça) está ediicada encima del barranco donde vivían las Encantarias, 

mostrando una continuidad con el pueblo que anteriormente vivió en aquel entorno, y aureolándolo de 

sacralidad. Los pueblos anteriores, y las Encantarias son una denominación para ellos, siempre guardaron 

Ermita de Sant Salvador d’Irgo, ediicada sobre el barranco de las encantarias, 
como muestra de la superposición de estratos culturales.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

270DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

fama entre los nuevos pobladores, de dominar la magia. Su contacto más estrecho con el entorno, 

como cazadores recolectores les confería un gran conocimiento del medio, y su magia era reconocida en 

muchas circunstancias. Sin embargo, este dominio de la magia, magniicado en las leyendas de los nuevos 

pobladores sedentarios, fue también su perdición, pues cuando ocurría una desgracia colectiva, como 

tempestades que arruinaban las cosechas o muerte del ganado, se atribuía también a su magia y entonces 

eran perseguidos por brujería. 

En Sarroca de Bellera (Pallars), la imagen de la Virgen de Bellera aparece en una cueva, El Cabanet de 

la Verge, o cabaña de la Virgen, debajo del esllisador del diable, o tobogán del diablo, donde todavía se 

pueden ver marcadas sus pezuñas, y que al parecer era una roca fecundante. Es decir, que convive la 

antigua tradición, ya demonizada, con la advocación de la Virgen en la misma cueva.

En Collegats (entre Pallars Jussà y Pallars Sobirà), persisten las Rocas Santas de Collegats que detienen 

a las fuerzas adversas, junto al Forat de les Encantades, es decir, habitáculo o lugar sagrado de los 

antiguos pobladores donde, además se encontró la imagen de la Virgen de Collegats. También tienen la 

misma función las Rocas Santas de Hortoneda (Pallars Jussà), que detienen a las brujas. En el Forat de les 

Bones Dones o Agujero de las Buenas Mujeres, es decir, de la población anterior, se encontró la imagen 

de la Virgen, que nunca se dejó llevar a la fuente para sumergirla en ella, como se ha hecho con muchas 

imágenes y reliquias en caso de sequía.

Monumentos megalíticos.  

Las grandes piedras transportadas y convertidas en monumentos funerarios o religiosos, han llamado 

siempre la atención, y han conservado muchas veces su carácter sagrado, transformadas con el nombre de 

un santo. La Piedra de Núria o de San Gil, sabemos que remediaba la esterilidad de la mujer, y la devoción 

a la Virgen de Núria, continuó con esta función, con la olla y la campana de San Gil, conviviendo con la 

piedra, de la que se cogían pequeños pedazos para llevarse consigo. Esto ha sido así en muchos santuarios, 

de modo que incluso hubo concilios que prohibían este uso fertilizante de estas piedras desde el s. V al XI  

siendo más conocido el de Nantes de 658, que mandaba enterrar estas piedras como vestigios diabólicos.El 

dolmen frente a la ermita del arcángel San Gabriel, en Riner (solsonés), llamado El bressol de la Verge, o 

cuna de la Virgen, se considera que fue la Virgen misma quien transportó las piedras que lo componen, de 

forma parecida a como lo hizo una giganta en el dolmen llamado La casa encantada de Sarroca de Bellera. 

Esta giganta, además de llevar bajo cada brazo una piedra, y dos más a modo de escapulario y la encimera 

en la cabeza, todavía tenía las manos libres para ir hilando.

En Serrateix (Berguedà) hay una gran piedra, el roc de Sant Urbici, o roca de San Urbicio, hincada en 

el suelo, a cuya sombra descansó el peregrino venido de Burdeos, que transportaba los cuerpos de San 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

271DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

Urbici, S. Zenon y Sta. Folicola, para depositarlos en un lugar sagrado. Es signiicativo que San Úrbez, 

nacido también en Burdeos, transportó durante toda su vida, los cuerpos de San Justo y Pastor y que 

su homónimo, seguramente fruto de la difusión de su historia, fuera transportado hasta el que sería su 

santuario, por un peregrino, como lo había sido San Úrbez.10 Este santo reúne varias de las características 

de las piedras que andamos estudiando: vivió y santiicó varias cuevas, como Sastral, Cerésola y Nocito,  

dejó impresas las huellas de sus galochas y de su bastón, y es abogado contra la sequía. 

Pilas de Agua Bendita.

El carácter sagrado de las piedras también se comunica a las que han sido trabajadas para un ediicio o 

una función sagrada, como parte de un templo. La pila del agua bendita, o una pila bautismal dobla su 

sacralidad puesto que contiene el agua bendita, que por otra parte servirá para detectar la presencia de 

una bruja, ya que depositando en el fondo unos alileres en forma de cruz, la bruja no podrá pasar adelante 

en la iglesia. Por esto, hay que considerar estas piedras trabajadas y a veces esculpidas con símbolos 

poderosos, como una continuación del carácter sagrado de las peñas y piedras. 

10    En esta doble hagiografía se produce un fenómeno muy común en la veneración de santos, y advocaciones de la 
Virgen o del Santo Cristo, consistente en que sus historias de sus vidas, de sus milagros, de los hallazgos de sus imá-
genes, se difunden, contagian y mezclan y se hace difícil establecer una realidad histórica documentada, pero al mismo 
tiempo, estas hagiografías son magníicas fuentes porque nos aportan muchos datos más allá de la historiografía, sobre 
el mito o historia sagrada de los pueblos.

Pila del agua bendita de Nocito. 
Las pilas de agua bendita, añaden a la sacralidd de la piedra, la del agua bendita.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

272DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

Así, la pila del agua bendita de San Quiri, (Pallars Jussà) se la llevaron para hacerla servir como abrevadero, 

pero la pila, con voluntad propia, como correspondía a un objeto sagrado, al igual que las imágenes, se 

volvió a su lugar primitivo. También en el pueblo de Gramenet (Pallars Jussà), sacaron una piedra de la 

iglesia para arreglar con ella una fuente, lo que causó una tormenta con granizo. En la misma fecha, cada 

año se reproducía la tormenta con granizo, hasta que a los seis años devolvieron la piedra a su lugar, pero 

todavía se fue reproduciendo el fenómeno seis años más, hasta que la familia decidió irse del pueblo. Con 

estos ejemplos vemos como las piedras que conforman un lugar sagrado, participan de esta sacralidad 

hasta el punto de convertirse en sacrilegio popular cualquier acción contra ellas, y además poseen, como 

las imágenes sagradas, una voluntad propia que les hace desaparecer o volver al lugar inicial. 

También las pilas de agua bendita pueden señalar el lugar donde está un tesoro escondido, como el que 

encontró un habitante de Roní (Pallars Sobirà) bajo la pila del agua bendita de la iglesia. De este modo, las 

historias de tesoros escondidos en cuevas pasan a las pilas de agua bendita con sacralidad cristianizada, 

añadida, por el agua bendita que contienen.

Vemos pues que las piedras, rocas y gleras, son elementos del paisaje que interpelan a los pueblos que viven 

en su entorno, que a su vez deben explicar su existencia, su forma y características con los elementos de 

su propia cultura. Así, la presencia del peregrino divino, del mal cazador, del castigo por una desobediencia 

en el sistema familiar, representan el lado negativo, frente a la ambivalencia de las marcas dejadas por 

personajes singulares, fueran santos, antiguos dioses descabalgados o demonios.

Monasterio de Obarra, construido en un lugar estratégico entre peñas, 
con un conocimiento astronómico, del movimiento de la luz solar en el solsticio de verano.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

273DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

Nuestra Señora de Obarra. 
La igura de María, recoge el signiicado del surgimiento de lo más humilde 

hacia lo más elevado y reinterpreta y continúa este camino místico.

También dentro de este paisaje de peñas destacadas se ubica a los antiguos pobladores, cazadores-

recolectores, y agricultores y pastores incipientes, apartados de los terrenos fértiles por nuevas oleadas 

poblacionales que les atribuyen siempre un gran dominio de la magia y un gran poder sobre el entorno. 

De este modo, la sacralidad de muchos paisajes de peñas y cuevas persiste y convive con la presencia o 

recuerdo de aquellos pobladores primigenios.

El tránsito de esta sacralidad, a los santos y a la Virgen cambia muy poco su simbolismo, perdurando de 

forma sumatoria con todas las aportaciones coetáneas y posteriores. Por esto, las imágenes y advocaciones 

de la Virgen y de los santos nos hablan de las distintas cosmovisiones que se han sucedido a través de ellos 

y que nos han transmitido de forma casi intacta. 

Así podemos concluir que, a pesar de las continuadas aculturaciones, perdura en las peñas y las piedras, 

parcial o totalmente, el simbolismo fundamental de la oscuridad de la tierra, que de su profundidad nos 

hace llegar la transformación de la materia amorfa, para llevarnos a la luz, como bien estudiaron y buscaron 

los alquimistas. Una profundidad que es portadora de la vida, de la fertilidad, y por esto nos regala con 

fuentes, con la lluvia que pone in a la sequía, con la fertilidad de las mujeres, y nos conduce de lo material 

a lo espiritual, de la tierra al espíritu, de lo más profundo a lo más sublime, a lo más alto, y la igura de 

María recoge y reinterpreta este signiicado místico. 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

274DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Joseina Roma Riu

BIBLIOGRAFIA

Brennan, Martin (1983), The Stars and the Stones, London, Thames and Hudson.

Christian, William (1976), «De los Santos a María», en Lisón Tolosana, Carmelo, Temas de Antropología 
Española, Madrid, Akal.

Coll, Pep(1993), Muntanyes Maleïdes, Barcelona, Editorial Empúries.

Faci, Fray Roque Alberto,(1739-1979), Aragón, Reyno de Christo y Dote de María Santíssima, Zaragoza, 
Diputación General de Aragón.

Gavín, Josep M, (1978-1984), Inventari d’esglésies. Baixa Ribagorça-Alta Ribagorça-Vall d’Aran,  2, Capcir-
Cerdanya- Conlent-Vallespir-Rosselló, 3, Pallars Jussà, 8, Pallars Sobirà, 9,  Barcelona. Arxiu Gavín.

Hani, Jean (1997), La Virgen Negra y el Misterio de María, Palma, Olañeta.

Obiols, Joan, (1987) Esvorancs. Fets i Llegendes de la Muntanya, La Seu d’Urgell, Isidre Domenjó.

Violant i Simorra, Ramón,(1949), El Pirineo Español, Madrid, Plus Ultra.



275PEÑAS SACRAS EN ASTURIAS Jesús Suárez López

Covadonga

A los pies del monte Auseva, en el concejo de Cangas de Onís, se encuentra el santuario de Covadonga, 

patrona de Asturias y máxima representación simbólica de los asturianos. Covadonga, proviene del latín 

cova dominica, que quiere decir Cueva de la Señora. Como el propio topónimo indica, se trata de una cueva 

cargada de gran contenido simbólico y religioso, pero no cabe duda de que el lugar era considerado sagrado 

mucho antes de que se implantara allí el culto cristiano. Hay indicios que invitan a pensar que en esa cueva 

se profesaba desde tiempos muy antiguos algún tipo de culto cuya naturaleza se desconoce. Por una parte, 

en los alrededores de esta gruta se encuentra otra cueva conocida como la Cueva del Buxu, en la que se 

conservan pinturas y grabados de los periodos solutrense y magdaleniense, lo que remontaría hasta muy 

atrás la sacralidad de la montaña; hipótesis que se ve reforzada a la vista de al menos tres dólmenes que 

se sitúan en los alrededores de Covadonga, monumentos megalíticos que Pelayo cristianizó tras la batalla 

contra los árabes y que fueron los cimientos sobre los que se construyeron las iglesias de Abamia, Mián y 

Santa Cruz, primeras iglesias de la Reconquista. Y por otra parte, Covadonga podría ser el resultado de la 

cristianización de un antiguo culto a las aguas, pues el propio nombre del río Deva, que nace en el interior 

de esta cueva, signiica, precisamente, «Diosa», el Río de la Diosa.

En Covadonga se refugiaron los guerreros astures que se rebelaron contra los moros invasores, siendo 

ayudados en esta batalla por la Virgen, pues es tradición que las lechas que los moros arrojaban contra 

EÑAS SACRAS EN ASTURIAS

Jesús Suárez López
(Museo del Pueblo de Asturias)

P



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

276PEÑAS SACRAS EN ASTURIAS Jesús Suárez López

los cristianos se volvían contra quienes las lanzaban después de rebotar en las paredes de la cueva. Allí 

obtuvieron las huestes de don Pelayo su primera victoria sobre los moros, en el año 722, por lo que este 

lugar se considera el origen de la Reconquista. Antiguamente había un templo de madera incrustado en la 

cueva que, junto con la primitiva imagen de la Virgen, que según todos los indicios era una Virgen negra, 

desapareció en el incendio que tuvo lugar el 17 de octubre de 1777.

Sin duda alguna, Covadonga es la capital espiritual de Asturias y uno de sus principales centros de atracción 

en la actualidad, no sólo por su signiicación religiosa, sino también por su interés turístico1.

El Monsacro

Probablemente, el segundo lugar más venerado en Asturias por su carácter sagrado sea, precisamente, 

la montaña de este nombre: El Monsacro. Este Montem Sacrum es una gran mole de piedra caliza que 

constituye una estribación de la Sierra del Aramo. El propio nombre del Monsacro, testimonia que ha sido 

considerado un «monte sagrado» desde antiguo. Pero su condición de sagrado va más allá de la etimología 

del topónimo, de claro origen latino, pues se cree que remonta probablemente al Neolítico. Una necrópolis 

tumular de la Edad del Bronce, situada en la cumbre, así como algunos vestigios de dólmenes son los 

testimonios más antiguos de la actividad religiosa en este monte. La romanización del antiguo culto ofrecido 

en el Monsacro es la hipótesis más extendida, según la cual en la cumbre de esa montaña se habría adorado 

a Júpiter o a Apolo, quienes vendrían a sustituir a un primitivo dios de los astures también identiicado con 

el sol, que bien podría ser Lug o Telenus. De hecho en la falda del monte hay un lugar denominado Teleños 

que tiene relación con ese teónimo.

En la falda del Monsacro se encuentran actualmente dos capillas. Si bien los documentos antiguos hablan 

de Nuestra Señora del Monsacro o Monsagro, una virgen negra desaparecida por los avatares de la guerra 

civil, la capilla principal está actualmente bajo la advocación de Santiago y Santa Catalina y fue fundada 

en el siglo X, aunque su forma actual es probablemente del siglo XIII. Tiene la típica planta octogonal de 

los templarios y en el centro de la misma se encuentra el pozo dolménico conocido como Pozo de Santo 

Toribio, donde según la tradición fue escondida el Arca Santa, procedente de Jerusalén, en la que se 

transportaban las reliquias que actualmente descansan en la Cámara Santa de la Catedral de Oviedo. La 

capilla de abajo, que puede fecharse entre los siglos XIII y XIV,  está consagrada bajo la advocación de 

Santa María Magdalena.

1   Rodríguez Vigil, Juan Luis y Ramón Rodríguez Álvarez, Geografía (2001), Geografía sagrada de Asturias, Oviedo, 
Cajastur, pp. 202-206.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

277PEÑAS SACRAS EN ASTURIAS Jesús Suárez López

Entre las leyendas relacionadas con esta virgen negra del Monsacro, se cuenta que, una vez pasado el 

peligro de la invasión islámica, el rey Alfonso II trasladó el Arca Santa de las reliquias a la cámara santa de 

la catedral de Oviedo; de modo que la capilla donde habían permanecido escondidas quedó abandonada y 

sin culto. Para evitar que esta capilla del Monsacro cayese en el olvido, se dice que «obró Dios un milagro 

singular en tiempo de moros». Y es que estando un vaquero apacentando su ganado en la cima del 

Monsacro, vio cómo entraba el buey de la manada en la capilla octogonal y pasando en su busca lo encontró 

arrodillado ante el altar de santo Toribio, escarbando con sus pezuñas y mugiendo incesantemente. El 

vaquero fue incapaz de sacar el animal de la capilla, que persistió en su actitud todo el día, y al caer la tarde 

bajó al pueblo para dar noticia del caso. Sin esperar a otro día, los aldeanos emprendieron la ascensión 

al Monsacro precedidos por el cura del pueblo, llegando a la cumbre de noche cerrada. Ante el asombro 

general, encontraron al animal en la misma postura y aureolado por un dorado resplandor, por lo cual 

entendiendo el sacerdote ser cosa divina, ordenó que removiesen el altar y cavasen en el pozo de santo 

Toribio. A los pocos golpes encontraron una caja cerrada, la cual mostró contener una preciosa imagen 

de la Virgen Madre, toda morena «cual moza que baja de la braña», con un niño en su regazo. Entonces 

decidieron colocar tan milagroso hallazgo en la capilla de abajo, que se encontraba en mejor estado para 

albergar con dignidad la divina imagen, y regresaron al pueblo dejando de guarda al vaquero con otros 

voluntarios.

Cuando al día siguiente vuelven las autoridades acompañadas por un tropel de curiosos, ven con estupor 

que el altar está vacío y que la imagen ha desaparecido. Acusando de robo al infeliz  vaquero, le condenan 

prestamente a la horca, que se improvisa en un árbol cercano.  Sin embargo, cuando la sentencia está a 

punto de cumplirse, desde la ermita de arriba llegan los mugidos del buey, nuevamente aureolado de luz. 

Corren todos hacia la capilla octogonal, van al pozo y en su fondo encuentran caja e imagen. Al descubrir 

nuevamente tal hallazgo, hay quien habla de milagro y quien persiste en creer culpable al vaquero, de 

modo que deciden doblar la guardia esa noche al tiempo que ponen al infeliz pastor en un cepo «con duros 

ierros».

 A la mañana siguiente la imagen ha desaparecido otra vez, a pesar de que el vaquero está inmovilizado en 

su cepo en la ermita de abajo. Se dirigen de nuevo a la capilla de arriba y encuentran al buey esperando 

en la puerta, y en el fondo del pozo nuevamente la caja y la virgen. Comprenden por in que el vaquero es 

inocente y que todo aquello ha sido la forma en que Nuestra Señora del Monsacro ha querido manifestar su 

deseo de que reconstruyan la capilla de arriba y la dejen en ella. Como era de esperar, el vaquero quedó allí 

como ermitaño de Nuestra Señora, muriendo de avanzada edad con fama de hombre santo. Actualmente, 

entre ambas capillas hay un terreno que se conoce como «prado del ermitaño» y en uno de los laterales de 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

278PEÑAS SACRAS EN ASTURIAS Jesús Suárez López

la capilla de arriba hay un habitáculo excavado en la roca que se conoce como «casa o cueva del ermitaño».

En las romerías que se celebraban en el Monsacro hasta hace pocos años, era habitual que los romeros 

recogiesen tierra del Pozo de Santo Toribio, pues se consideraba santa y dotada de poderes para curar y 

protegerse de varias enfermedades, en particular del dolor de muelas2. 

Por otra parte, en su estudio sobre la «Toponimia y tradiciones del Monsacro», los historiadores Fernández 

Conde y Santos del Valle recogen el siguiente testimonio testimonio oral de un vecino del pueblo de Otura, 

en la falda del Monsacro:

Los habitantes de las aldeas cercanas subían al monte el día de la Magdalena. Muchos de ellos permanecían 

allí durante cuatro jornadas íntegras […]. El día de Santiago por la tarde, tenía lugar la quema del Táraru, 

un monigote de madera adornado con elementos de fácil combustión. En sus extremidades llevaba 

también materiales inlamables, que explotaban ruidosamente cuando eran alcanzados por las llamas. El 

espectáculo llegaba a su momento álgido al explotar la cabeza del monigote. Entonces la concurrencia, 

jubilosa, prorrumpía en aplausos y daba así por terminado el sacriicio ígneo del Táraru.3

Este Táraru podría ser, quizá, un derivado de Táranu, dios de la tormenta y del trueno en la Asturias 

prerromana, emparentado a su vez con Taranis, dios del trueno en la mitología celta, cuyo culto se 

desarrolló sobre todo en la Galia (y consecuentemente en territorio de los cántabros, astures  galaicos). 

Y a este respecto, resulta signiicativo que el autor medieval de los Commenta Lucani Bernensia (siglo X), 

airma que para aplacar a Taranis-Dis Pater se quemaba vivos a unos hombres encerrados en una especie 

de maniquí de madera: Taranis-Dis Pater hoc modo apud eos placatur: in alveo ligneo aliquod homines 

cremantur.

Por otra parte, la denominación Taranis en sus multiples variantes está presente en varios topónimos en 

cuya base está este apelativo más o menos distorsionado por el paso del tiempo. Algunos ejemplos serían el 

castro de Tárañu (Cabrales, Asturias), o las poblaciones actuales de Tárano (Cangas del Narcea, Asturias), 

El Tárano (Salas, Asturias), el pueblo de Tarañes (concejo de Ponga), el monte Taraniello (Yernes) y el 

orónimo Tarañosdiós, en el concejo de Cangas de Onís.

2   Rodríguez Vigil, Juan Luis y Ramón Rodríguez Álvarez, Geografía (2001), Geografía sagrada de Asturias, Oviedo, 
Cajastur, pp. 234-238.
3   Fernández Conde, Javier, y M. C. Santos Valle (1987), «Toponimia y tradiciones del Monsacro», Lletres asturianes, 
23, pp. 99-112 (pp. 101-102).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

279PEÑAS SACRAS EN ASTURIAS Jesús Suárez López

En la actualidad hay una hermandad llamada «Hermandad del Nazareno» que mantiene que en el Monsacro 

se producen apariciones de la Virgen y cuyos miembros realizan el vía crucis hasta la capilla parando en 

diferentes puntos señalados con cruces blancas para realizar diversos rezos y oraciones. Allí acude el tercer 

domingo de cada mes una especie de vidente miembro de esta hermandad, llamada María Isabel Antolín, 

con un nutrido grupo de «ieles», y acostumbra a entrar en trance, recibiendo diversos mensajes de la 

Virgen María, de Jesucristo, de los ángeles y del mismo Dios.

Como resultado de toda esta serie de elementos (vestigios de cultos sagrados del neolítico, apariciones 

marianas, capillas de los templarios y vista panorámica del área central de Asturias) el ayuntamiento del 

concejo asturiano de Morcín, al que pertenece esta «montaña sagrada», quiere convertir al Monsacro en 

el «mirador de Dios», revalorizando este lugar mágico de la Edad del Bronce mediante la implantación de 

un teleférico con ines turísticos, con un coste estimado de 8 millones de euros. Afortunadamente, este 

proyecto fue planteado en 2010 y hoy, gracias a la crisis, ya nadie se acuerda de él.

El Penedo Aballón

Otra peña sacra de alto valor simbólico en Asturias es el Penedo Aballón. En la sierra de Penouta, en el 

concejo asturiano de Boal, abundan los grandes conjuntos de rocas graníticas, entre las que destaca por su 

gran tamaño una mole rocosa conocida como Penedo Aballón. Se trata de una piedra oscilante que recibe 

su nombre de esta característica, pues «aballón» es adjetivo que proviene del verbo «aballar», que en el 

habla de la zona signiica precisamente «bailar», «oscilar».

Por su naturaleza oscilante, este mole rocosa ha estado siempre rodeada de misterio para los vecinos de 

la zona, lo que ha dado lugar a algunas leyendas. Según testimonios recogidos por el etnógrafo Alberto 

Álvarez Peña, se dice que la mañana de San Juan aparece sobre ella una reina encantada que peina sus 

rubios cabellos con peine de oro y extiende al sol un rico ajuar de joyas; mientras que el resto del año 

permanece sumergida en las aguas del río Navia.

Aunque no se han constatado testimonios acerca de posibles rituales entorno a este Penedo Aballón, cabe 

pensar, por similitud con otras piedras de la misma naturaleza que se encuentran en la vecina Galicia, que 

de haber tenido una funcionalidad de tipo ritual en el pasado, esta sería de tipo adivinatorio, respondiendo 

airmativa o negativamente a las preguntas del consultante. Algunos autores, asocian este tipo de piedras 

oscilantes a la celebración de ordalías y también a diversos rituales de fertilidad, bien para propiciar la 

fecundación o bien para facilitar un buen parto; pero no existe constancia documental ni testimonios orales 

a este respecto.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

280PEÑAS SACRAS EN ASTURIAS Jesús Suárez López

Cabe resaltar sin embargo que, además del Penedo Aballón, la sierra de Penouta alberga uno de los 

conjuntos tumulares y dolménicos más notables de los conservados en Asturias, y que en las inmediaciones 

de este Penedo Aballón se levantó la capilla de San Isidro, lo que se puede interpretar como un intento de 

cristianizar un lugar tenido por sagrado desde tiempos inmemoriales.

También cabe destacar el alto valor simbólico que este Penedo Aballón tiene actualmente para los habitantes 

del concejo, pues a pesar de haber sido derribado por unos gamberros en el año 2001, con la ayuda de un 

gato mecánico, sigue siendo el emblema oicial del concejo y da nombre a la principal asociación de vecinos 

del mismo y a un grupo de teatro local.

En los últimos años el movimiento asociativo y vecinal del concejo ha organizado varias marchas a pie hasta 

el Penedo Aballón para reivindicar que sea devuelto a su posición natural, considerando que es un «símbolo 

de la fuerza de los boaleses decididos a afrontar las diicultades». A pesar de ello, esta mole granítica no ha 

podido ser devuelta a su posición original por la diicultad de restablecer el delicado equilibrio que permitía 

esa oscilación.

Ritual pluviomágico en Cabrales (1678)

Hemos realizado hasta aquí un breve recorrido por algunas de las «peñas sacras» más emblemáticas de 

Asturias; pero no hemos podido aportar datos signiicativos de los rituales que se realizan en torno a ellas. 

Veamos ahora un testimonio fehaciente a este respecto. Este testimonio se encuentra en el memorial de 

la misión realizada por los jesuitas Antonio de Guzmán y Diego Valledor en el oriente de Asturias en 1678 

y dice así:

Entre estos riscos hallamos unas como pisadas de una grande superstición que a escusa del párroco, aún 

no estaba olvidada del todo; y era de esta manera: Sobre el copete de una alta peña se levanta una piedra 

a modo de pirámide, como de doce codos en alto. Aquí en habiendo necesidad de agua, acudían como 

por remedio aquella pobre gente, juntándose para eso todos los mozos solteros y doncellas de aquellas 

poblaciones y lugares circunvecinos, y vistiendo a una de las doncellas al uso de la tierra lo mejor que 

podían, poniéndole una guirnalda de lores en la cabeza y los demás con ramos en las manos iban cantando 

todos al son de panderillos y castañuelas unos cantares antiguos llenos de mil fábulas, hasta llegar a la 

peña. Allí, dos mancebos, los más animosos y de mejores fuerzas, cogiendo a la doncella, cada uno por su 

brazo, la iban subiendo por el risco hasta llegar a la levantada piedra. Allí, la doncella, dando ciertos golpes 

en la piedra con un hierro que llevaba en la mano, decía de esta manera:

 «Aquí cuando Dios quería, agua había».



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

281PEÑAS SACRAS EN ASTURIAS Jesús Suárez López

Y respondiendo de abajo los demás con sus canciones, quitaba la doncella la guirnalda de la cabeza y la 

ponía al pie de la piedra, y bajándose, se volvían todos dejando al pie de la peña los demás ramos que 

llevaban en las manos, y era cosa portentosa y de reparo, según nos informaron, que jamás habían ido a 

esa procesión, que no tuviese efecto, aunque el día estuviera muy claro, si bien las demás veces solo los 

que iban se mojaban con una niebla que les cubría por donde iban sin que en la demás sierra de alrededor 

cayese gota de agua. Cuya superstición no la había podido quitar del todo el celo de su pastor y diligencias 

que para ello puso, pues en ausentándose del lugar lo ponían en ejecución hasta que Dios fue servido que 

con la misión se remediase del todo, haciendo derribar, aunque con diicultad, aquella piedra, remediándose 

otras ignorancias de este modo.4

Lamentablemente, no ha quedado memoria del topónimo de la referida peña ni ha tampoco rastro alguno de 

este ritual entre los vecinos del concejo de Cabrales; de modo que poco podemos añadir a esta interesante 

descripción del mismo. Lo que sí cabe observar, con la debida cautela, es que las palabras que la doncella 

pronunciaba al golpear la roca se corresponden exactamente con las referidas en el milagro del manantial 

o fuente de san Isidro, narrado por Alonso de Villegas en su Vida de Isidro labrador, (1592):

Dícese que estando este siervo de Dios trabajando en aquella parte, y visitándole su amo en tiempo de 

calor y teniendo sed, pidióle agua si tenía que darle. Él respondió señalando con el dedo: «Allí está una 

fuente». El amo fue, y no hallándola, llamole y díjole: «¿Qué es de la fuente? Parece que haces burla 

de mí». Isidro tomó una reja e hirió la tierra diciendo: «Aquí había agua cuando Dios quería». La fuente 

pareció luego, cuya agua ni en años de mucha seca ha faltado, y tiénesele mucho respeto por ocasión de 

este siervo de Dios, Isidro.5

La Pata de la Mula

La peña conocida como «Pata de la Mula» es una roca que se encuentra en el concejo asturiano de Proaza 

y que presenta una serie de insculturas con forma de herradura; las cuales fueron impresas, según la 

tradición popular, por la mula de Jesucristo en su huida de los judíos. Las inscripciones con forma de 

herradura son abundantes en diferentes lugares de Asturias y del resto de la Península y han dado lugar 

a diferentes interpretaciones por parte los naturales de cada lugar, bien como herraduras de la mula de la 

Virgen, del caballo de Roldán, del caballo de Santiago, etcétera. Lo que singulariza a esta «Pata de la Mula» 

es el extraordinario testimonio oral y vivencial de nuestro informante, que nos ilustra sobre la asimilación 

4   García Sánchez, Justo (1991), Los jesuitas en Asturias, Oviedo, Instituto de Estudios Asturianos, p. 296.
5   Alonso de Villegas, Vida de Isidro labrador (1592), ed. Chad Lehay (2015), Lemir, 19, pp. 897-930 (p. 926).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

282PEÑAS SACRAS EN ASTURIAS Jesús Suárez López

de este motivo por las clases populares y su conversión en un icono religioso capaz de generar un ritual, 

como es el de arrodillarse ante ella cuando se transita por sus inmediaciones, y dar pie a la creación de 

una leyenda basada en su potencial como desencadenante de fenómenos meteorológicos adversos que se 

maniiestan contra aquellos que hacen caso omiso de la inveterada costumbre:

Ahí p’arriba de Santo Adriano hay un sitio que llaman la Campa de San Bartuelo. Allí está la Patada de la 

Mula en una piedra, pintada la ferradura. Una pata p’allá y otra p’acá, ¿entiendes? Que ahí era cuando 

iban tras de Jesucristo, decían. Y entonces ahí se perdieron. Una va p’acá y otra p’allá, y non sabían si 

fuera p’abajo o p’arriba. Eso está en el Alto de Santiago, se llama la Campa de San Bartuelo. Y allí está 

de resbalar en la misma piedra, como si resbalara el que lo hizo, o se fue la mula o lo que sea, como si 

resbalara y parara una pata allí y la otra p’acá. Y entonces ahí que no lo pudieran coger, porque ahí que se 

descarrilaran y que perdieran el rastro. Iban persiguiéndolo los judíos, y que ahí que ya iban al alcance d’él, 

pero que se perdieran ahí en el Alto de Santiago.

Y yo, siendo un neño, íbamos a Teverga, y mi abuelo, que llamaban Sancho, y mi padre Antón, dicen:

 --Vamos a enseñar al neño la Pata de la Mula:

Y vi allí la Pata de la Mula. Es una piedra maciza, no es una piedra movida. Es una piedra de sierra, maciza. 

Y digo yo:

 --Pero bueno, ¿cómo pudo quedar aquí la pata de la mula?

Porque ves la herradura con la marca de los clavos. Y de resbalar así por la piedra y parar allí, una así p’allá 

y otra p’aquí. En una piedra grande. Le llaman la Pata de la Mula.

 Y yendo una vez mi abuelo pa Teverga, iba Sandalio Molín, un vecino del pueblo, y también iban 

Santiago, Munín y Casón, y al pasar la Pata de la Mula dice mi padre:

 --Vamos a rezar un Padrenuesto y un Avemaría.

Y non siendo Sandalio Molín, que ése non quiso, caminó… y los otros se arrodillaron allí y rezaron. Y 

entonces el otro les sacó distancia. Y al subir una montaña pa bajar a los Pozos de Maravio, empezó a 

tronar y relampaguear… ¡creo que caían allí chispas que se estrellaban contra las rocas! Y empezó a pedir 

auxilio, y que lo perdonara y tal. Y dio la vuelta. Y creo que Sanchón, mi abuelo, se arrodilló y empezó a 

pedir perdón, y que no sé que empezó a hablar y que pararan los truenos y que parara todo. ¿Yo qué sé?6

6   Testimonio oral de Manuel López Álvarez «Sanchón», nacido en 1917 y entrevistado por el autor en 1997.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

283PEÑAS SACRAS EN ASTURIAS Jesús Suárez López

Este relato tiene un alto grado de emotividad en el sentido de que se revela como rito iniciático del 

informante-niño que traspasa por vez primera los conines de su pequeña aldea, acompañado de su padre 

y de su abuelo, y cómo estos le muestran la Pata de la Mula y le inician en el conocimiento y el respeto 

ancestral que debe manifestarse ante un símbolo sagrado. Por otra parte, la leyenda asociada a este icono 

religioso como potencial desencadenante de fenómenos meteorológicos y su interiorización por parte del 

informante como una especie de milagro inscrito en su ADN familiar, constituye un excelente ejemplo de 

la verosimilitud que se supone inherente a toda leyenda. Máxime, cuando nos consta nuestro informante, 

«Sanchón», con sus 80 años cumplidos, era un paisano entero y poco amigo de «fábulas mentirales», que 

fue dinamitero en la revolución asturiana del 34, combatiente republicano en el frente, preso en campo de 

concentración, represaliado en batallón de trabajadores y desencantado del nuevo socialismo que trajo la 

democracia. Y a pesar de todo ello, como él bien decía: «De Dios p’abajo, no hay quien me quite de creer 

en él».

Finalmente, un dato histórico sobre esta «Pata de la mula», que la singulariza entre otras insculturas 

similares es su temprana documentación como marca liminar de los límites del Monasterio de Santo Adriano, 

bajo la forma latina Pede de Mula en el Liber Testamentorum Ovetensis o Libro de los Testamentos de la 

Catedral de Oviedo, compilado por Don Pelayo, Obispo de Oviedo, hacia el año 1100.7

7    Valdés Gallego, José Antonio (1996), «La toponimia asturiana del Liber Testamentorum Oventensis», Lletres astu-
rianes, 61, pp. 61-100 (p. 90).



284PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

Celebradas durante los días 25, 26 y 27 de noviembre de 2016, y organizadas por el IEA y el Gabinete 

de Antigüedades de la Real Academia de la Historia, se celebraron en Huesca las primeras jornadas 

denominadas Sacra Saxa: Creencias y ritos en Piedras Sagradas. En ellas se reunieron un numeroso y 

selecto grupo de especialistas que dieron a conocer, cada uno en su ámbito de estudio, los avances en la 

investigación de un tema que, aúna como pocos, dentro de las ciencias humanas, la arqueología, historia, 

antropología, etnología y otras ciencias auxiliares que, sin ser determinantes, si que ayudan a desentrañar 

determinados rituales o prácticas en torno a determinados elementos líticos.

Cada ponente propuso un tema que desarrolló durante un tiempo limitado estrictamente, ya que la profusión 

de temas y la densidad de aspectos, así lo aconsejaban para el normal discurrir de las jornadas.

El que esto irma propuso como tema, a desarrollar el sábado 26 por la tarde, el titulado “Túmulos, 

descansaderos  y montones de piedras. Leyendas y rituales en  torno a las creencias de la ijación del alma 

en el territorio.” Centrado en el ritual consolidado y extendido, tanto en el tiempo como en el espacio, de 

arrojar una piedra o depositar una ofrenda en el lugar donde se creía que había muerto una persona.

Sin embargo, la brillante exposición del viernes 25 de Pedro R. Moya titulada “Majanos de ánimas desde 

la Paleoetnología” donde se abordó este mismo tema aportando numerosos ejemplos peninsulares y 

extrapeninsulares hicieron que me planteara la exposición que pretendía llevar a cabo, ya que poco más 

P IEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN. 
UNA PROPUESTA DE METODOLOGÍA PARA SU ESTUDIO 
Y CLASIFICACIÓN

José Miguel Navarro López
(Instituto de Estudios Altoaragoneses)



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

285PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

se podría aportar al tema si no era la mera enumeración -15 hasta la fecha-  de ejemplos localizados en 

el área pirenaica. Ejemplos, que si algo tienen de interés para su estudio, es que la mayoría son inéditos 

hasta la fecha y que en algunos de ellos, el ritual sigue plenamente vigente entre las gentes del entorno.

Geolocalización de los túmulos dentro del área de estudio.

Así pues, me centré en el trabajo iniciado hace unos años de forma autodidacta y que se concretó y deinió 

al ser beneiciario de una Beca en el XXX Concurso de Ayudas de  Investigación del IEA en la convocatoria 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

286PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

de 2014 con el trabajo titulado PIEDRAS SAGRADAS. Un recorrido por los cultos litolátricos en el 

Alto Aragón.

Con este proyecto se pretendía realizar un inventario actualizado, a fecha de 2014-2015, de los elementos 

líticos, epigráicos, artísticos y / o arqueológicos y naturales que, teniendo como base rocas, piedras o 

minerales, tengan o hayan tenido, algún tipo de culto, leyenda, uso ritual o vestigios de creencias en el 

Pirineo Oscense. 

Se propuso como ámbito geográico del estudio los límites administrativos orientales y occidentales de la 

provincia. Por el norte, la divisoria de aguas Atlántico/Mediterránea que coincide, casi en su totalidad, con 

la frontera Franco-Española y el límite sur se estableció en los 42º de latitud por coincidir, grosso modo, 

con las últimas estribaciones de la unidad morfológica conocida como Sierras Exteriores y, por tanto, límite 

meridional del Pirineo.

Se trataba de un trabajo necesario y perentorio ya que la mayoría de los elementos líticos que nos 

disponíamos a estudiar se guardaban en la memoria de las personas más mayores de nuestros pueblos y 

estos, lamentablemente, tienen una media de edad muy alta. 

Dentro de apenas un lustro, las sacra saxas seguirán estando allí (aunque hemos constatado la desaparición 

de alguna de ellas por labores agrícolas o concentraciones parcelarias) pero su ubicación y, sobre todo, 

los rituales y leyendas a ellas asociados, desaparecerán para siempre si no los recogíamos de manera 

sistemática y exhaustiva.

Por supuesto, el trabajo no pretendía ser una mera recopilación de elementos para estudio y disfrute de 

eruditos , si no que ha tratado de acercarlos al gran público y  ponerlos en valor como recursos turísticos, 

patrimoniales y culturales.

Para este in, se tomaron datos de geoposicionamiento de las piezas y se trazó un track con un GPS desde 

el punto más cercano donde se podía dejar un vehículo. Todos los datos obtenidos se volcaron en una web 

de referencia para temas de rutas y puntos de interés GPS de todo el mundo:  https://es.wikiloc.com/

En ella se abrió una cuenta gratuita con el nombre de usuario “Piedras Sagradas” de forma que, cualquier 

persona de cualquier parte del mundo, puede descargarse en un dispositivo GPS o en un teléfono móvil,  

de forma sencilla y cómoda, el recorrido, las coordenadas, hasta tres fotos del elemento en cuestión y una 

pequeña descripción. 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

287PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

Captura de pantalla de la Web Wikiloc con una de las localizaciones, 
el track de acceso, la descripción y fotos.

Todo esto debería venir acompañado de una publicación, a modo de topoguía o guía de viajes, en el que, 

con un lenguaje sencillo, acompañado de mapas, fotografías y texto, las piezas más relevantes de la 

provincia se den a conocer al gran público y sirvan como revulsivo económico, turístico y cultural para las 

zonas que las albergan.

El cuerpo principal del proyecto, la ichas, deberían contener los siguientes puntos:

1. UBICACIÓN GEOGRÁFICA

1.1 Nombre o nombres de la piedra:

Como norma, los nombres suelen dar pistas sobre el uso, la creencia o prácticas vinculadas o, incluso, el 

posible origen de su sacralización. No son raros las Peñas o Piedras “de los moros”, “de la mora” “de la 

virgen” etc….



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

288PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

A tener en cuenta que, en piedras situadas en límites de pueblos, pueden tener diferentes nombres en 

función del pueblo donde se localice el informante.

1.2. Comarca donde se ubica.

La actual delimitación administrativa en el territorio de Aragón concede un importante grado de autonomía 

a las comarcas que -históricas o no- aglutinan diferentes municipios adyacentes.

Las competencias que deberían afectar a las piedras sagradas –turismo y cultura- se hayan trasferidas y 

con dotación económica anual por parte el Gobierno de Aragón.

Es fundamental que las administraciones más cercanas conozcan y sepan valorar en su justa medida estos 

elementos como primer paso para su conservación, su puesta en valor o, incluso, su explotación turística 

llegado el caso.

1.3. Municipio.

Siguiendo la premisa contemplada en el punto anterior, las administraciones más próximas al territorio 

debería contemplar la posibilidad de realizar un inventario de bienes patrimoniales de interés entre los que 

se encontraría cualquier sacra saxa  localizada dentro del término municipal.    

1.4. Lugar/Partida/Topónimo.

Datos complementarios y necesarios para la ubicación geográica de cualquier piedra sagrada, es el lugar, 

pueblo o pardina más cercana a la pieza, la partida dentro de éstos y el topónimo donde se ubica. Resulta 

interesante, si es posible, recopilar tanto la macrotoponimia como la microtoponimia presente en el entorno 

de la piedra ya que ambas nos pueden dar pistas importantes a la hora de datar el ritual o su uso secular.

1.5 Acceso

La descripción del acceso más cómodo para llegar al elemento de nuestro interés, constituye otro punto 

para geolocalizar y referenciar las piezas. 

Como norma, describiremos el acceso actual, de la forma más detallada posible, desde el punto más cercano 

donde se pueda dejar un vehículo estándar (no 4X4) haciendo referencia a pistas, cruces, elementos 

característicos del paisaje, senderos y en su caso la numeración si éstos están catalogados como PR’s 

(Pequeños recorridos) o GR’s (Grandes recorridos).



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

289PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

A la vez que se recorre el camino hasta la pieza, con un GPS o similar (Iphone, Smartphone, Tablet…) 

conigurado con la App adecuada, trazaremos un track que, posteriormente, nos servirá para volcarlo en 

una web donde otros usuarios puedan descargárselo y acceder igualmente al elemento. En nuestro caso se 

eligió la web https://es.wikiloc.com/ ya que es una de las más completas, con mayor número de usuarios 

y con un interfaz más sencillo.

Se abrió una cuenta con el nombre de usuario “Piedras Sagradas” https://es.wikiloc.com/wikiloc/user.

do?id=1298683 donde se actualiza cada nuevo aporte o descubrimiento realizado.

Como norma, el acceso a la mayoría de las piezas resulta sencillo, tratándose en la mayor parte de los 

casos de simples paseos de pocos minutos a escasas horas de duración. Sin embargo, para elementos muy 

concretos, hemos tenido que recurrir a técnicas especíicas de escalada o espeleología para acceder a ellos. 

Todos estas características vienen relejadas en las ichas.  

Una piedra de fácil acceso, el túmulo de Loreto

1.6. Localización GPS

El último punto para geolocalizar las piezas es tomar las coordenadas del punto exacto donde se halla, las 

del punto de partida y los metros sobre el nivel del mar donde se encuentra. Todos estos datos nos los dará 

cualquiera de los aparatos que hayamos usado para trazar el track de acceso con un margen de error que 

no excede de +-5m.

Se eligieron las coordenadas “sexagesimales” que deinen el punto mediante latitud a partir del ecuador 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

290PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

y longitud a partir del meridiano de Greenwich expresadas ambas en grados minutos y segundos. Para 

cualquier otro tipo de coordenadas (decimales, UTM….) son fácilmente convertibles mediante programas 

informáticos sencillos.

Una pieza de difícil acceso, la Pata del Diablo de Linás de Broto.

2. GEOGRAFÍA SACRA

2.1 Descripción del elemento:

Descripción objetiva y subjetiva de la pieza, con especial atención a su forma, tamaño y orientación 

geográica y/o astronómica.

Es evidente que la morfología de algunas piezas determina el ritual o la creencia de la que han sido objeto 

así como la posible existencia de elementos y detalles tallados en algunas de ellas (cazoletas, estrías, 

cruces…) Todo esto nos dará pistas sobre los rituales, sincretizaciones o usos de las que han sido objeto.

Subjetivamente, algunas de ellas presentan pareidolias evidentes (Peña mujer, el Cura, la cabeza del 

moro…) que en muchos casos han generado apofenias todavía vigentes y conocidas por los informantes.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

291PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

Una pareidolia evidente, el “Cura de Aurín”

Por otro lado, hemos constatado orientaciones de algunos elementos tallados, o de la propia pieza, hacia 

determinadas eminencias geográicas lo que resultará relevante a la hora de entender su funcionalidad. 

Esto y el estudio del entorno, (ver punto. 2.3) conformarán lo que hemos venido a llamar “geografía sacra”; 

la pieza contextualizada dentro del paisaje humano y natural que la envuelven y que formarán parte 

consustancial del conjunto sagrado.

Otro de los elementos a tener en cuenta es la relación de algunas piezas con determinados eventos astrales 

(ortos u ocasos de estrellas) o solares (solsticios y equinoccios).

Dentro de este punto, sería muy interesante la elaboración de croquis de los cúmulos de cazoletas 

presentes en algunos yacimientos y compararlos con mapas estelares. No hay una certeza que soporte 

esta airmación, es mera teoría e intuición. 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

292PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

Cazoletas talladas en Peña Lucía de Azara

2.2 Material geológico:

Aunque no parece relevante en muchos de los elementos estudiados la naturaleza geológica en la que se 

enclavan, (éstos se hallan trabajados, tallados o encuadrados en la geología propia del entorno y es ésta la 

que los deine, les da forma y permite su manejo y manipulación por parte del hombre) hemos constatado 

la existencia de algunas piezas en las que se ha buscado deliberadamente  determinados materiales 

geológicos alóctonos como bloques erráticos, sedimentos de ríos o, incluso, materiales transportados ex 

profeso. Obviamente, esto solo es posible cuando la pieza es manejable y transportable a escala humana  

o animal. Para el análisis del material geológico se contó con la colaboración de Ánchel Belmonte Rivas, 

geólogo y director técnico del Geoparque del Sobrarbe.

Ejemplo de material alóctono sacralizado. El asiento de San Ramón de Capella



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

293PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

2.3 Entorno:

Tan importante como la pieza en sí, es el entorno natural o urbano donde se inscribe y contextualiza. 

Hablamos de elementos naturales, más o menos modiicados por la mano del hombre que, como norma, 

se hallan enclavados fuera de cascos urbanos y rodeados de naturaleza y paisaje, lo que propicia un valor 

añadido y les otorga la verdadera dimensión del fenómeno cultual y antropológico para el que fueron 

concebidos.

Así pues, debemos prestar atención a eminencias geográicas que los delimiten, cerros, ríos, arroyos,  

fuentes, la línea del horizonte, otras posibles sacra saxas…. Incluso no descartamos la importancia que 

pudiera tener o haber tenido la vegetación potencial1 que las rodeó como protagonistas secundarios del 

ritual o las prácticas llevadas a cabo.

Un ejemplo de pieza contextualizada que da la verdadera dimensión, 
la posible motivación del culto allí practicado y la sincretización habida.

Yacimiento del Almerge, Laluenga.

1    Hablamos de vegetación potencial en un área dada, de la comunidad vegetal que pudiera haber si no hubiera me-
diado intervención humana secular.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

294PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

2.4 Estado de conservación:

Una observación detallada y objetiva de la pieza, del entorno inmediato y de las prácticas agrosilvopastoriles 

que se llevan a cabo en él, nos darán pistas sobre potenciales amenazas que pudieran afectar negativamente 

a la piedra objeto de estudio.

Por otro lado, se debe valorar la ubicación, factores ambientales y climatológicos, la erosión mecánica y 

química a la que está sometida y otros agentes externos que inluyen o pudieran inluir sobre el elemento. 

(construcción de pistas y carreteras, regadíos, concentraciones parcelarias…)

Ejemplo de pieza parcialmente destruida por labores agrícolas.

Supuesta “Cueva fecundante”  de Bolea.

2.5 Cronología:

Punto siempre difícil, por no decir imposible en muchos de los elementos estudiados. Las prácticas a las que 

son objeto se han extendido en el tiempo, casi sin variación, haciendo casi imposible el aquilatar la fecha 

de origen del elemento objeto de estudio.

Por comparativa con otras piezas ubicadas en lugares alejados y que han sido objeto de estudios más 

profundos, podríamos establecer lapsos temporales más o menos certeros.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

295PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

3.- ETNOARQUEOLOGÍA DE LAS SACRA SAXAS.

3.1 Leyenda asociada:

En este punto, fundamental y muchas veces incompleto por falta de información, se recoge todas las 

leyendas, prácticas, costumbres o historias que orbitan en torno a la piedra objeto de estudio. Por supuesto, 

salvo contadas excepciones de leyendas recogidas hace un tiempo por investigadores que nos precedieron, 

la mayoría de la tradición oral recuperada es inédita.

Somos conscientes que las personas que fueron protagonistas de éste capítulo son las últimas contenedoras 

de esa sabiduría. Por tanto queda muy poco tiempo, -cinco años, quizá diez…-  para recoger las leyendas 

de boca de sus verdaderos protagonistas. 

Éste fue el in último que nos movió a emprender este trabajo. El enorme caudal de información que se está 

perdiendo, de forma lenta pero constante, vinculado a las piedras sagradas. 

3.2 Informantes:

Si las gentes que han vivido en el entorno inmediato de las piedras sagradas, que nos han acompañado a 

visitarlas y nos han contado las leyendas a ellas asociadas no tienen inconveniente, relejamos su nombre 

completo, dirección y teléfono.

4.- ANEXOS

4.1. Observaciones:

Cualquier dato no contemplado en los puntos anteriores, cualquier interpretación personal del conjunto 

o del ritual, se relejan en este apartado que no deja de ser un complemento más a todo lo recogido 

anteriormente.

4.2. Bibliografía e información complementaria.

Aunque escasa y fragmentada, de algunas piezas signiicativas hemos encontrado material editado en 

diversos soportes y formatos. Desde artículos académicos a leyendas recogidas en libros de cuentos o 

artículos en blogs y páginas web

Toda la información disponible que hemos sabido recopilar, se halla relejada en este punto, tanto la 

bibliografía como la webgrafía.  



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

296PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

CLASIFICACIÓN DE LAS PIEDRAS SAGRADAS.

De los más de 130 elementos líticos inventariados hasta la fecha en el espacio geográico propuesto 

(ver introducción) es posible inferir cierta clasiicación que, atendiendo a su posible funcionalidad 

y sin ser excluyente un punto de otro u otros, ayudan a catalogar y entender el propósito por el que 

fueron sacralizadas o su funcionalidad. Por supuesto, esta clasiicación está abierta a nuevos aportes e 

investigaciones, tratándose de una base de trabajo que se puede adaptar a los diferentes territorios objeto 

de estudio.

Así pues, las categorías en las que se pueden adscribir alguno de estos elementos líticos serían:

Espacios sacralizados.

Dólmenes, crómlech, iglesias, ermitas o santuarios rupestres, constituyen espacios sagrados donde la piedra 

es elemento predominante. En este apartado se engloban espacios naturales donde la piedra constituye, 

sola o con otros, un elemento fundamental para entender el

4.3 Anexo fotográico.

Una vez localizada la pieza se procedió a fotograiarla desde todos los ángulos tanto el conjunto como los 

detalles que fuimos capaces de hallar y que parecieron relevantes. Además, vista la importancia del entorno 

(ver punto 2.3) se hicieron fotografías integrando el elemento a estudiar dentro del paisaje circundante.

Paralelamente, de las piezas que se consideraron más representativas, y en vistas de una hipotética 

publicación, se procedió a dibujarlas, mediante la técnica de plumilla, por parte de una dibujante.  

En resumen, han sido cinco comarcas oscenses muestreadas, cuatro totalmente (Jacetania, Alto Gállego, 

Sobrarbe y Ribagorza) y dos parcialmente (Hoya de Huesca y Somontano de Barbastro)

En ellas se han visitado un total de 48 municipios, 84 pueblos y se han catalogado 118 elementos líticos 

que han sido relejados en el trabajo… pero esto no ha hecho más que empezar… seguimos trabajando y 

hoy por hoy, desde la entrega del trabajo a la actualidad, ya son 133 piedras, conjuntos de ellas, cuevas 

con leyendas, crómlech y otros megalitos,  los que iguran inventariadas y salvadas del desconocimiento 

para el mundo cientíico y cultural.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

297PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

culto que allí se llevaba a cabo y también conjuntos de piedras y/o construcciones que, descontextualizadas, 

no aportan información pero que puestas en relación con otras dentro de un área deinida constituyen 

ejemplos palmarios de “geografías sacras” 

Cuevas de Santa Orosia, en Yebra, ejemplo de espacio sacralizado.

Fecundantes.

Hablar de piedras fecundantes parece lo más lógico si tenemos en cuenta que muchas culturas adjudicaron 

capacidad generadora de vida y riqueza a la tierra y a lo que de ella emana. Se han documentado, a lo 

largo de todo el mundo, numerosos rituales donde las rocas, las piedras o la tierra tienen un protagonismo 

importante tanto para la creación de vida y riqueza para una comunidad como para sus campos o animales.

Así pues, aunque sin certeza absoluta aunque en algunas hemos llegado a recoger tradición oral que así 

parece indicarlo, colocamos en este apartado a piedras de aspecto fálico, natural o retocadas por la mano del 

hombre, así como elementos que recuerdan morfológicamente úteros o genitales femeninos. Dentro de este 

punto enclavamos también las numerosísimas “Cuevas fecundantes” situadas en el Somontano y estudiadas 

con detalle por nuestro compañero Eugenio Monesma aunque, en estas últimas, hay discrepancia entre 

los investigadores respecto a su funcionalidad; mientras que para unos se trataría de lugares sacralizados 

donde practicar rituales que tienen que ver con la fecundidad femenina (rituales de primera menstruación, 

ritos de paso, espacios de oración siempre encaminados a conseguir fecundidad o gravidez…) para otros se 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

298PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

trataría de simples hipogeos, tumbas comunitarias que coinciden, casi a la perfección, con el territorio del 

pueblo prerromano de los Ilergetes.  

Supuesta cueva fecundante de Semuro, en Piracés

Funerarias

Piedras que sirven, dada su perdurabilidad, tanto para guardar la memoria del difunto como moradas de 

almas. Laudas, estelas, estelas discoideas muestran simbología propiciatoria para la salvación del alma del 

difunto a la vez que guardan su memoria y sirven como recordatorio para los vivos.

Dentro de este punto se inscriben también  los numerosos túmulos, descansaderos   montones y 

espedregales documentados tanto en el territorio objeto de estudio como en otras partes del territorio 

peninsular (milladoiros carneiros, pedreiras)  y extrapeninsular, (cairns, barrows, mounds).  La mayoría de 

ellos, acúmulos de piedras que guardan la memoria o el alma de personas que, según la tradición oral, han 

fallecido allí de forma trágica. El montón se forma gracias a  las oraciones de los caminantes que, sabedores 

del óbito, cuando pasan, arrojan una piedra mientras rezan o hacen una petición al alma del inado. 

“Piedra de Petra” en Escartín



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

299PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

Rituales

En determinadas piezas la presencia de cazoletas talladas, gnamas y tafonis naturales reaprovechados y/ 

o retocados, canales,  nichos, receptáculos, mechinales, hornacinas, escaleras, estribos u otros elementos, 

evidencian  algún tipo de ritual practicado en ellas aunque no haya quedado vestigio ni tradición oral de sus 

características. Parecen posibles, aunque sin evidencia arqueológica y/o etnológica, las prácticas encaminadas 

a procurar fertilidad a cosechas mediante el derramamiento de líquidos, libaciones rituales o, incluso, sacriicios 

de animales.

Heterogénea y aparentemente anárquica distribución 
de cazoletas en la cima de Peña Mora de Argavieso

Pedagógicas.

Situadas en caminos, senderos y eminencias geográicas, normalmente muy cerca de santuarios o de otros 

espacios sacralizados,  se trata de piedras que fueron manipuladas o talladas para hacerlas servir como 

sustentadores de cultos y hacer más creíbles y tangibles éstos. Huellas de santos, de héroes, de personajes 

históricos constituyen otro conjunto interesante y poco estudiado.

“Arrodillas” de Santa Orosia, en Yebra de Basa.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

300PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

Pareidolias y mimetolitos.

Pareidolia es el mecanismo por el que el hombre, ante una manifestación o forma abstracta, tiende a esta-

blecer una relación de similitud con algo conocido y tangible. Se da, con relativa frecuencia, en montañas, 

rocas o paisajes donde determinadas formaciones son percibidas como iguras reconocibles. Hablaremos 

entonces de mimetolitos para referirnos a estas piedras que, en la mentalidad popular, representaron 

“algo”. Generalmente se trata de  formaciones antropomorfas, rostros humanos más o menos conspicuos 

que han dado lugar a apofenias asociadas que los vinculan con leyendas moralizantes, vidas de santos, 

mártires o héroes y que sirven a la vez como mantenedoras de cultos, hagiografías o leyendas.

El “Gigante de Guara”, pareidolia evidente y apofenia que la justiica

Curativas

Muy raras y por tanto muy valiosas e interesantes desde un punto de vista antropológico, determinadas 

piedras  y algunos lugares fueron usados por la sociedad tradicional como curativas para diversas dolencias 

Dolores de garganta, envenenamientos, dolores de muelas… la mayoría tienen que ver con advocaciones 

o mártires aunque, en ejemplos puntuales, se podrían rastrear creencias tan antiguas como la existencia 

de piedras Bezoar.

Piedra de Ordoves para curar envenenamientos 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

301PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

Apotropáicas

Piedras a las que se atribuye el poder de alejar el mal, los malos espíritus o una acción mágica maligna o 

proteger de él  tanto al individuo, como la casa o la comunidad. En este grupo se engloban las numerosísimas 

“piedras de rayo” y las piedras agujereadas.

Colección de “Piedras de Rayo” usadas en una casa del Valle del Basa como amuletos contra rayos

Adivinatorias

Piedras exentas o formando parte de construcciones a las que, mediante un sencillo ritual, se les hacen 

preguntas esperando respuesta mediante sonido, rebotes de otras piedras etc…

“Piedra del Santo” en los Molinos.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

302PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGÓN J. Miguel Navarro López

Otras

Las que no es posible encuadrar dentro de los puntos anteriores.

Piedra custodiada en la Iglesia de San Pedro el Viejo de Huesca 

supuestamente expulsada por una bruja durante un exorcismo

 



303PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

P IEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN

Eugenio Monesma Moliner
(Instituto de Estudios Altoaragoneses)

En este breve espacio de tiempo quiero dar a conocer algunas piedras rituales del Alto Aragón, que en estos 

últimos años he documentado continuando con las investigaciones iniciadas hace un par de décadas en 

colaboración con Manuel Benito.

Empezaremos nuestro recorrido por las piedras fecundantes, tal como las llamó Mircea Eliade, veneradas 

en una sociedad agropecuaria donde se buscaba la fecundidad tanto de la tierra y de las semillas, como de 

los animales y del grupo familiar. El infortunio más terrible con el que los dioses les pudieran castigar era la 

esterilidad, tanto de las plantas cultivadas, como de los animales y de las mujeres del grupo.

La Peña de Santa Lucía, de Azara, permanece erguida junto al campo donde, según la leyenda, se 

apareció Santa Lucía. Los vecinos de Azara trajeron la imagen a su pueblo y desde entonces es su patrona.

Un estudioso y buen conocedor de las tradiciones del Alto Aragón, me comentó que, entre los años 1956 y 

1958 tenían una sirvienta en su casa que era natural de Peraltilla. Unos días antes de casarse, esta señora 

tenía que ir a su pueblo para entrar en el agujero de la Peña de Santa Lucía durante dos horas para recibir 

el poder fecundante de la piedra y que cuando llegara al matrimonio no fuera “machorra” y pudiera tener 

hijos. José Colungo Barón, a sus 90 años, me informó que las mujeres iban antiguamente a esa piedra para 

quedarse embarazadas.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

304PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Peña de Santa Lucía. Azara.

 Un conjunto de cuatro piedras rituales en el pueblo de Labata están vinculadas a tres ermitas 

que, probablemente, se construyeron con el in de cristianizar un espacio de culto pagano: la de la Santa 

Cruz, Santa Lucía y San Salvador. Según nos contaron algunos informantes de la localidad, el día 3 de 

mayo, iesta de la Santa Cruz, se hacía una misa en la ermita y se iba en procesión hacia tres grandes rocas 

dispersas por el término.

 La primera de ellas es la Peña Os Bozos, donde todavía se pueden apreciar los restos óseos que 

aloran en unos enterramientos cuyo origen no ha sido estudiado. En la plataforma superior de la roca 

destaca una columna octogonal, con un pequeño agujero en su extremo de escasa profundidad, en el que 

nadie recuerda que allí hubiera una cruz.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

305PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Peña Os Bozos. Labata

Pedro Viñuales, nos habla de la tradición fecundante de esta piedra: “Lo que sabía, que casi me da vergüenza 

contarlo, que dice que había en una piedra grabada la cosa que tenemos los hombres, los testículos y lo 

demás, y que la mujer que no se podía quedar embarazada iba, ponía la mano encima y a continuación ya 

se quedaba embarazada.” Y otro vecino, Julio Balenga, nos cuenta que: “Ponían lores, un día determinado, 

pero nada más podían venir que mujeres, hombres ninguno, estaba prohibido. Mujeres y crías de 14 años 

para arriba. De 14 años para abajo tampoco.” 

Grabados en la Peña Os Bozos



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

306PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

El siguiente conjunto pétreo hacia el que se dirigía la procesión era la Peña de Santa Lucía, en la que 

también se conserva otra columna octogonal de mayor longitud que la anterior y con un agujero más 

profundo, en el que se podría colocar perfectamente una cruz, aunque tampoco hay testimonio de que la 

hubiera. En la supericie del conjunto pétreo podemos observar algunas pequeñas cazoletas y una pila de 

gran tamaño tallada en la roca.

Peña de Santa Lucía. Labata

Julio Balenga todavía guarda recuerdo de esta piedra: “El agua que aquí caía la cogían. Y después la 

llevaban a la iglesia y la bendecían y la puriicaban. Y esta agua buena la sacaban para bendecir un santo, 

para bendecir tal, para bendecir cual, y muchas cosas.” 

Según el testimonio oral de una vecina de Labata, los agujeros o cazoletas que fueron tallados en el suelo, 

uno de ellos de forma cuadrada, se utilizaban para colocar velas, posible remedo de aquellas libaciones para 

las que fueron excavadas en origen.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

307PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Y la tercera piedra ritual a la que se acudía en el recorrido procesional del día de la Santa Cruz era la Piedra 

de Recuengos o Pilón del Moro, como bien nos recuerda Pedro Viñuales: “Esta piedra estaba de pie, la 

tiraron que estaba aquí junto al camino, para ensanchar el camino. Y aquí venían y bendecían los términos 

que se dice. Echaban las bendiciones correspondientes… El cura echaba la bendición y derecho allá.” 

Piedra de Recuengos. Labata

En Labata nos encontramos con una cuarta piedra ritual, La Piedra de los Moros, hasta la que no llegaba 

la procesión de la Cruz de Mayo, pero que maniiesta su cristianización, tanto por la proximidad de la 

ermita que construyeron posteriormente, como por el nombre de “San Salvador” con el que también es 

conocida. Esta roca, que todavía se conserva en medio de un campo de labor, presenta la morfología de un 

lugar de culto rupestre, con su forma escalonada y una hornacina en el centro del frontal. En los campos 

circundantes, además de restos de cerámica de diferentes épocas, sobre todo romana, también fueron 

hallados un cuchillo ritual con anillos de oro en su mango.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

308PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Peñón de los Moros. Labata

Lourdes Puyuelo, vecina de Labata, recuerda bien la historia que le contaron a ella cuando era niña: “Una 

de esas leyendas dice que aquí en este peñón habitaba una serpiente encantada. Esta serpiente era la 

guardiana de un tesoro, el tesoro era una olleta llena de monedas de oro. Por aquel entonces, un pequeño 

pastor de Labata solía venir por aquí con su ganado y se hizo muy amigo de la serpiente. Se hicieron tan 

amigos que le traía cada día desde el pueblo una cazuela con sopas, y la serpiente a su vez, muy de vez en 

cuando, le regalaba una moneda de oro. Entonces, los dos eran muy felices juntos hasta que un buen día el 

chico tuvo que ir a combatir a tierras lejanas. Se despidió de la serpiente, la serpiente se quedó muy triste 

esperando que regresara el chico. Pasaron los años y efectivamente el chico regresó. Pero ya no era aquel 

chico bonachón que se había ido a aquellas tierras, sino que se había convertido en una persona egoísta. 

Entonces, su objetivo era llegar al pueblo, subir aquí, matar a la serpiente, robarle el tesoro, y decir en 

el pueblo que se había enriquecido en aquellas tierras donde había estado. Y así lo hizo, efectivamente, 

llegó al pueblo, subió aquí, pero con lo que él no contó fue que la serpiente era una serpiente mágica y 

como tal sabía en cada momento lo que estaba pensando el chico. Así que la serpiente lo esperó detrás 

de unas piedras, oculta, y cuando llegó a su altura el chico, se abalanzó sobre él, se enroscó en su cuerpo 

y lo mató. Y ésta es la leyenda de este Peñón. Y en el pueblo se contaba mucho también, que en las Eras 

Altas, entonces estaban trillando y de repente miraban a la ladera y veían toda una colada inmensa tendida. 

Entonces, todos los vecinos la atribuían a los poderes mágicos de la serpiente, que en realidad decían que 

era una mora que la habían encantado en una serpiente.” 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

309PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Por sus características y por la tradición oral recogida entre los vecinos, este conjunto de moles pétreas que 

se han conservado en el término de Labata bien podría estar relacionado con ritos precristianos vinculados 

a la fertilidad de las tierras y de las mujeres. Un conjunto que, por su singularidad y por los testimonios 

recogidos, debería ser investigado, protegido y divulgado para entender el origen pagano de algunos de 

los ritos cristianos.

En el pueblo de Santa Eulalia la Mayor se levanta el conjunto pétreo, llamado “Piedra de los Moros” o 

“Piedra Mora”, de la que también se conserva una leyenda en la tradición oral, que cuenta que “un rey 

moro vivía en Santa Eulalia y que tenía a su hija encerrada en la torre, pues quería que se casara con un 

hombre que él había elegido y que ella rechazaba. La hija del rey moro, harta de padecer tanto encierro y 

decidida a no aceptar la decisión de su padre, pensó en la idea de escapar de aquella torre que está junto 

a Santa Eulalia. Un día salió a la ventana que estaba en lo alto de la torre y dando un gran salto fue a 

caer a la Piedra de los Moros. Su salto quedó grabado en la roca dejando dos huellas, una en forma de pie 

derecho ocupando el lugar del pie izquierdo y otra cuadrada de mayor tamaño en el lugar correspondiente 

al pie derecho”. 

Un estudioso local de las tradiciones me informó que en los años 40, un matrimonio de Sasa del Abadiado 

que no podía tener hijos fue a buscar la fertilidad en estas rocas. No sabemos cómo se desarrollaría este 

ritual, pero al menos hay constancia en la tradición oral.

Peñón de los Moros. Piedra fálica. Santa Eulalia la Mayor



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

310PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Este conjunto está formado por tres elementos pétreos vinculados entre sí y relacionados con la fertilidad. 

El primero que nos encontramos tiene forma fálica, representando la fertilidad masculina y se encuentra a 

dos metros de distancia del siguiente conjunto.

Peñón de los Moros. Cavidad femenina. Santa Eulalia la Mayor

Este segundo elemento del conjunto tiene una cavidad a ras de suelo que, según la opinión de Manuel 

Benito, etnógrafo y estudioso de las cuevas rituales, podría servir para que se introdujeran en él, en 

cuclillas, aquellas mujeres que buscaran la fertilidad. Comprobando la incidencia del sol al amanecer tanto 

en los equinoccios como en los solsticios, en el solsticio de verano el sol va iluminando la cavidad de arriba 

hacia abajo en un breve espacio de tiempo.

Peñón de los Moros. Amanecer en el solsticio de verano. Santa Eulalia la Mayor



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

311PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

El tercer elemento de este conjunto es una gran mole rocosa, tallada por el hombre, a cuya parte superior 

se accede por unas escaleras. En esta supericie se tallaron alrededor de 30 cías o silos, posiblemente 

dedicados a almacenar el grano. Hipotéticamente planteamos que el almacenamiento del grano en estos 

depósitos tuviera como inalidad obtener la fuerza de la tierra para garantizar su fecundidad.

Peñón de los Moros. Cías para almacenar el grano. Santa Eulalia la Mayor.

No cabe duda que estamos en un lugar que debería ser protegido, excavado y estudiado.

La Peña Mujer de Velillas es una piedra que por su morfología une los dos géneros, masculino y 

femenino. El masculino por su forma fálica en el extremo superior, con un marcado glande, y el femenino 

representando a una mujer embarazada.

Peña Mujer. Velillas.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

312PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Me informa Joaquín Gota de Bespén que un señor mayor ya fallecido de Velillas le contó que aquí venían 

las mujeres que querían tener hijos, daban un número determinado de vueltas a la Peña Mujer rezando 

unas oraciones para que se cumpliera su deseo. Antonio Claver, vecino de Velillas, fue más preciso y me 

habló de la tradición fecundante de esta piedra: “Yo recuerdo que decían que venían a rezar aquí sus rezos 

habituales y era para las señoras que no quedaban embarazadas, con esto dicen que tenían su premio 

o no sé cómo decirlo. Hacían sus rezos primero y después se rozaban con el mismo vientre en la piedra. 

Las oraciones pues no le puedo decir a qué santo o santa se referirían para hacer la petición. Eso yo en el 

pueblo lo he oído, de los abuelos y de la gente mayor. Cualquiera sabe los años. Hace muchos años. Yo 

siempre lo he oído, vamos.” 

Una forma parecida a la anterior tiene la Peña El Cascabel de Monzón. Francisco Castillón Cortada, en 

su obra “El Castillo de Monzón”, dice de esta piedra: “Todas las generaciones monzonesas al acudir de ro-

mería a la ermita de la Alegría, suelen hacer un alto en el camino y junto a la piedra, preferentemente las 

muchachas, aplican su oído, y aseguran percibir el tañido de un cascabel o campanilla, que no es otra que 

la ilusión de obtener novio, o si es casada, la fecundidad. Como se ve, estamos ante una de las llamadas 

piedras del amor o de matrimonio, con propiedades eróticas”.

Peña El Cascabel. Monzón

Si de conseguir un deseo se trataba, posiblemente el más importante era el de la fertilidad. La Piedra de 

los Deseos de Fraella cumplía esa función. Se encuentra justo en el trayecto que recorrían los vecinos de 

Fraella para acudir hasta el cementerio o a la Virgen de la Jarea en Sesa el día de la romería.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

313PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Piedra de los Deseos. Fraella

A media altura, la roca tiene una repisa a la que, según la tradición, había que lanzar una piedra al pasar por 

el camino, pensando un deseo, como bien recuerdan Ricardo Pertusa y su sobrino Mario Azón. Nos cuentan 

que, desde siempre, cuando se viene por el camino hay que coger un guijarro del suelo, pedir un deseo y 

lanzarlo a la repisa. Si el guijarro se queda en la repisa el deseo se cumple, o al menos, es transmitido al 

más allá para que se pueda cumplir. En caso contrario, si cae al suelo, este deseo no se cumple.

Otra Peña de los Moros tenemos en el pueblo de Argavieso. De su posible uso fecundante o ritual no 

hay constancia en la localidad. La forma de esta mole pétrea nos recuerda bastante a la Peña Mujer de 

Velillas, incluso cuando nos acercamos podemos señalar una zona de la roca en la que podría existir un 

deslizamiento como ritual de fecundidad. Igual que en la Peña Mujer de Velillas.

Peña Mora. Argavieso



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

314PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

En su parte superior nos encontramos con unas cazoletas que llaman “la sartén”, cuya forma es muy 

peculiar, sobre todo porque están unidas por un canalillo y son de diferente tamaño. Podría tratarse de una 

representación cósmica o bien de un lugar de culto o libaciones.

Peña Mora. “La sartén” y cazoletas. Argavieso

Siguiendo con los ritos de fecundidad, en la Ermita de San Martín de la Bal d’Onsera hay una pequeña 

fuente a la que, desde hace algunos siglos, se le atribuyen propiedades fecundantes.

San Martín de la Bal d’Onsera

Según la tradición, al lugar se le relacionó durante la Edad Media con el mito de la fecundidad y por ello iban 

hasta este eremitorio reyes y nobles aragoneses en busca de descendencia masculina. Está documentado 

que el rey de Aragón Pedro IV acudió a esta ermita para pedir que su tercera esposa, Doña Leonor, tuviera 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

315PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

descendencia, y se cumplió su deseo. A partir de entonces corrió la noticia entre la nobleza, y se sabe que 

otros matrimonios también acudieron solicitando esa descendencia.

Cueva el Juncar. San Lorenzo de Flumen

Hace más de 25 años que Manuel Benito inició un trabajo de investigación sobre una serie de cuevas 

“fecundantes” en el Alto Aragón, únicas en Europa, como bien aseguró el catedrático de Historia 

Antigua, Antonino González Blanco, conocedor de algunas de ellas. Dos años después del fallecimiento de 

Manuel he retomado esta investigación, en cuyos inicios participé, añadiendo otras nuevas que no estaban 

localizadas. Nos encontramos ante un patrimonio consistente en una serie de 53 cuevas excavadas por el 

hombre en roca arenisca, que se localizan en un territorio al sur de las sierras prepirenaicas de la provincia 

de Huesca, que ocupa unos 80 kms de largo por unos 30 de ancho, entre el río Gállego por occidente y en 

el límite de la provincia por oriente. 

La tipología general de estas cuevas consiste en una boca de entrada  hacia una galería que unas veces está 

a ras de suelo, otras a media altura en la roca y algunas en la zona más elevada, alcanzable únicamente 

con escalera y por la que solo se puede entrar de rodillas. La galería sigue una línea recta hasta que a un 

metro o dos de distancia gira en ángulo casi recto hacia derecha o izquierda, adentrándose en la roca por 

un tramo de similares dimensiones hasta llegar a una estrecha embocadura en la parte superior que se 

abre a una cámara y por la que, en algunos casos, cabe justo el cuerpo de una persona. Este tramo inal 

de la galería hacia la embocadura, nos muestra una imagen que, por su forma, bien puede representar el 

útero materno. La reducida embocadura se abre a una cámara totalmente cerrada en el interior de la roca 

y de poca extensión, pues en todos los casos solo se puede permanecer sentado o acostado, y su capacidad 

puede variar entre las dos y cinco o seis personas.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

316PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

      Cueva de la Peña Mora. Alberuela de Tubo                            Agujero Mazú. Torres de Montes

Cueva La Cardeta. Montesusín



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

317PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

De entrada, en este tipo de cuevas hemos descartado cualquier uso funcional de las mismas (refugio de 

pastores, almacenamiento de grano, eremitorio, etc.) debido a la incomodidad de acceso a través de una 

larga y estrecha galería con embocadura y al reducido tamaño de la cámara, así como la falta de luz. 

Analizando la totalidad de las cuevas que forman este conjunto patrimonial, a las que se les ha atribuido 

un uso fecundante, hemos tratado de proponer una interpretación de los usos rituales que hipotéticamente 

pudieron realizar nuestros antepasados de las culturas precristianas. En esta propuesta debemos abrir el 

abanico de posibilidades, y no debemos tener en cuenta todas las hipótesis que sean aportadas por otros 

investigadores.

Otra gran roca de uso ritual debió ser La Peña de la Nariz de Castro, llamada antiguamente La Dama de 

la Cantera Romana, porque detrás de ella había un yacimiento romano. En la parte superior, en el centro 

de la mole, hay una cazoleta de 27 cm de diámetro por 40 cm de profundidad. Aunque no hay tradición 

oral sobre esta piedra, es importante tener en cuenta que en el cercano santuario de Nuestra Señora de la 

Alegría estaba el poblado romano de Tolous.

                 Peña La Nariz de Castro 1.Monzón               Peña La Nariz de Castro. Cazoleta Monzón

Se trata de un imponente otero rocoso sobre el río Cinca, que domina todo el territorio de cultivo, por lo que 

bien pudiera tratarse de un lugar de culto. Planteo la posibilidad de que se trate de un lugar de libaciones, 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

318PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

bien para la petición de lluvias y buenas cosechas (al igual que ocurre con la bendición de términos en el 

ritual cristiano), o de agradecimiento por las cosechas obtenidas.

Cerca del anterior peñón, también dominando toda la ribera del Cinca, en la zona de Las Loberas, nos 

encontramos con este posible altar rupestre con su estructura escalonada, que se remata con una 

cazoleta. Es posible que su función fuera también ritual, al igual que el Peñón de la Nariz de Castro.

Altar rupestre. Zona de Las Loberas. Monzón

La Almunia de San Juan es una localidad vecina a Monzón en la que encontramos una gran roca muy 

singular tallada por el hombre con una amplia escalinata central en su inicio, que se divide en dos laterales 

a la mitad de su altura. Es La Peña del Diablo. Después de la Guerra Civil, esta roca pasó a llamarse 

del Calvario, y tuvo tres cruces en su parte superior como lo atestiguan las tres cazoletas talladas. En el 

trayecto que va desde el pueblo hasta la ermita de la Virgen de la Piedad, nos encontramos con esta gran 

mole rocosa, con el agujero del diablo y con el yacimiento donde se dice que se encontró la Virgen (otros 

dicen que es una virgen aparecida).

Si tenemos en cuenta que la virgen de la Piedad era uno de los puntos de referencia de la Edad Media para 

llevar a los endemoniados y curarlos de sus males para que el demonio saliera de su cuerpo, posiblemente 

estemos ante uno de los puntos en los que probablemente estas pobres personas tenían que pagar sus 

pecados y hacer penitencia. 



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

319PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Peña del Diablo. La Almunia de San Juan

Siguiendo por el camino hacia la ermita, a unos 400 metros más adelante, a mano derecha se encuentra 

una roca con un gran montón de piedras a su lado que es el Agujero del Diablo. Sobre él nos cuenta Pilar 

Español, investigadora local, que, según la leyenda, cuando se pasa por este lugar había que tirar una 

piedra en el montón para que el Diablo no saliera de su agujero.

Agujero del Diablo. La Almunia de San Juan

En el conjunto rocoso de Els Castellasos de Tamarite de Litera, que forma parte de un yacimiento ilergete 

bien estudiado, podemos distinguir diferentes partes a medida que vamos avanzando por el mismo, algunas 

de ellas utilizadas como habitáculos, cías o aljibes. Pero lo más interesante de este conjunto rocoso a nivel 

ritual es el extremo oriental, situado a una gran altura del suelo. El acceso al posible altar se realiza por seis 

escalones tallados, que nos conducen al punto más alto en el que apenas caben tres o cuatro personas. En 

su cumbre nos encontramos con una pequeña pileta que formaría parte de la función ritual de este lugar.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

320PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Els Castellasos. Tamarite de Litera

Mauricio Broëns, Doctor de la Universidad de París publicó en el número 4 de la revista La Voz de La 

Litera, lo siguiente: “Por los tiestos que aloran en gran abundancia doquiera haya algún espesor de tierra 

de labor, hemos podido reconocer tres épocas en la ocupación del sitio: siglos IV y III antes de J.C., con 

cerámica campaniense e ibérica pintada, época romana a la cual corresponden sobre todo fragmentos de 

dolia y de ánforas en gran cantidad, y el medioevo tardío representado por unos cuantos pedazos de olas 

negras muy toscas, de fabricación local. La civilización prerromana y desde luego el poblamiento, eran allí 

los mismos que en Viver y Sabassona, es decir, autóctonos, con dioses de carácter etéreo o uraniano.”

Junto a la población de Tamarite de Litera se yergue la majestuosa Peña La Botella. Se trata de una gran 

mole pétrea, trabajada por el ser humano y que podríamos dividir en tres zonas. A medida que vamos 

ascendiendo por la roca lo primero que nos encontramos es una pileta con algún canalillo para recoger 

el agua. Posiblemente se tratara de una pila para recoger agua lustral con la que el oferente pudiera 

presentarse limpio al ritual. En una plataforma superior vemos tallada una mesa de mediano tamaño 

encajada en el conjunto. Su forma, y su posición justo a la altura de medio cuerpo nos sugiere un uso de 

altar de sacriicios; además, en su lado izquierdo y también a la altura de los pies del oferente se pueden 

apreciar una especie de canalillos de conducción de los líquidos allí depositados. Y en la parte superior del 

roquedo, a la que se accede con diicultades, se levanta un gran espolón que en su cara este, totalmente 

trabajada, presenta un conjunto de cinco ilas de pequeñas oquedades rectangulares, ordenadas de tres en 

tres, y dos más en la parte inferior. En total hemos contado 22 huecos cuadrados de 20 x 20 cm y de 20 

cm de profundidad. Este tipo de huecos tallados en la roca nos sugieren la posibilidad de que se tratara de 

un estante para ofrendas, que bien podrían ser exvotos.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

321PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Peña La Botella. Tamarite de Litera.

En un trabajo realizado por Amado López Armisén en los años sesenta, se dice que “los naturales de 

Tamarite hablan de un altar de sacriicios en cuyos agujeros depositarían las ofrendas a sus dioses. En 

los alrededores se encuentran aljibes y plataformas que podrían pertenecer a ocupaciones primitivas. No 

hemos hallado ningún resto cerámico signiicativo.” 

Otra posible piedra ritual o de sacriicios se yergue en medio de unos campos en la localidad de Berbegal, a 

muy pocos kilómetros de la ermita de la Virgen de El Pueyo, pero visualmente relacionadas. Se trata de El 

Peñón de Muyed. Para acceder a su plataforma superior tuvimos que recurrir a una larga escalera, lo que 

nos permitió comprobar las excavaciones en forma de pileta, canalillos y cazoleta que allí tallaron.

                 Peñón de Muyed. Berbegal                                Peñón de Muyed. Plataforma superior. Berbegal



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

322PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

En el libro Aragón histórico, pintoresco y monumental, editado en 1884 por Mariano Purroy y Castillón, 

en el artículo escrito sobre Berbegal por Roberto Puyó de Columa, dice lo siguiente: “El origen de la villa 

de Berbegal se pierde en la oscuridad de los primitivos tiempos; más, vista su posición topográica y 

examinados ciertos vestigios que aparecen en sus términos, no cabe duda de que su existencia se remonta 

a la apartada época en que se establecieran en esta región las tribus, cuyo culto era el que profesaban los 

Druidas, quienes celebraban sus ceremonias religiosas al aire libre y sacriicaban víctimas humanas sobre 

altares formados de piedras toscas de grandes dimensiones. Las sacerdotisas recogían la sangre de los 

inmolados y auguraban los futuros sucesos de la guerra y cuando la suerte era favorable al pueblo, erigían 

obeliscos de una sola piedra sin labrar. Sobre este peñasco, cuya posición es vertical, existía un columbario 

del que todavía quedan vestigios.” 

También cerca del Santuario de El Pueyo de Barbastro y a su alcance visual, pero en el término de Laluenga, 

nos encontramos con el poblado de El Almerge, que está compuesto por una ermita románica de inales del 

siglo XII, dedicada a San Isidro Labrador, el poblado íbero-romano y el poblado medieval, que fue despoblado 

por el azote de la peste negra en el siglo XIV. A esta ermita se acudía el día de San Isidro labrador y se 

bendecían los campos desde tiempos remotos. En “Santuarios rupestres prehistóricos en el centro-oeste de 

España”, Benito del Rey y Grande del Brío (2002), caliican este lugar como un santuario rupestre.

                     El Almerge. Pila de abluciones                          El Almerge. Altar rupestre



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

323PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

El conjunto ritual está formado por dos bloques pétreos. El primero de ellos es una roca en la que vemos 

tallada una pila de gran tamaño. Al pie de esta roca podemos encontrar una serie de entalladuras a modo 

de pequeños recipientes que podrían cumplir la función de recoger los líquidos derramados en la pileta 

superior. Podríamos considerar que se trata de una pileta de abluciones para puriicarse antes de acceder 

a la piedra ritual que está catalogada como un altar rupestre. En esta segunda roca hay talladas dos líneas 

de escalones en los extremos de la cara inclinada que da hacia el suroeste. En la parte alta de la roca, de 

forma alargada y estrecha, se aprecia un conjunto de cinco pequeñas cazoletas distribuidas sin orden. En 

la base de la roca se observan algún pequeño canal y entalladuras deformadas por la erosión.

Junto a la cueva ritual de La Cardeta, en Montesusín, en el mismo frontal de la roca y a cuatro metros 

de distancia de la boca de entrada, se distingue perfectamente una entalladura en forma de banco con 

un oriicio de salida hacia el suelo. Se puede plantear la hipótesis de que se trate de un pequeño altar de 

sacriicios en el que la sangre, con su potencial fecundador, caería directamente al terreno de labor. La 

única tradición oral que hay sobre ella es la que nos facilita el vecino José Luis Garcés: “Cuando éramos 

chavales, don Carmelo nos traía a pasar unos días y a explicarnos lo que era esto y entrábamos a la cueva 

y nos explicaba que esto de aquí era solamente un altar de sacriicio para los animales que los mataban y 

la sangre caía por este agujerito y se iba directamente a la tierra.”

Piedra de los sacriicios. La Cardeta. Montesusín



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

324PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Otra roca de un uso ritual similar al anterior, según la tradición local, es La Peña de los Sacriicios en 

Tamarite de Litera. De ella nos cuentas que venían de pequeños y la llamaban la Peña de los Sacriicios, 

pues contaban que allí se cortaban las cabezas de las personas sacriicadas. Se trata de dos cazoletas a 

distintos niveles en la supericie rocosa, unidas por dos canalillos que se abren en forma de elipse.

      Piedra de los Sacriicios de Tamarite de Litera                 Piedra de los sacriicios. Pertusa

Isidro Sampériz es una de las pocas personas mayores de Pertusa que recuerdan la historia de una piedra 

de sacriicios, presidida por una gran cruz, que se sitúa justo en un alto junto a la vía romana. Un abuelo 

se la contó cuando él era un niño. “Que degollaban aquí a los moros y la sangre se escorría por el reguero 

éste al pozo”

Cerca de la Peña de Mediodía de Piracés, donde se ubicó un castillo árabe, hay una plataforma pétrea 

tallada por el hombre a la que los vecinos llaman La Piedra de cortar cabezas, pues allí “se cortaba la 

cabeza a los moros”, según la tradición popular.



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

325PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGÓN Eugenio Monesma Moliner

Piedra de Cortar cabezas. Piracés

Este pequeño altar de sacriicios se encuentra en el lado sureste del cerro en el que llama la atención una 

curiosa construcción en forma piramidal compuesta por tres hiladas de sillares, que debió ser una torre 

defensiva. Esta piedra “de cortar cabezas” no se talló en un bloque sino que está separada y asentada en el 

extremo de una línea de sillares de una construcción de la muralla; ello permitiría celebrar el ritual desde el 

suelo a la altura apropiada, pues tiene forma de pila rectangular alargada, pero con uno de sus lados largos 

abiertos al exterior. En uno de los extremos, en el que da al noroeste, se horadó el pequeño oriicio para 

la salida de los líquidos que allí se produjeran, bien para ser recogidos en un recipiente o para que cayeran 

en la misma tierra. En la supericie de la parte donde se debía colocar el animal a sacriicar se aprecia el 

grabado de una cruz con una posible intención cristianizadora de este lugar.

La tradición nos habla de que las piedras están habitadas por las almas de los antepasados, que son ellas 

las que cuidan de las semillas mientras están bajo tierra. Y es a esas almas a las que se invoca para que 

las semillas germinen en primavera. Es por ello que algunas piedras se convirtieron en lugar de culto y de 

sacriicio donde pedir la fertilidad, tanto para los campos, para los rebaños y para las mujeres de grupo.



326Instituto de Estudios AltoaragonesesCONCLUSIONES

Los participantes en el Coloquio Internacional Sacra Saxa. Creencias y ritos en peñas sagradas, celebrado en 

Huesca los días 25 a 27 de noviembre de 2016, bajo el patrocinio del Instituto de Estudios Altoaragoneses 

con la colaboración cientíica del Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la Historia, como 

resultado de los trabajos realizados desean hacer públicas las siguientes conclusiones:

1) El estudio interdisciplinar de las “Peñas sagradas” y de los mitos, ritos y tradiciones literarias vinculados 

a ellas es un campo del mayor interés, pues estos monumentos de nuestra historia, de nuestra cultura 

popular y de nuestros paisajes constituyen un destacado capítulo del patrimonio espiritual de Europa.

2) Se desea hacer explícito el agradecimiento al Instituto de Estudios Altoaragoneses como institución, 

y a su directiva y a todo el personal, por la eicacia con que han organizado el Coloquio. Igualmente, se 

agradece a los ponentes y a los participantes sus importantes aportaciones. Un agradecimiento especial 

debe constar a Ángel Gari y Eugenio Monesma, del Instituto de Estudios Altoaragoneses, por su especial 

implicación en los trabajos.

3) Se anima a todos, investigadores y cuantas personas estén motivadas por estos estudios y, en especial, 

a las instituciones interesadas, a que se lleve a cabo lo antes posible la catalogación y cartografía de 

estos monumentos de acuerdo con el modelo de icha discutido en el Coloquio, y a que se recojan sus 

características físicas y los ritos y tradiciones orales a ellos vinculados, pues muchos de ellos están en serio 

peligro de desaparición. 

CONCLUSIONES



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

327Instituto de Estudios AltoaragonesesCONCLUSIONES

4) Estos datos se deben publicar por su interés e, igualmente, se deben organizar en una base de datos 

informatizada puesta en la red para su general conocimiento, como la que está realizando en esta ocasión 

el Instituto de Estudios Altoaragoneses.

5) Debe proseguir e incrementarse en el futuro la ejemplar colaboración interdisciplinar entre prehistoriadores, 

arqueólogos, historiadores, etnógrafos, antropólogos, historiadores de las religiones y de la cultura y 

estudiosos del folklore y la literatura popular que ha caracterizado este Coloquio y que cabe deinir como 

“espíritu de Huesca”.

6) La importancia de las “Peñas sagradas” como parte substancial de nuestro Patrimonio Histórico, Cultural 

y Natural, aconseja solicitar el apoyo de las instituciones para llevar a cabo su estudio, valoración y 

protección. En este sentido, se recomienda realizar una excavación arqueológica en la peña de “El Bozo” 

(Labata), a in de facilitar el mejor conocimiento de este monumento.

7) De manera explícita, se solicita la inclusión de las “Peñas sagradas” como parte integrante del 

Patrimonio Histórico, por lo que deben ser inventariadas, protegidas y valoradas. Las “Peñas sagradas” 

deben considerarse, por ello, un interesante elemento para promover turismo de calidad, amante de la 

arqueología, del folklore y de la naturaleza, por áreas en las que pueden suponer un importante revulsivo 

económico.

8) Finalmente, el éxito del Coloquio, del que ha surgido el “espíritu de Huesca” como modelo de colaboración 

cientíica para estudiar este campo tan atrayente del Patrimonio Cultural y Espiritual, hace aconsejable que 

se celebre en el futuro una nueva reunión que prosiga el impulso a los trabajos que, con tanta eicacia, ha 

desarrollado este Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa. Creencias y ritos en peñas sagradas.

Huesca, 26 de noviembre de 2016.

  



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PEÑAS SAGRADAS

CONFERENCIAS    HUESCA, NOVIEMBRE 2016

328Instituto de Estudios AltoaragonesesCONCLUSIONES




