SACRA SAXA

Creencias vy ritos en pefas sagradas




SACRA SAXA

Creencias y ritos en penas sagradas

Actas del Coloquio Internacional celebrado en
Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016

Editadas por
Martin Almagro-Gorbea y Angel Gari Lacruz

INSTITUTO DE ESTUDIOS
ALTOARAGONESES

Gabinete de Antigliedades de la Real Academia de la Historia



Sacra Saxa: Creencias y ritos en piedras sagradas: actas del Coloquio Internacional celebrado en
Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016 / editadas por Martin Almagro-Gorbea y Angel Gari Lacruz

Huesca: Instituto de Estudios Altoaragoneses, 2017

328 p. :il.

ISBN 978-84-8127-285-7

Culto a las piedras - Congresos y asambleas
Almagro-Gorbea, Martin 1946-

Gari Lacruz, Angel 1944-

398.32:553.5 (063)

© De esta edicion: Instituto de Estudios Altoaragones, 2017
© De los articulos: Sus autores

ISBN 978-84-8127-285-7
Maquetacion: Graficas Huesca, S.L.

Instituto de Estudios Altoaragoneses
(Diputacion de Huesca)

Parque, 10. E-22002 Huesca

Tel.: 974 294 120. Fax: 974 294 122
www.iea.es / publicaciones@iea.es



NDICE

Martin Almagro-Gorbea y f{ngel Gari Lacruz e PRESENTACION o 5

Martin Almagro-Gorbea o SACRA SAXA: UNA PROPUESTA DE CLASIFICACION Y
METODOLOGIA DE EsTUuDIO o 10

Pedro F. Moya Maleno e MAJANOS Y DIFUNTOS: TUMULOS EN LA HISPANIA CELTICA DESDE UNA
PERSPECTIVA DE LARGA DURACION o 34

Marco Garcia Quintela o TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS o 66

Maria Jodo Correia Santos e &ESILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? CUESTIONES
METODOLOGICAS EN TORNO A LOS SANTUARIOS RUPESTRES o 113

Fernando Alonso Romero e PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO o 151

Joaquin Sanmartin Ascaso e DEL RECUERDO AL AGUERO. LAS PIEDRAS EN LAS
CULTURAS SIRIO-MESOPOTAMICAS DEL BRONCE Y DEL HIERRO o 167

Francisco Marco Simén e SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA o 184

José Manuel Pedrosa Bartolomé e L0S GENTILES DE LOS PIRINEOS Y LOS GENTILES DE LOS
ANDES: RAZAS PREHISTORICAS, APOCALIPSIS Y GEOMITOLOGiAS o 200

Frantz E. Petiteau o LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES o 224
Isaure Gratacos e PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES (ZONA CENTRAL PIRENAICA) o 241
Josefina Roma Riu e DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS o 255
Jesiis Sudrez Lopez o PENAS SACRAS EN ASTURIAS o 275

José Miguel Navarro Léopez e PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON. UNA PROPUESTA DE
METODOLOGIA PARA SU ESTUDIO Y CLASIFICACION o 284

Eugenio Monesma Moliner o PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON o 303

Conclusiones o 326



RESENTACION

Martin Almagro Gorbea y f{ngel Gari Lacruz

El Instituto de Estudios Altoaragoneses de la Diputacién Provincial de Huesca, ha organizado un coloquio
internacional sobre Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefias sagradas, celebrado con gran éxito en su sede

oscense del 25 al 27 de noviembre de 2016*.

Este coloquio es fruto de la colaboracion con la linea de investigacién del Gabinete de Antigliedades de la
Real Academia de la Historia sobre las “piedras sagradas” y el “paisaje sacro”, con la finalidad de abordar el
estudio de las “pefias sagradas” de acuerdo con una vision interdisciplinar actual. Estas “pefas sagradas” o
sacra saxa se identifican por los mitos, ritos, leyendas y tradiciones populares vinculados a ellas, asi como,
en ocasiones, por su situacion y su estructura. Son caracteristicas de muchas tierras de Espafa y de todo
el Occidente de Europa y constituyen verdaderos monumentos de nuestra historia y de nuestra cultura

popular que enriquecen nuestros paisajes.

1 Prueba de su éxito son las noticias sobre su celebracion ya publicadas en paginas de internet y en revistas especializadas,
como la de Marco V. Garcia Quintela, “Coloquio Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefias sagradas”, November 28, 2016,
difusion cientifica, Sincrisis. Investigacion en formas culturais, Universidad de Santiago de Compostela (https://www.
gruposincrisis.com/single-post/2016/11/28/Coloquio-Sacra-Saxa-Creencias-y-ritos-en-pe%C3%B1las-sagradas) y la de
Pedro R. Moya-Maleno, “Sacra Saxa: Creencias y ritos en pefias sagradas”. Instituto de Estudios Altoaragoneses -
Gabinete de Antigliedades de la Real Academia de la Historia. Huesca, 25-27 de noviembre de 2016", en Complutum,
27,2, 2016, pp. 436-447 (file:///C:/Users/usuario/Downloads/54755-105698-3-PB.pdf).

PRESENTACION Instituto de Estudios Altoaragoneses . 54



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

El estudio de estos monumentos ha permanecido durante muchos afios estancado, cuando no ignorado,
dada la dificultad de precisar su contexto cronoldgico y de ofrecer una interpretacion histérico-cultural mas
objetiva que las interpretaciones miticas de las leyendas populares. Sin embargo, su gran importancia para
conocer el pensamiento y el imaginario de tiempos remotos ha hecho que cada vez atraigan mas a muy
diversos especialistas, ademas de a cuantos se interesan por nuestros paisajes y nuestras ricas tradiciones

populares.

Para intercambiar los conocimientos y experiencias en estos estudios con la mayor eficacia posible este
“Coloquio de Huesca” ha reunido a un selecto grupo de especialistas de reconocido prestigio con el deseo de
potenciar su estudio y su valoracion como verdaderos monumentos de nuestro Patrimonio Cultural. El tema
se ha abordado con una visién interdisciplinar, en la que han participado prehistoriadores, arquedlogos,
etndgrafos, antropdélogos y especialistas en historia de las religiones, en el folclore y en literatura popular, asi
como en documentacion cientifica de estos vestigios como bienes de nuestro Patrimonio. Los importantes
resultados obtenidos se ofrecen en estas paginas a los especialistas y a cuantos estén interesados en este
tema como un esfuerzo mas del Instituto de Estudios Altoaragoneses para que los resultados obtenidos

queden a disposicion de todos y estimulen el estudio y valoracidn de este rico patrimonio.

No se pretende aportar una vision definitiva, ni siquiera una sintesis sobre el estado de la cuestion, pues
seria todavia prematura, pero los trabajos de los especialistas participantes ofrecen una primera vision
interdisciplinar de este complejo y tan atractivo campo de estudios que lleva a la discusion, que mejora la
metodologia de estudio y de investigacion y que enriquece nuestros conocimientos. Por ello, los estudios
presentados se acompafian de una buena documentacidon grafica y del deseo de ofrecer la necesaria

valoracion del contexto que ofrecen las tradiciones miticas locales.

El coloquio se estructurd en tres secciones, que, por razones practicas, se han mantenido en el orden que
ofrece esta publicacidon, aunque se han omitido los coloquios y discusiones a pesar de su interés para no

alargar excesivamente la obra y facilitar su lectura.

La Seccion I. Metodologia y Etnoarqueologia de las pefas sacras, relne cuatro interesantes trabajos,
expuestos en la sesién del dia 25 de noviembre por la tarde, tras el acto de apertura. Martin Almagro-
Gorbea, de la Real Academia de la Historia, ofrece una visidn general sobre Saxa sacra: una propuesta de

clasificacion y metodologia de estudio. Pedro R. Moya, de la Universidad Complutense de Madrid, aborda

PRESENTACION Instituto de Estudios Altoaragoneses . 6



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

el tema de los Majanos de animas desde la Paleoetnologia. En el estudio siguiente, Marco Garcia Quintela,
de la Universidad de Santiago de Compostela, analiza la Topoastronomia de las piedras sacras en la Edad
del Hierro y la Antigiiedad. Esta primera seccion finaliza con el trabajo de Maria Jodo Correia Santos, de
la Universidad de Lisboa, sobre unos interesantes monumentos rupestres que analiza en su trabajo como

éSillas de reyes o tronos de dioses? Cuestiones metodoldgicas en torno a los santuarios rupestres.

La Seccidn II, celebrada en la sesion matinal del dia 26 de noviembre, aborda una visidn histérica de los
Sacra saxa en Oriente y otras culturas, con tres interesantes trabajos que pretenden ampliar el marco
geografico y cultural del tema. Fernando Alonso Romero, de la Universidad de Santiago de Compostela,
estudia las Piedras sacras del mundo celta atlantico, Joaquin Sanmartin, de la Universidad de Barcelona,
presenta el titulado Del recuerdo al agiiero. Las piedras en las culturas sirio-mesopotamicas del Bronce y
del Hierro, y Francisco Marco Simon, de la Universidad de Zaragoza, ofrece una sintesis sobre Sacra saxa
en la tradiciéon romana.

La Seccion III, que se desarrolld durante el final de la mafiana del dia 26 de noviembre y prosiguié por
la tarde de ese mismo dia, estd dedicada a los estudios sobre las Sacra Saxa en la Literatura y en la
Antropologia. Inicia con un interesante estudio de José Manuel Pedrosa, de la Universidad de Alcald de
Henares, titulado Los gentiles de los Pirineos y los gentiles de los Andes: razas prehistdricas, apocalipsis
y geomitologias. A continuacion, prosiguen tres trabajos dedicados a las “piedras sacras” de los Pirineos:
el de Frantz E. Petiteau, de I'Université de Pau, sobre Las piedras sagradas en el Pirineo Central francés,
el de Isaure Gratacos, de I'Université de Toulouse, sobre Piedras sagradas en Comminges (zona central
pirenaica), y el ultimo, de Josefina Roma, de la Universidad de Barcelona, titulado De las piedras sagradas
a las Virgenes Encontradas. Una mirada al entorno de los pirineos centrales. Tras el estudio de Jesus Suarez
Lopez, del Museo de Asturias, sobre Pefias sacras en Asturias, la obra finaliza con dos trabajos dedicados a
los sacra saxa en el territorio oscense: el de José Miguel Navarro, del Instituto de Estudios Altoaragoneses,
sobre Piedras sagradas en el Altoaragon. Una propuesta de metodologia para su estudio y clasificacion, y el
de Eugenio Monesma, igualmente del Instituto de Estudios Altoaragoneses, sobre Piedras rituales en el Alto
Aragodn. A fin de facilitar e impulsar el caracter practico de estos estudios, tras la conclusidn de las sesiones
del Coloquio, bajo la direccion de Eugenio Monesma se realizd un viaje para conocer, analizar y discutir
conjuntamente in situ algunas piedras sacras oscenses caracteristicas de esos territorios prepirenaicos, con
sus cazoletas, cubiculos y podomorfos y sus leyendas vy ritos asociados, como la “Piedra de los Moros”, en
Santa Eulalia la Mayor, y el “Pefion de los Moros” y la “Pefia de Santa Lucia” en Labata.

La obra finaliza con unas interesantes Conclusiones aprobadas unanimemente por los participantes en este

PRESENTACION Instituto de Estudios Altoaragoneses . 7



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

coloquio sobre Saxa sacra. Creencias y ritos en pefias sagradas. Dichas conclusiones sintetizan el caracter
practico e interdisciplinar que ha tenido este coloquio y expresan el espiritu de Huesca surgido en el mismo
como ejemplo de la necesaria colaboracion interdisciplinar entre prehistoriadores, arquedlogos, etnégrafos,
antropdlogos, historiadores, historiadores de las religiones y de la cultura y estudiosos del folklore y la
literatura popular para el estudio de las “pefias sacras” y para que estos monumentos de nuestra historia,
de nuestra cultura popular y de nuestros paisajes sean cada vez mejor conocidos y mas valorados por

constituir un destacado capitulo del Patrimonio Espiritual de Europa.

Asociado a estas Actas de este Coloquio, proximamente, se incluird un mapa interactivo con la cartografia
digital detodaslas“penas sacras” dela provincia de Huesca localizadas hasta ahora, con su geoposicionamiento
y sus datos mas relevantes con la correspondiente descripcién e imagenes. Este trabajo puede considerarse
una experiencia pionera de base de datos informatizada puesta en la red para general conocimiento vy, al
mismo tiempo, para favorecer la conservacion de este patrimonio. Gracias a esta feliz iniciativa, el Instituto
de Estudios Altoaragoneses da cumplimiento a una de las principales conclusiones de este Coloquio y anima
a realizar otros trabajos de documentacién semejantes a fin de impulsar el estudio interdisciplinar de estos
monumentos y de documentar los ritos y mitos relacionados con ellos, ya que corren un inexorable riesgo
de desaparicion. Esta publicacion digital estad destinada a facilitar esos estudios y el conocimiento de estos
monumentos pero, al mismo tiempo, puede servir como topoguia o guia de viajes, con mapas, fotografias
y texto, para que todo tipo de publico conozca las “piedras sacras” que, de este modo, pueden contribuir al

turismo ecoldgico y cultural y al desarrollo econémico de las zonas que las albergan.

Para finalizar esta breve presentacion es obligado reiterar nuestro agradecimiento a todos los que han
hecho posible el éxito del Cologuio de Huesca. En primer lugar, al Instituto de Estudios Altoaragoneses, a su
director, Fernando Alvira Banzo y a todo su personal, por la eficacia y éxito con los que han sabido organizarlo.
Del mismo modo, a la Diputacion Provincial de Huesca y a su presidente, Miguel Gracia Ferrer, que acoge
e impulsa una institucién tan modélica. Por ultimo, de un modo especial, se agradece a los ponentes sus
importantes aportaciones y a todos los participantes su apoyo y su interés, que tanto contribuyen al éxito

y tanto animan a proseguir en el futuro la senda emprendida dentro del espiritu de Huesca.

Martin Almagro-Gorbea Angel Gari lacruz
Académico Anticuario Instituto de Estudios Altoaragoneses
Real Academia de la Historia

PRESENTACION Instituto de Estudios Altoaragoneses . 3



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

——

PRESENTACION Instituto de Estudios Altoaragoneses ‘ 9




‘ SACRA SAXA:

UNA PROPUESTA DE CLASIFICACION Y
METODOLOGIA DE ESTUDIO

Martin Almagro-Gorbea
(Real Academia de la Historia)

Las grandes penas, berrocales, cantos o rocas que aparecen en el paisaje han llamado siempre la atencién
del hombre por sus formas espectaculares y en determinados casos han sido objeto de culto. Sin embargo,
el estudio de cémo estos destacados elementos del paisaje eran vistos por el hombre primitivo durante
muchos afios ha atraido mas el interés de diletantes que el de los investigadores, ante la dificultad de

diferenciar los datos cientificos de las intuiciones personales, muchas veces dificiles de demostrar.

La compleja etnogénesis de la Hispania prerromana, en especial de las areas occidentales, nos ha llevado
a interesarnos cada vez mas por estos sugestivos y olvidados monumentos y a dedicarnos al estudio de
los que se extienden por los terrenos graniticos de la Peninsula Ibérica, donde son mas abundantes y sus
ritos se conservan mejor. En la discusion de estos temas y sus implicaciones en el imaginario popular con
algunos colegas, como Xaverio Ballester y José Manuel Pedrosa, surgio la idea de ponernos en contacto con
Angel Gari y el Instituto de Estudios Altoaragones, para organizar una reunion interdisciplinar que abordara
un tema tan interesante como las sacra saxa, pues la zona pirenaica ofrece magnificos ejemplos de “penas

sacras” y una buena tradicion de estudios, gracias a la actividad del Instituto de Estudios Altoaragones!.

1 Quiero agradecer al Instituto de Estudios Altoaragoneses de la Excma. Diputacion Provincial de Huesca la generosa
invitacion a participar en este Coloquio y, en particular, al Dr. Angel Gari su eficaz y amable apoyo personal. También
quiero reconocer a José Manuel Pedrosa y a Xaverio Ballester la idea, que de ellos partio, de organizar una reunion
para intercambiar experiencias en un campo tan “interdisciplinar” como es el estudio de las “Pefias Sacras”.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 10



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

No es facil definir qué es una “pefia sacra” ni es este el lugar para entrar definiciones. Sin embargo, cabria
considerar que una “pefa sacra” es una pefia que pertenece al mundo sacro, de lo divino, por lo que tiene
caracter “sobrenatural”, muchas veces con connotaciones de tipo “magico”. Una pefa sacra es la que, por
los ritos y mitos asociados, ofrece propiedades o caracteristicas que estédn mas alld del plano fisico y de
nuestra forma de entender racional. Considerar a una pefia como “sacra” es, por tanto, una interpretacion
“a posteriori”, cuando se evidencia su “sacralidad”, por lo que es fundamental advertir que son los mitos y
ritos los que dan ese caracter y los que permiten precisar que se trata de una “pefa sacra”. No es posible a

priori identificar una pefla como sacra, pues es su funcién lo que permite deducirlo (Fig. 1y 2).

TP ——

I
A=

culbura
material

Caraclerislicas
farmales
Cantarta
Ayl i

<TRADICION

GIDC alnl:

e B religiones

Fig. 1. - Vias de aproximacion al estudio Fig. 2. - Interacciones de las pefias sacras con
de las pefias sacras. los distintos subsistemas del sistema cultural

Este condicionamiento obliga a su analisis interdisciplinar que requiere ser abordado no sélo desde la
Arqueologia, sino desde la Etnologia, en especial a partir de tradiciones populares y relatos de literatura
oral y con ayuda de la Historia comparada de las Religiones, aunque etndlogos, arquedlogos, historiadores
e historiadores de las religiones apenas les hemos prestado atencion. Para los arquedlogos, resulta dificil
definir su interés histérico, ya que estos monumentos carecen de contexto arqueoldgico y de procedimientos
que permitan datarlos y, sin cronologia, quedan en un limbo que impedia hasta ahora interpretarlos como

documentos histéricos. A su vez, los estudios realizados desde la antropologia y las tradiciones populares

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ‘ 11



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

ofrecen perspectivas muy generalistas, sin interesarse por sus origenes prerromanos, en los que radica su
interés histodrico. Esta situacion ha dificultado su estudio, hasta la progresiva valoracion de estas tradiciones

de origen prerromano en fechas recientes al renovarse la Etno-Arqueologia?.

Los ritos de tradicion prerromana asociados a estas pefias sacras que ha conservado el folklore han
desaparecido practicamente con los cambios sociales y mentales de la segunda mitad del siglo XX, cuando
se ha despoblado el campo y sus habitantes han perdido su cultura ancestral, que habia conservado hasta
la actualidad a lo largo de siglos tradiciones de origen prehistorico que parecen proceder de un substrato

celta muy antiguo, en un impresionante proceso de “larga duracion”.

Para avanzar en esta linea de investigacion, proponemos inicialmente analizar todos los tipos de “pefias
sacras” posibles, a partir de los distintos tipos de evidencias que permiten suponer ese caracter de sacrum,
para ofrecer una tipologia actualizada que sirva para su clasificacion. Sin embargo, hay que tener en cuenta
que diversos tipos identificados de “pefas sacras” o Sacra Saxa de la Hispania prerromana ofrecen relacion
entre si, pues ofrecen caracteristicas y funciones relacionadas y, en Ultima instancia, responden a idéntica
vision del “paisaje sacro”, entendido éste como una interpretacion del paisaje no racional y cientifica, sino

desde una mentalidad sobrenatural o “magica”.

Historia de la investigacion

No es el lugar para una historia de la investigacion. Las pefias sacras deben considerarse procedentes
de una tradicion animista ancestral, cuyo origen actualmente no se puede datar con seguridad, pero que
podria perfectamente remontar hasta el paleolitico, aunque esta tradicién en algunos casos ha perdurado
casi hasta la actualidad. Ya en la Antigliedad las pefas sacras formaban parte de mitos integrados en
antiguas cosmologias, como el famoso omphalos de Delos y otros ejemplos a los que aluden los autores
clasicos, como la pefa ante la que Ulises realiza el sacrificio para propiciarse el numen de Tiresias antes de
su viaje al Hades (Od. XI, 23 s.)3.

Sin embargo, con el cristianismo estas tradiciones pasaron a considerarse “supersticiones” paganas

que habia que eliminar, como evidencian concilios y predicadores, cuya doctrina explica la tradicién de

2 Almagro-Gorbea, Martin (2009): “La Etnologia como fuente de estudios de la Hispania Celta”. Boletin del Seminario
de Arte y Arqueologia de Valladolid. Arqueologia, 75, pag. 91-142; Pefa, Pedro R. (2012): Paleoetnologia de la Hispania
Celta. Etnoarqueologia, Etnohistoria y Folklore como fuentes para la Edad del Hierro (Tesis Doctoral de la Universidad
Complutense), Madrid.

3 Eliade, Mircea (2000): Tratado de historia de las religiones. Morfologia y dialéctica de lo sagrado’®, Madrid, Ediciones
Cristiandad, pag. 332 s.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ‘ 12



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

destruirlas por considerarlas diabdlicas?, actitud que ha perdurado casi hasta nuestros dias. Sin embargo,
las “pefias sacras” y los ritos y mitos vinculados a ellas se han mantenido en muchos casos por ser
tradiciones de profundo arraigo popular, pues formaba parte de su cosmovisién. De este modo, pasaron de
ser elementos de culto en su cultura originaria a ser objeto de “supersticiones” atemporales, mantenidas
hasta la actualidad, por lo que se les negaba de hecho valor histérico.La valoracion de estas “pefas sacras”
se inicia con las preocupaciones etno-arqueoldgicas del siglo XIX, dentro del interés por los celtas de los
anticuarios de la época°®, cuyas observaciones sintetiz6 Salomon Reinach en 1893, al ofrecer una primera
clasificacién basada en las interpretaciones miticas®, sin olvidar la interesante documentacién reunida por
Paul Sébillot”.

En la Peninsula Ibérica tampoco faltaron algunos estudios a partir de mediados del siglo XIX, pues atrajeron
la atencion de investigadores como M. de Assas en el Semanario Pintoresco Espafiol de 18578, o M. Murguia
en Galicia® y V. Paredes en Caceres'?, si bien nunca se les dedicé un estudio monografico, que hubiera sido
muy oportuno, puesto que entonces todavia se conservaban vivos muchos mitos relacionados con estos

monumentos.

En Portugal el tema fue abordado con mayor amplitud por J. Leite de Vasconcelos en 1882 en una
seccion dedicada al Culto a las piedrast! y F. Martins Sarmento recogio en 1884 como se practicaba el rito
adivinatorio y sefialé con agudeza que “E possivel que entre os penedos, anathematisados pelos Concilios
a par das fontes e outeiros, entrassem os d’esta espécie. A verdade, porém, é que elles ainda hoje sdo
consutados em muitas partes”'2. La misma cuestion, en ocasiones con los mismos documentos, abordé mas

brevemente su contemporaneo Teodfilo Bragat's.

4 Almagro-Gorbea (2015), op. cit. n. 2, pag. 380-383.

5 Caumont, A. Marquis de, Cours d’antiquités monumentales..., I, Caen, 1830.

6 Reinach, Salomon (1893): “Les monuments de pierre brute dans le langage et les croyances populaires”. Revue
Archéologique, série 111, 21, pag. 195-226 y 329-367 (reed. en Cultes, mythes et religions, 111, Paris, 1913, pag. 364-
448).

7 Sébillot, Paul (1908): Le folklore de France, 1V, Le Préhistorique, 1, Paris.

8 Assas, Manuel de (1857): “Nociones fisiondmico-historicas de la Arquitectura en Espafia. Monumentos célticos”,
Semanario Pintoresco Espafiol, 22, Madrid.

9 Murguia, Manuel (1888): Espafia. Sus monumentos y artes, su naturaleza e historia. Galicia, Barcelona.

10 Paredes Guillén, Vicente (1899): “Repoblacion de la villa de Garrovillas. Estudio geografico”, Boletin de la Real
Academia de la Historia, 34.

11 Vasconcelos, Jose Leite de (1882): Tradicées populares de Portugal, Porto, pag.89 s.

12 Sarmento, Francisco Martins (1884): “Materides para a arqueologia do concillio de Guimardes”, Revista Guimaraes
1,4, p4g. 161-189.

13 Braga, Tedfilo (1885): “Superticdes populares portuguesas”, O pobo portugues nos seus costumes, crengas e
tradigoes, 1-11, Lisboa.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 13



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Sin embargo, estos estudios eran descriptivos o adolecian de una interpretacién histérica suficientemente
critica, hecho que a la larga fue perjudicial para la investigacién, pues fueron cayendo en el descrédito v,
posteriormente, practicamente en el olvido durante casi un siglo. Tan sélo a mediados del siglo XX, vuelve
a suscitar cierto interés el culto a las piedras, con una referencia aislada al “Altar” de Ulaca de Posac
Mon en 1953'4, sin eco alguno en obras de conjunto, salvo los interesantes trabajos de Xulio Taboada®>.
Este estudioso, en 1965, ofrecid una clasificacién de las pefias sacras: a) insculturadas; b) funerarias,
incluyendo megalitos y amilladoiros; c) fertilizantes, entre las que incluye las “pedras dos namorados”, las
“pedras da auga” y las “pedras do sol”; d) adivinatorias, que son las oscilantes; e) “pedras furadas”, para
ritos de paso; f) de sacrificio; g) figurativas. Frente a esta clasificacion, en fechas mas recientes, Santos
Otero'® ha ofrecido otra mas sencilla de las pefas segln sus ritos, sin entrar en su analisis: a) de culto a
los muertos y espiritus; b) abaladoiras y barcas “de piedra”; c) sanadoras; d) de tesoros; e) figurativas
y de otros tipos, entre las que incluye los “Penedos do Casamento”, “Penedos das virxenes” y “Penedos
dos cornudos”. Pero ninguna de estas clasificaciones constituye un sistema de clasificacion eficaz de estos

complejos monumentos.

A partir del decenio de 1990, L. Benito del Rey y R. Grande del Brio recogieron en varias monografias los
interesantes monumentos de la zona granitica de Zamora-Salamanca, pero con conclusiones poco criticas
desde el punto de vista etno-arqueoldgico!’. De manera paralela, el estudio del altar rupestre de Lacara,
llevd a abordar una primera tipologia de estos monumentos asociada a un mapa de dispersién como paso
previo para su analisis cientifico'®. La finalidad era mejorar los estudios del siglo XIX para comprender
mejor estos interesantes y poco valorados monumentos. En 2001, en el catadlogo de la exposicion “Celtas
y Vettones”!®, pusimos el altar de “Ulaca” como portada para darle publicidad y aumentar el interés publico
hacia estos monumentos rupestres a fin de estimular su estudio. Pocos afios después, el estudio del “Canto

de los Responsos”, proximo a Ulaca, planted un primer analisis interdisciplinar de este monumento desde

14 Posac Mon, Carlos (1953): “Solosancho (Avila)”, Noticiario Arqueoldgico Hispénico, 1, pag. 63-74.

15 Taboada, Xulio (1965): O culto das pedras no noroeste peninsular, Verin, pag. 12 s.

16 Santos Otero, S. (s.a.): “Santa Marifia de Augas Santas, culto milenario. Un protagonista para una historia de mas
de dos mil aflos” <URL: http://www.monografias.com/trabajos-pdf/aguas-santas-culto-milenario/aguassantas-culto-
milenario.pdf> (consultado el 7.10.2015)

17 Benito del Rey, L. y Grande del Brio, R. (1992): Santuarios rupestres prehistéricos en las provincias de Zamora y
Salamanca, Zamora-Salamanca; id. (2000), Nuevos santuarios rupestres prehistoricos en el centro-oeste de Espafa,
Salamanca.

18 Almagro-Gorbea, Martin y Jiménez Avila, Javier, Un altar rupestre en el Prado de Lacara (Mérida). Apuntes para la
creacion de un parque arqueoldgico”. El Megalitismo en Extremadura (Homenaje a Elias Diéguez Luengo) (Extremadura
Arqueoldgica 8), Mérida, 2000, pag. 423-442.

19 Almagro-Gorbea, Martin, Mariné, Maria y Alvarez Sanchis, JesUs, eds., (2001): Celtas y Vettones (catélogo de
exposicion), Avila.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ‘ 14



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

la Etnoarqueologia y desde la Mitologia y la Historia de las Religiones, por ser la via adecuada para su
interpretacion, pues conservaba un interesante rito local sin duda originario de la Hispania Celtica®, trabajo
que nos llevd a interpretar estos monumentos como Sacra Saxa o “pefias sacras” originarias de la Hispania
Celtica. En esta linea se han publicado algunos trabajos posteriores?!, pero el interés prioritario debe ser
cada vez mas analizar los ritos y mitos asociados??, pues constituyen la via para la interpretacion histoérica
de estos monumentos, hecho que ha renovado el interés por parte de los arquedlogos y ha replanteado la

necesidad de abordar su analisis de forma sistematica.

En fechas mas recientes, Maria Correia Santos ha realizado diversos analisis de algunas “pefias sacras” de
Espafa y Portugal y una sintesis en su tesis doctoral, que ofrece una visiéon de conjunto sobre algunos de

estos monumentos tan interesantes de la Peninsula Ibérica®.

Este ambiente de creciente interés por las pefias sacras se ha visto incrementado al descubrirse y darse a
conocer nuevos monumentos y al organizarse diversos equipos para estudiar las pefias sacras en Portugal,
Galicia, Caceres, Salamanca-Zamora, Avila, Burgos y los Pirineos. Los nuevos hallazgos, cada dia més

numerosos, exigen planificar su estudio en diversas vias paralelas:
1, Documentacion de las “pefas sacras” y de los ritos y mitos conexos.
2, Realizacion de corpora locales de las “pefias sacras” existentes en una zona determinada.

3, Organizacién de una tipologia general de las “pefias sacras”, que facilite su clasificacidon y estudio,
como la que aqui se aborda.

4, Sintesis sobre los tipos mas representativos, basado en los corpora existentes, en las que se analice
su tipologia y su dispersion para valorar mejor sus paralelos y sus origenes prehistoricos.

5, Mejora de la metodologia del estudio de las “pefias sacras” con analisis interdisciplinares, idea que
se pretende potenciar en esta Reunién de Huesca 2016.

20 Almagro-Gorbea, Martin (2006): “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Avila): un rito celta del M&s All&”, Ilu. Revista
de Ciencias de las Religiones, 11, pag. 5-38.

21 Fabian, J. Francisco (2010): “Altares rupestres, pefias sacras y rocas con cazoletas. Ocho nuevos casos abulenses
y uno salmantino para la estadistica, el debate y la reflexidn”. Madrider Mitteilungen, 51, pag. 222-267; Santos, Maria
Jodo Delgado Correia dos (2010): “Santuarios rupestres no Ocidente da Hispania Indo-europeia: ensaio de tipologia e
classificagdo”. Serta Palaeohispanica J. de Hoz (Palaeohispanica 10), pag. 147-172; id. (s.a.): A Rocha e o Mito. Crencas
e tradigbes na cultura popular portuguesa. Corpus de mitos y lendas associadas a rochas no territério portugues,
Zaragoza. <URL: http://www.academia.edu/1980689/A_ Rocha_e_o_Mito_Crencas_e_tradicoes_na_cultura_popular_
portuguesa> (consultada 27.09.2013); id. (2015): Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea (Tesis Doctoral de
la Universidad de Zaragoza), Zaragoza.

22 Almagro-Gorbea, Martin y Torres, Jorge (2015): “Pedras de namorados no concelho do Sabugal”. Sabucale. Revista
do Museu do Sabugal, 7, pag. 17-32; Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2.

23 Vid. supra, n. 21.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 15



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Tipologia de las sacra saxa

La tipologia de las “pefas sacras” de la Peninsula Ibérica es un tema complejo, pues requiere previamente
contar con un corpus analitico de los cientos de “pefias sacras” existentes. Ademas, no es facil abordar una
tipologia de las sacra saxa o “pefias sacras”, pues ofrecen diferentes tipos, tanto en su forma externa como
en sus funciones, que suponen distintos ritos y mitos relacionados. A ello se afiade que no es posible a priori
identificar por su forma una pefia como sacra, pues es su funcion lo que permite deducirlo. Por ello, toda
tipologia, aunque deba basarse en aspectos formales, debe tener en cuenta al mismo tiempo las funciones

rituales y miticas.

Fig. 3. - Relaciones entre los distintos tipos de pefias sacras.

En este sentido, ya se han propuesto algunas tentativas desde el siglo XIX, como la de S. Reinach?*, que

las clasificd segun la interpretaciéon mitica popular:
1 Fendmenos generales: inspiran temor y respeto.

2 Virtudes atribuidas a las piedras sacras.

24 Reinach (1893): op. cit. n. 6.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ‘ 16



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

3 Historia atribuida a las piedras sacras.

4 Relacion con moros, gnomos, demonios, hadas, etc.

5 Relacion con gigantes y seres miticos: Heracles, Gargantua, etc.

6 Relacién con la Virgen, con santos cristianos o con el diablo.

7 Tradiciones diversas referentes a petrificaciones y huellas de seres miticos.
8 Creencias en tesoros escondidos.

9 Asociacion a la idea de que son tumbas.

10 Tradiciones semi-eruditas.

Frente a esta clasificacién mitolégica de S. Reinach, las tipologias de X. Taboada y Santos Otero ofrecen un
sentido puramente funcional (vid. supra). Sin embargo, la forma de la “pefia sacra” también es un aspecto
importante a tener en cuenta para su clasificacion, pues en muchos casos su funcion teéricamente se puede
llegar a deducir de las caracteristicas fisicas que ofrece si éstas estan relacionadas con su funcidn ritual,
por lo que las formas y caracteristicas de las sacra saxa bien documentadas permiten identificar otras que
ofrezcan caracteristicas similares. A partir de estas premisas se ofrece la siguiente clasificacion, basada en

los principales criterios objetivos para identificar las pefias sacras (Fig. 3):
1) Con trabajos de canteria:
a. "Altares”
i. Entalles para ascender a la cumbre: Altar “tipo Lacara”
ii. Escalones tallados: “Altar” de Ulaca
iii. Sefiales de labra en el loculus: Altar de Mata de Alcantara
b. “"Tronos rupestres”
2)  Con huellas de su funcién ritual
a. Tradiciones folkldricas: cuentos, ritos locales, etc.
i. Pefas lisas simples: la pefia funciona como la propia divinidad

ii. Piedras arrojadas a su cumbre:

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 17



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

1. Ritos propiciatorios: “Cantos de Responsos”, “Pefas de los Deseos”
2. Ritos de adivinacion: “Peflas dos cornudos”

3. Huellas de deslizamiento: Penas resbaladeras

b. Pefias oscilantes o caballeras

C. Pefias con situacion topoastronémica
d. Pefias asociadas a fuentes sacras

e. Saunas rupestres

3) Con inscripciones
4)  Con grabados o relieves

5) Identificadas por su toponimia: “Canto de los Responsos”, “Pefia de los Deseos”, “Pefia do

matrimonio”, “Pefla dos cornudos”, “Pefia de la Mora”, etc.

6) Por su forma llamativa: formas de animales, de calavera, pisadas “miticas”, etc.

También es necesario valorar que las pefas sacras pueden estar aisladas, como la mayoria de las “Penhas
do matrimonio” o formar parte de un nemeton o santuario o, incluso, formar parte de santuarios

complejos.

Desde el punto de vista puramente funcional, que es el mas importante, las “pefas sacras” se pueden
clasificar teéricamente de acuerdo con su grado de sacralidad y su funcién, aunque en algunos casos las

funciones pueden estar de hecho interrelacionadas:
- “Pefias sacras” identificadas con la misma divinidad (Fig. 4y 5)
- “Altares rupestres” (Fig. 6 y 7)
- “Peflas sacras” con funcién propiciatoria (Fig. 8)
- “Pefias sacras” con funcion adivinacion (Fig. 9 y 10)
- “Pefias sacras” con funciones diversas (Fig. 11)

Las “Pefias sacras” identificadas con la misma divinidad deben considerarse el sema o materializacion

visible de un numen divino, el numen loci o divinidad del lugar, que, tras su cristianizacién, suele haberse

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 18



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

equiparado a la Virgen o a determinados santos. Un buen ejemplo es la Pedra de Nossa Senhora, en el
monte de Ranha, en Mondin da Beira, en la que pisar la pefia equivaldria a pisar a Nuestra Sefiora?>. También
identificadas con el numen o la divinidad son probablemente las numerosas pefias con advocaciones como
Senhora da Lapa, do Penedo, da Pedra, da Penha, da Rocha, N. Sa. de la Pefla, Pefia Sacra, etc.?®, que
han dado origen a santuarios y lugares de peregrinacion en ocasiones muy populares, como los de Nossa
Senhora da Lapa de Quintela, Beira Alta?’, Nossa Sra. da Lapa de Soutelo, Sercedello, o Nossa Sra. do
Castelinho, en Avessades?®, en los que el centro de culto es la propia pefia, que originariamente seria
el objeto del mismo, frente a la cual o bajo la misma pefa se ha levantado posteriormente la capilla al
cristianizarla. Del mismo tipo parecen ser los santuarios de Senhora de Numao?®, Senhora da Peneda?°,

Senhora do Barrocal®?, etc., en los que la pefia se situa frente a la capilla, como ocurre en la ermita de San

F —'F .

Fig. 4. - Nossa Senhora da Lapa, Portugal.

25 Vasconcelos (1882): op. cit. n. 11, § 207, p. 98

26 Chaves, L. (1917): “Sobrevivencias neoliticas de Portugal”. Archivo da Universidade de Lisboa, 4, pag. 64.

27 https://pt.wikipedia.org/wiki/Santu%C3%A1lrio_de_Nossa_Senhora_da_Lapa (consultado el 5.1.2017).

28 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 341, fig. 7.

29 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 360, fig. 43-44.

30 https://pt.wikipedia.org/wiki/Santu%C3%A1rio_de_Nossa_Senhora_da_Peneda (consultado el 5.1.2017); Almagro-
Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 360.

31 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 342.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 19



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Alberto da Riveira, en La Coruia3?, en Senhor dos Perdidos?? de Sdo Martinho de Penacova, en Santo André

das Almas en Aver-o-Mar3*, etc.

Probablemente también en este grupo habria que incluir las numerosas “Pefias de los Moros” y las frecuentes
“Penas de la Mora”, asi como las “Pefas del Tesoro”, cuyos mitos y leyendas se asocian a los “moros” que
habita la pefia, denominacién popular alusiva a los numina loci, que vigilaban los tesoros del Mas Alla%*. Un
caso mas peculiar es el “Penedo do Pecado” de Fornos de Maceira, Dao, cuyo forma falica asociada al rito
de insaculacion para emparejarse los jévenes dejan suponer que es el sema del numen loci?®.

Fig. 5. - “Penedo do Pecado”, Mengualde-Dao, Portugal.

Este caracter sacro de la propia pefa por identificarse con el numen local no debe extrafiar, pues una

funcion similar ofrecen algunos arboles “sagrados” del territorio celtibérico, considerados todavia hoy como

32 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 341, fig. 8, informacidén que agradezco a Fernando Alonso Romero.

33 Sarmento, (1884): op. cit. n. 11, pag. 183.

34 https://es.wikipedia.org/wiki/Praia_de_Santo_Andr%C3%A9 (consultado 5.1.2017); Almagro-Gorbea (2015): op.
cit. n. 2, pag. 342, fig. 29.

35 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 342, nota 45.

36 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 352, fig. 25; informacién que agradecemos a José Manuel C. Amaral, de
Fornos de Maceira-Dao.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ' 20



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

la propia divinidad, como el Roble de las Dos Ermitas de Olmeda de Cobeta, en Guadalajara®, el gran
quejigo denominado Dios de Pajares, en Cuenca3®, y, probablemente, el Cristo de la Encina de Ceclavin,

Caceres, cuyo cuerpo todavia ofrece forma de quercus.

Fig. 6. - Altar rupestre de Ulaca, Avila.

Otro grupo bien diferenciado son los “Altares rupestres”*°, que serian mas numerosos de los casos conocidos
con seguridad, pues muchos serian simples cavidades naturales que no es posible analizar por falta de
elementos que permitan precisar su funcién sacra. Estos monumentos son cada dia mas numerosos y se
pueden identificar por ofrecer inscripciones, por haberse tallado escaleras o entalles para subir a su cumbre
o por estar talladas las cazoletas o los canalillos de evacuacion. En algunos casos, estos altares formarian

parte de santuarios, en ocasiones con una estructura de nemeton al estar orientado topoastronédmicamente,

37 Arenas, J. A. (2007): “Ancient tree cults in central Spain: the case of La Dehesa at Olmeda de Cobeta”, en
Heussler, R. y King, T., eds., Continuity and Innovation in Religion in the Roman West (Journal of Roman Archaeology,
Supplementary Series 67), 1, Portsmouth, pag. 89-199.

38 http://lacantimploraverde.es/dios-pajares-cuenca/ (consultado el 5.1.2017).

39 Moya (2012): op. cit. n. 2, p. 220 y 405, fig. 267.

40 Almagro-Gorbea y Jiménez Avila (2000): op. cit. n. 18.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ‘ 21



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 7. - Ermita y pefia sacra de San Alberto de Riveira, La Corufia.

como en Ulaca*' o en San Miguel de Celanova*?. En casos mas simples, como los altares de tipo “Lacara™3,
el caracter sagrado pudo reducirse a la propia “pefia sacra”, que puede tener orientacion topoastronémica,

aunque ésta raramente ha sido analizada.

Para la funcidn ritual de estas pefas interpretadas como altares rupestres ofrece gran interés las noticias
conservadas en una narraciéon que parece prosificar un poema mitico ancestral celto-vasco que ofrece
reiteradas referencias a la pefia sobre la que aparece en epifania una diosa y que, probablemente, es la
misma piedsra en la que se le ofrecen sacrificios relacionados con el “héroe fundador” de la casa de los
Haro. El relato narra una hierogamia evemerizada en la persona de “Dom Diego Lopez, Senhor de Viscaia,

... como casou con ua molher que achou andando a monte”*, narraciéon que se conserva prosificada por

41 Pérez Gutiérrez, Manuel (2007): Astronomia de la Edad del Hierro peninsular. Orientacién astronémica de los castros
celtas de la Edad del Hierro de la provincia de Avila (Tesis Doctoral, Universidad de Salamanca), Salamanca.

42 Garcia Quintela, Marco y Seoane-Veiga, Yolanda (2011): “La larga vida de dos rocas orensanas”, Archivo Espafiol
de Arqueologia, 84, pag. 243-266.

43 Almagro-Gorbea y Jiménez (2000): op. cit. n. 18.

44  Se utiliza la cuidada version de J. R. Prieto Lasa (1995): Las leyendas de los sefiores de Vizcaya y la tradicion
melusiniana, Fundacion Ramon Menéndez Pidal, Madrid, pag. 38 s.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ' 22



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Pedro de Barcelos en su Livro dos Linhagems*®, obra del siglo XIV que debe proceder de un antiguo cantar
de gesta“®. Segun la version bajomedieval conservada, Don Diego Lopez I, Sefior de Vizcaya (1093-1124)
se despos6 con una diosa maga que tenia un pie de cabra, a la que encontré en una caceria, cuando una
mujer encima de una pefa...” Tras desposarse y tener dos hijos, el relato narra que Don Diego Lépez
cayo prisionero de los moros y fue encarcelado en Toledo; entonces su hijo, Ifiiguez Guerra, para liberarlo
fue “a las montafias” a hablar con su madre, la diosa, “y hallola encima de una pefa...” A continuacién,
esta narracién documenta un interesante rito del culto a fﬁiguez Guerra y Mari como antepasados de los
Sefores de Vizcaya que se mantuvo hasta la muerte de Juan el Tuerto (t1326), pues depositaban sobre
una pefia las entranas de las vaca para no sufrir males: “Y cada vez que el Sefor de Vizcaya esta... en...
Vusturio (Busturia),... las entrafias de las vacas que matan en su casa, ... las manda poner... sobre una pefia,
y por la manana no hallan alli nada, y dicen que si no lo hiciesen asi que algin dafno recibiria de él en ese
dia o en esa noche, en algun escudero de su casa o en alguna cosa que mucho le doliese. Y esto siempre
lo hicieron asi los sefiores de Vizcaya, hasta la muerte de Don Juan el Tuerto...” El interés de esta narracion
es que reitera la relacion de la diosa con la “pefia sacra”, en la que se produce su epifania, como en las
leyendas de la “mora” que se aparece sobre una pefia, pues ésta era el numen de la divinidad vy, a la vez,
el altar donde se le hacian los sacrificios, como atestigua la tradicién ritual mantenida por la Casa de Haro

hasta la muerte del XI Sefior de Vizcaya, Juan el Tuerto (1319-1325), en pleno siglo XIV.

Otro grupo de pefias sacras tienen funcion de adivinacion*’, aunque la pefia también se debe identificar
con el numen loci del lugar. Este tipo de pefias sacras es uno de los mas caracteristicos de la Hispania
prerromana y su rito ancestral ofrece interesantes paralelos extrapeninsulares. Las pefas en las que se
practica el rito carecen de sefal alguna, salvo en ocasiones una cruz grabada tras su cristianizacion. Sin
embargo, se identifican con facilidad por las piedras arrojadas a su cumbre, pues el rito consiste en arrojar
una piedra para que el numen dé su respuesta positiva o negativa a modo de ordalia, segin la piedra

permanezca sobre la pefia o caiga al suelo.

Con el grupo anterior se relacionan las Sacra Saxa con funcidn propiciatoria*®. En este gran grupo cabe
sefialar, en primer lugar, las pefias que ofrecen el mismo rito sefalado de arrojar piedras a su cumbre. Lo

forman las llamadas Pefias de Animas y Cantos de Responsos*, cuya funcidn es propiciarse a las dnimas

45 Anodnimo (1606): Treslado Autentico do Livro do Conde Dom Pedro das linajes antigas... BN, Ms. 3310, Madrid, fol.
39r-40v; Barandiaran, José Miguel de (1984): Diccionario de mitologia vasca, San Sebastian, pag. 132.

46  Almagro-Gorbea, Martin (2013): “El mito celta del Héroe fundador en los origenes del Seforio de Vizcaya”,
Palaeohispanica 13, pag. 595-613; id. (2013a): Literatura hispana prerromana, Madrid, pag. 425 s.

47 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2.

48 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2.

49 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 20.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 23



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

del lugar, las Pefias de los Deseos, como las de Fraella®®, Huesca, destinadas a obtener un deseo, las Pefias
de la lluvia o Pefias del viento, que permitian controlar esos meteoros, y las Pefias de matrimonio, que

facilitaban encontrar pareja y que ésta finalizara en matrimonio®!.

Dentro de las pefias sacras con funcidn propiciatoria también deben incluirse las Pefas sanatorias o
curativas, propiciatorias de la salud y purificatorias del cuerpo o del alma, como las “Pefias del perddon”=.
Todavia son mas frecuentes las Pefias propiciatorias de la fertilidad femenina, que tenian la virtud de
facilitar el embarazo, entre las que cabe incluir las pefias "resbaladeras”>? y las Pefias "basculantes” u
oscilantes®*, asi como las Pefias falicas y muchos hitos, generalmente asociados a animas de antepasados,
lo que confirma su identificacidn con el numen loci, asi como otras que ofrecen formas relacionables con
la vulva. Finalmente, cabe mencionar las Pefas propiciatorias de la lactancia, cuya funcién la indica su

nombre.

Un ultimo grupo se puede formar con las Sacra Saxa que poseen funciones diversas, cuya tipologia es
mas dificil de estructurar por ser bastante heterogéneas. En este grupo cabe incluir las Pefias solares,
que poseen una funcidn horaria y calendarica®®, como el citado “Altar” de Ulaca, la “Piedra del Sol” de la
Sierra de Aboboreira o el “Penedo do Medio Dia”, en Solhdes, Marco de Canaveses, etc. También en este
grupo hay que incluir las Saunas rupestres rituales, como las de Ulaca o Tongobriga®®, pues se han labrado
expresamente en una pefa, que hay que considerar de caracter sacro, y las pefas asociadas a “fuentes
sacras”, como la “Fonte do Idolo”, de Braga®’. Igualmente, hay que incluir entre las pefas sacras las Pefias
con huellas sobrenaturales, pues generalmente se han considerado huellas de seres miticos, habitualmente
cristianizados, y, por Ultimo, las Pefias con formas sugerentes, aunque en este caso la mayor parte de las

veces no es facil encontrar criterios para distinguir cuales pudieron tener caracter sacro en la Antigiedad.

50 https://www.youtube.com/watch?v=0UygkQ4-wT8 (consultado 5.1.2017).

51 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 354 s.

52 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 350 s.

53 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 344.

54 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 367, n. 111,

55  Garcia Quintela, Marco y Estévez, Manuel (2004): “Alineacion arqueoastrondomica en A Ferradura (Amoeiro-
Ourense)”, Complutum, 15, pag, 51-74.

56 Almagro-Gorbea, Martin y Alvarez Sanchis, Jesus (1993): “La ‘Fragua’ de Ulaca: saunas y bafios de iniciacion en el
mundo céltico”, Cuadernos de Arqueologia de la Universidad de Navarra 1, pag. 177-253; Garcia Quintela, Marco (2016):
“Sobre las saunas de la Edad del Hierro en la Peninsula ibérica: novedades, tipologias e interpretaciones”, Complutum,
27,1, pag. 109-130. .

57 Garrido Elena, A., Mar, R. y Martins, M. (2008): A Fonte do Idolo, Braga (Bracara Augusta Excavacdes Arqueologicas
4), Braga.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ‘ 24



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Metodologia de la investigacion

El breve analisis expuesto de la compleja tipologia formal y funcional de las pefias sacras indica que su
analisis y estudio es un tema complejo, que exige coordinar los datos que se puedan obtener desde la
Arqueologia, la Etnologia y el Folklore, la Historia Antigua y la Historia Comparada de las Religiones. Ese
analisis debe interpretarse dentro del sistema cultural, cruzando los datos que ofrecen los distintos sub-

sistemas®®, pues en muchos casos se relacionan su forma y su funcion.

Para la documentacién y estudio de las Sacra Saxa se ha partido del analisis que inici6 Angelo Brelich
cuando abordé la tradicidon arqueo-etnoldgica del Monte Autore®®, pero su metodologia se ha mejorado con
las experiencias acumuladas en el estudio de las pefias sacras de la Peninsula Ibérica. Esta experiencia

puede concretarse en 15 puntos, que se exponen y desarrollan brevemente a continuacion:
1. Visitar y documentar personalmente todos los monumentos identificados.
2. Analizar y describir cada monumento localizado.

3. Recoger y describir toda la informacion posible sobre tradiciones, ritos y mitos relacionados para

explicar su funcion.
4. Asociar los datos de todos los monumentos para obtener regularidades tipoldgicas y funcionales.
5. Reconstruir y analizar el rito con los datos reunidos con el mayor detalle posible.
6. Analizar los paralelos etno-culturales para precisar el origen y significado cultural de la tradicién ritual.
7. Estudiar los paralelos en la Antigliedad.

8. Diferenciar los elementos originarios y las contaminaciones posteriores, en especial las debidas a las
creencias cristianas.

9. Cartografiar los datos e interpretarlos para conocer su significado historico.
10. Analizar e interpretar el monumento desde la mitologia comparada.
11. Interpretar el monumento y su rito desde la historia comparada de las religiones.

12. Utilizar el Método Histoérico-Geografico de la Escuela Finlandesa de Folklore Comparado para estudiar

las narraciones de forma empirica y positivista.

58 Clarke, D. L. (1968): Analythical Archaeology, London, pag. 101 s. y 363 s.
59 Brelich, Angelo (1954): “Un culto preistorico vivente nell’Italia centrale. Saggio storico-religioso sul pellegrinaggio
alla SS. Trinita sul Monte Autore”. Studi e Materiali sula storia delle religione, 24-25, pag. 36-59.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 25



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

13. Datar el monumento y su rito en su contexto histérico espacio-temporal.

14. Interpretar el monumento como un dato mas del sistema cultural.

15. Interpretar las “pefas sacras” desde la fenomenologia de las religiones.

16. Conservar las sacra saxa como monumentos raros y de gran interés historico- cultural.

De acuerdo con el esquema avanzado, la primera tarea debe ser la de visitar y documentar personalmente
todos los monumentos identificados, lo que puede exigir diversos viajes exploratorios. En esta tarea, es de
especial importancia precisar su localizacion exacta con GPS y explicar el modo de acceso, pues cada dia
es mas dificil localizar los monumentos en el campo, ya que no queda gente que viva en él y lo conozca y
pueda informar sobre su ubicacion. En esta visita, es importante analizar también el contexto arqueoldgico
y medio ambiental del monumento, pues puede ofrecer claves imprescindibles para su interpretacién y

datacion.

El paso siguiente debe ser primero analizar y después describir cada monumento localizado, lo que debe
incluir una adecuada documentacion grafica. Para ello es aconsejable utilizar la ficha-tipo presentada en
este Coloquio de Huesca-2017 por José Miguel Navarro y que ha sido aceptada por su buena operatividad®®.
Tras la descripcidon y documentacion fisica de la pefia sacra, es preciso recoger toda la informacién posible
sobre tradiciones, ritos y mitos relativos a la misma para explicar su funcion. Esta tarea fundamental
se puede obtener de informaciones personales, en cuyo caso se debe indicar la fecha y edad de los
informantes. En ocasiones, algunos datos puedan ser contradictorios, dada la profunda transformacion
sufrida por la sociedad rural de Espafia y Portugal en estos ultimos afos, pero deben recogerse para su
analisis posterior y en el futuro, pues son estos datos los mas importantes y los que estdn en un gravisimo
peligro de pérdida definitiva. Igualmente, se debe recuperar la informacion existente en la bibliografia y la

cada vez mas frecuentes noticias y documentos existentes en Internet.

Tras esta fase de andlisis, el paso siguiente debe ser el de asociar los datos que ofrecen todos los monumentos
en su conjunto para obtener las regularidades tipoldgicas, tanto en los aspectos fisicos, forma, situacién,
etc., como en los relativos a los mitos y ritos conexos. Con los datos reunidos por este procedimiento, se

debe intentar reconstruir y analizar el rito con el mayor detalle posible.

Como ejemplo, pueden servir las pefias sacras con ritual propiciatorio y de adivinacion caracterizadas por

el rito de arrojar piedras a su cumbre, recientemente analizado®'. Este rito es caracteristico de las areas

60 Véase la aportacidon de José Miguel Navarro en esta misma obra.
61 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 26



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

graniticas de Hispania, pero llega hasta Fraellas, Huesca, donde se documentan dos Pefias de los Deseos.
Suelen estar cerca de un camino en lugares apartados, pero bien visibles, aunque no en un lugar dominante.
El rito consiste en lanzar 1 o 3 guijarros a la cumbre: "si la piedra que lanzas permanece sobre la roca se
te concedera un deseo, pero si cae, no se cumplird”, deseo que solia ser casarse en el plazo de un afio. El
acto de lanzar una piedra servia para propiciar la peticidon y equivalia a un sacrificio, como explicita Martin
de Dumio®?, sacrificio transformado tras la cristianizacién en un “responso”, pues estaba destinado a las
“animas” como cristianizacion de los numenes del lugar. Esa peticion quedaba “magicamente” contestada
por la caida o no de la piedra, hecho que manifestaba la respuesta divina y que equivale a una ordalia®.
Algunas pefias ofrecen una doble funcién, propiciatoria y de adivinacién, que parece corresponder al ritual

originario en el que ambas no se distinguirian, pues formarian parte del ritual de comunicacion con el numen.

Fig. 8. - Altar rupestre de San Miguel de Celanova, Orense,
cuya alineacion topoastrondmica mantiene la iglesia mozarabe y la barroca.

62 Martin Dumiense, De correctione rusticorum VII,13: “(Mercurio) iactatis lapidibus acervos petrarum pro sacrificio
reddunt”.
63 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 338.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ‘ 27



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 9. - Pefia de los Deseos de Fraella, Huesca.

Entre las Pefias Propiciatorias se puede distinguir las “Piedras de Animas”, de las que se conocen actualmente
poco mas de 20 ejemplares, las "Piedras de los Deseos”, con las que hay que incluir la “"Pefia de la Fortuna”
de Trascastro de Luna, en Ledn, y las "Piedras de la lluvia”, como la “Pedra Mazafacha”, de La Corufia, o la
“Pedra dos namorados” de Sao Pedro do Corval, en Reguengos de Monsaraz, que muestra esa doble funcién.
La mayor extension del ritual propiciatorio respecto al de adivinacidn parece indicar su mayor antigiiedad
originaria, pues el de adivinacién pudiera ser una derivacidon mantenida en las areas mas conservadoras del
Occidente. De las “Pefias de adivinacion” se conocen, aproximadamente, unos 50 monumentos, aunque la
mayoria han perdido el rito y algunas han sido destruidas en fechas recientes. Se pueden clasificar, segun
su ritual, en Pefias que asocian el rito de adivinacion al propiciatorio, Penedos dos casamentos, que son las
mas abundantes, Penedos dos cornudos, de los que sblo se conoce tres casos, y algunas pervivencias del

rito de adivinacion en capillas y lugares similares®.

64 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, passim.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ' 28



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Las pefias sobre las que se practicaban estos ritos propiciatorios o de adivinaciéon basados en arrojar piedras
sobre su cumbre no ofrece caracteristicas especiales. Su tamafo oscila entre los 2 y 6 m de altura. Suelen
estar en un lugar visible, pero no ocupan un lugar dominante, sino que estan situadas en lugar retirado,
muchas veces en un bosque de robles y suelen estar proximas a un camino, pues el rito se celebraba al
pasar ante la pefia, en especial en las vias de acceso a santuarios y capillas, con motivo de la romeria anual.
El rito consiste en arrojar 1 6 3 piedras a su cumbre, que suele ser inclinada para dificultar que se mantenga
la piedra; en algun caso, se tiran a un “nicho”. La piedra se puede arrojar de espaldas o de frente, se tiran
tres piedras o una piedra y se hace con la mano o incluso en algun caso con el pie®®, Este rito se extiende
por la zona occidental de la antigua Hispania, donde parece coincidir con el sistema cultura lusitano, pero

tiene buenos paralelos en las areas atlanticas®®.

Esta informacion de conjunto sobre cada “tipo” de pefia sacra es esencial para, a partir de ella, analizar
sus paralelos etno-culturales para precisar el origen y significado cultural de la tradicién ritual, buscando
sus paralelos en tradiciones, mitos y ritos populares comparables documentados en el folklore o en fuentes
etnoldgicas. También se pueden valorar sus paralelos antropoldgicos, aunque con la prudencia necesaria
para no caer en interpretaciones generalistas ahistoricas. En todo caso, es importante poder explicar la
perduracion del rito por relaciones filogenéticas dentro de la evolucidon de su contexto cultural, excluyendo

meras coincidencias.

El paso siguiente debe centrarse en el estudio de los paralelos que puedan existir en el mundo antiguo. Este
analisis exige conocer las posibles referencias en escritores clasicos, pero también es necesario investigar
las posibles referencias originarias de la Antigiedad que se puedan haber conservado en la literatura
popular, como la tradicion de sacrificar sobre una pefna sacra de los Lépez de Haro (vid. supra). Por ultimo,
es necesario igualmente valorar los ritos prerromanos conocidos a través de los estudios arqueoldgicos. Los
datos obtenidos por estas vias pueden ser determinantes para poder comprender mejor el rito asociado a la
pefa sacra, el caracter de ésta y el origen y evolucion de las creencias asociadas a la misma. Igualmente,
estos datos de la Antigliedad contribuyen a diferenciar los elementos originales del rito de contaminaciones

posteriores, en especial las producidas al adaptarse a las creencias cristianas.

Otro aspecto metodoldgico importante es la necesidad de utilizar una cartografia histérica adecuada.
Hay que cartografiar los datos y saber interpretar los resultados que ofrece esa cartografia para precisar
su significado histérico. Para optimizar los resultados, es necesario utilizar de forma sistematica una

cartografia arqueoldgica inspirada en la cartografia linglistica, dada la similitud de comportamiento entre

65 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 353.
66 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, fig. 2 y 52.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 29



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

los elementos religiosos y los linglisticos, estrechamente relacionados en el subsistema proyectivo del
“sistema cultural”. Para ello es necesario recoger todos los casos conocidos, analizar la difusion de los
elementos caracteristicos, estudiar su expansion geografica y relacionarla y deducir su contexto cultural
y, finalmente, inferir de dicho contexto su origen y evolucién de acuerdo con un modelo evolutivo, que, en

ultima instancia, sigue un modelo genético o bioldgico de aparicion, expansion y desaparicion.

Para estos aspectos es conveniente aplicar algunos postulados metodoldgicos de la Linglistica Histérica®’,
que desde hace muchos anos ha utilizado con eficacia la cartografia. En este sentido, hay que tener en
cuenta que las dispersiones que reflejan los mapas deben ofrecer datos sistematicos y explicables por
evolucién, nunca datos aislados ni casuales. Hay que suponer también la existencia de estados evolutivos
intermedios o “eslabones perdidos”, aunque en la actualidad no estén documentados. Ademas, cuanto
mas singular y complejo es un hecho, como el rito adivinatorio de arrojar precisamente tres guijarros a la
cumbre de una pefia, que se constata en Hispania, pero también en Irlanda y en la antigua Grecia, mas
probatoria resulta la relaciéon entre las zonas comparadas, pues disminuyen las probabilidades de que esa

coincidencia se deba al azar.

De este modo se pueden aplicar los modelos de la Geografia Linguistica para interpretar la dispersién de
los elementos culturales. Las areas marginales y aisladas, como era la antigua Hispania y, en especial,
Lusitania en el extremo Occidente de Europa, tienden a mantener formas culturales mas arcaicas; el
area mayor suele reflejar la situacién mas antigua y con mayores variaciones cualitativas, frente a las
areas periféricas, como Irlanda, Bretafia y el Occidente de Hispania. En consecuencia, cuando estas
areas periféricas coinciden frente al area central, en principio indican que esta Ultima habria sido la zona
innovadora, como parece haber ocurrido en el mundo celta, lo que permite comprender el mayor arcaismo
de las areas periféricas. Este método de estudio permite datar y a interpretar la dispersion geografica de los
monumentos y sus ritos, pues su cronologia se puede precisar si la dispersion que ofrece un tipo de pefa
sacra o un rito determinado coincide con la de otros elementos de cultura material, linglisticos, religiosos y
sociales del sistema cultural®®, pues esa coincidencia indica que formaria parte del mismo, por lo que todos

ofrecen la misma cronologia.

La ultima fase del estudio es la necesaria interpretacion de las pefias sacras, mas en concreto, de sus
ritos y de sus mitos asociados, desde el plano religioso y del imaginario popular. En primer lugar, hay que

abordar el andlisis e interpretacion de los paralelos rituales y miticos. Para ello es recomendable seguir el

67 Meillet, A. (1925): La Méthode comparative en linguistique historique, Oslo, 1925.
68 D. L. Clarke (1968): op. cit. n. 58.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 30



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Método Historico-Geografico utilizado por la Escuela Finlandesa de Folklore Comparado® para estudiar de
forma empirica y positivista el origen y distribuciéon de narraciones, relatos y de todo elemento folkldrico.
Los textos folkldricos se conciben como elementos que relacionan el tiempo y el espacio y hay que estudiar
sus variantes segln su orden geografico para delimitar las areas culturales y determinar la direccion de la
difusion y el lugar de origen. También valora la “ley de automigracion”, segun la cual los cuentos y leyendas
se difunden sin necesidad de viajes ni migraciones, pues los relatos pasan normalmente de una persona a
otra a través de fronteras fisicas, culturales y politicas. Esta automigracion no conoce fronteras culturales
ni linglisticas, ya que las regiones fronterizas suelen ser bilinglies y en ellas se producen traducciones y
adaptaciones culturales de los relatos. Ademas, se concede tanta importancia a la tradicién oral como a
la escrita, ya que las variantes orales pueden mantener caracteristicas antiguas, que se pierden con las

innovaciones que aportan los escritores.

Fig. 10. - Megalito de Proleek, Irlanda, con piedras arrojadas a su cumbre.

69 Frog, E. (2013): “Revisiting the Historical-Geographic Method(s)”. RMN Newsletter, 7, pag. 18-34; d'Huy, J. (2015):
“Polyphemus: A Palaeolithic Tale?”. RMN Newsletter, 9, p. 43-64.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ' 31



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

El analisis e interpretacion de los mitos asociados al monumento debe hacerse siguiendo la metodologia
comparada que desarrolld6 G. Dumézil’®: Comme procédent les linguistes dans leur domaine, il y faut
l'observation analytique et comparative des faits religieux, mythiques observées les plus anciennement
possible sur les principales provinces de I'ensemble indo-européen. Esta aproximacién metodoldgica resulta
mucho mas eficaz que las comparaciones antropoldgicas generalistas, ya que las construcciones tedricas
suelen carecer de validez histérica, al obviar el tiempo y el espacio. Igualmente, es preciso interpretar el
monumento y sus ritos desde la Historia Comparada de las Religiones, en especial de la escuela de Raffaele

Pettazzoni, que analiza la religidn como un elemento mas de la cultura humana’l.

También se debe interpretar las “pefas sacras” desde la fenomenologia de las religiones. Las “pefias sacras”
son un simbolo de hierofania en un “"paisaje magico”. Segun la fenomenologia de la religidn, la comprension
de un simbolo religioso, es decir, de su simbolismo o significado, no se basa en simbolos aislados, sino que
exige considerar las estructuras simbdlicas como un todo, pues la estructura del fendmeno religioso sélo
encuentra su verdadero significado interpretada organicamente en el sistema de asociaciones simbdlicas
de su cultura’2. En este sentido, Mircea Eliade”® sefialé que en toda hierofania o elemento sacro coexisten
dos esencias enfrentadas: profano-sagrado, significante-significado, visible-invisible, pero, como fendmeno
cultural humano, toda manifestacion de un fendmeno sagrado tiende hacia un arquetipo, entendido como
paradigma o modelo ejemplar’#, lo que permite determinar las regularidades que lo caracterizan y permiten
definirlo, pues todo fenédmeno estructurado tiende a sistematizarse. Finalmente, hay que tener siempre
presente que el hombre occidental actual, secularizado y con una visidon del mundo racional y cientifica,
ve explicaciones naturales donde el hombre primitivo veia hierofanias. Nosotros asumimos, ya casi de
forma inconsciente, que una “pefia sacra” sélo es una roca resultado de determinados procesos geoldgicos
y erosivos, pero para el hombre primitivo era un numen pleno de vida y de poder sobrenatural’>. Sin
comprender este hecho fundamental, es dificil llevar a cabo un estudio adecuado sobre las pefias sacras,
que requiere, por si mismo, una correcta comprension de la “pefia sacra” como un elemento mas del

“paisaje sacro”’®.

70 Dumézil, Georges (1952) : Les Dieux indo-européens, Paris, pag. 6.

71 Pettazzoni, Raffaele (1959): “II metodo comparativo”. Numen, 6,1, pag. 1-18; AA.VV. (1969): Raffaele Pettazzoni
e gli studi storico-religiosi in Italia, Bolonia; Nanini, R. (2003): “Raffaele Pettazzoni e la fenomenologia della religione”.
Studia Patavina, 50,2, pag. 377-413.

72 Allen, Douglas (1985): Mircea Eliade y el fendmeno religioso, Madrid, pag. 34 y 142.

73 Eliade, Mircea (1965) : Le sacré et le profane, Paris, Gallimard.

74 Rasmussen, David (1978): “Herméneutique structurale et philosophie”, en C. Tacou, ed., Mircea Eliade (Cahiers de
L’Herne, 33), Paris, Editions de I’'Herne, pag. 97-104.

75 Allen (1985): op. cit. n. 73, pag. 108.

76 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 410 s.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea . 32



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 11. - Piedra caballera de Casar de Caceres.

La ultima fase del estudio debe dirigirse a datar e interpretar el monumento y su rito en su contexto histérico
espacio-temporal, esto es, en el marco de su cultura o sistema cultural. Para ello se deben utilizar todos
los datos obtenidos de los paralelos etno-culturales y de la antigliedad, de la cartografia, de la mitologia, la
historia de las religiones y del analisis empirico de las narraciones, a fin de interpretar el monumento como

un dato mas del sistema cultural en el que se inserta y por el que queda datado.

Finalmente, hay que insistir en la importancia de conservar para el futuro las sacra saxa, por ser monumentos
raros y de gran interés histdrico y cultural”’. Son auténticos monumentos del pasado, que, en la actualidad
corren muy serio peligro de desaparecer, mayor que los monumentos megaliticos, ya que se puede calcular
que menos del 5% de las penas sacras conocidas conservan el rito o el mito que les da su caracter “sacro”
y mas del 50% o ya han sido total o parcialmente destruidas o estan en grave riesgo de desaparecer. Este
panorama exige extremar la proteccion de estos interesantes monumentos, por ser testimonio de los mas
antiguos ritos conocidos en Europa, de la que conforman una parte esencial de su Patrimonio Arqueoldgico

y Espiritual.

77 Almagro-Gorbea (2015): op. cit. n. 2, pag. 412 s.

SACRA SAXA Martin Almagro-Gorbea ' 33



AJANOS Y DIFUNTOS: TUMULOS EN LA HISPANIA CELTICA
DESDE UNA PERSPECTIVA DE LARGA DURACION

Pedro R. Moya-Maleno'
Universidad Complutense

1. Introduccion

El presente trabajo aborda desde una perspectiva etnoarqueoldgica la existencia en buena parte de la
Peninsula Ibérica de numerosas creencias y ritos de amontonar cantos en relaciéon con difuntos y almas.
De ahi nuestra denominacion de majanos de animas?. Tomando como punto de partida las leyendas y
practicas documentadas para con tales tumulos, el analisis de sus caracteristicas y su comparacién con
otros fendmenos similares, mas o menos distantes en el tiempo y en el espacio, hacen muy sugestiva
su valoracion desde una éptica de Larga Duracién. En este sentido, la presencia de estas tradiciones ya
en los textos grecolatinos y el conocimiento arqueoldgico de este tipo de construcciones cuanto menos
desde la Edad del Bronce en la Europa Atlantica, nos permite proponer la presencia e importancia de este
tipo de elementos y costumbres -y sus derivados- durante la Hispania Céltica en distintas esferas de las

comunidades prerromanas.

Dada la variedad de significados y construcciones que se le han atribuido a MAJANO y TUMULO, se hace

necesario precisar que definimos ambos a nuestro efecto como una acumulacién de piedras artificial

1 Arqueodlogo-Doctor en Historia. Colaborador Honorifico en el Departamento de Prehistoria de la Universidad
Complutense. preyesmo@ucm.es.

2 Este texto sintetiza en unos casos y amplia en otros lo expuesto en mi participacion “Majanos de animas desde
la Paleoetnologia”, en el Coloquio Internacional Sacra Saxa: Creencias y ritos en pefias sagradas, organizado por el
Instituto de Estudios Altoaragoneses y el Gabinete de Antigliedades de la Real Academia de la Historia en Huesca, el 26
de noviembre de 2016.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 34



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

formada sobre el suelo por el depdsito progresivo de cantos de distinto tamafo y por mor de una leyenda
o tradicion. No tiene disefio constructivo previo aparente aunque tiende a formas cénicas mas o menos
truncadas. Esto es, los casos que traemos a colacién no son tumulos en sentido de catafalcos o sepulcros
monumentales?, ni colinas en tanto que «/ugares altos y eminentes»*. Tampoco monticulos terreros que
albergan construcciones megaliticas en su interior, como los innumerables délmenes que se publican como
tal>. En cuanto a majano, vocablo por cierto de origen desconocido, tomamos para comenzar la antigua y

simple acepcidén de «montdn de piedras»® y no otras posteriores que han limitado o alterado su significado’.

Excluimos también de nuestro catalogo de majanos o tumulos, al menos a priori, aquellos monticulos
situados sobre otros elementos de referencia principal, como los de roquedales y tejados. Estos otros
casos, ademas de haber sido reunidos por M. Almagro-Gorbea8, no siempre van aparejados a leyendas de

difuntos o a sus almas, como los que aqui traemos a colacion.

Como veremos mas adelante, nuestros majanos si estan en consonancia con el matiz funerario de otras

acepciones del término tumulo, como la tercera de la actual RAE: «Montecillo artificial con que en algunos

3 Sepultura de piedra levantada del suelo para recibir uno o mas cadaveres.

4 Franciosini Florentin, L. (1620), Vocabolario espafiol-italiano, ahora nuevamente sacado a luz [...]. II parte, Iuan
Pablo Profilio, Iuan Angel Rufineli y Angel Manni, Roma, 479; Mez de Braidenbach, N. (1670), Diccionario muy copioso de
la lengua espafiola y alemana hasta agora nunca visto, sacado de diferentes autores [...],Viena, Juan Diego Kirner, 178.
5 Inter alia Macifieira Pardo de Lama, F. (1942), “Tumulos prehistéricos: inventario descriptivo de los doscientos
ochenta y seis tUmulos prehistdricos hasta ahora descubiertos en la avanzada comarca del Cabo Ortegal”, Boletin da Real
Academia Galega, 23(269-270), 178-186; Blas Cortina, M.A. de (1980), “El timulo dolménico de “El Canton” (Sariego,
Asturias)”, Noticiario arqueoldgico hispanico, 10, 7-38; Lara Cachero, J. (2015), “Obtencidén e interpretacion del modelo
eléctrico 3d de la estructura tumular del yacimiento calcolitico de Villavieja (Granada, Espafia)”, Arqueologia y Territorio,
12, 63-74.

6 Oudin, C. (1607), Tesoro de las dos lenguas francesa y espafola. Thresor des deux langues francoise et espagnolle,
Paris, Marc Orry, 344; Minsheu, J. (1617), Vocabularium Hispanicum Latinum et Anglicum copiossisimum, cum nonnullis
vocum millibus locupletatum, ac cum Linguae Hispanica Etymologijs [...], Londres, Joanum Browne, p. 122; Mez de
Braidenbach, 1670, p. 178.

7 El primer diccionario de la RAE (1734: 459) define MAJANO como «montoncillo de piedras, que se pone en el campo,
para dividir las heredades o sefalar los caminos». El de 1803 incorporara nuevas acotaciones de posicién que marcan la
descripcion actual: «1. m. Montdn de cantos sueltos que se forma en las tierras de labor o en las encrucijadas y divisién de
términos». No aparece en los diccionarios, en cambio, la deformacidon y cambio semantico de MANJANO (= majano), como
«construccion de piedras de forma redonda [hecha por el hombre], con tuneles en el interior donde viven los conejos»
en algunas partes, por ejemplo, de La Mancha: Frank (2012), “Diccionario calducho: Palabras técnicas, utensilios y
aperos”, Villahermosa: www.calducho.com/paginas/diccio01.htm (acceso 15-08-2016). Real Academia Espafiola (1734),
Diccionario de la lengua castellana, en que se explica el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, con
las phrases o modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes al uso de la lengua [...], Tomo 1V,
Madrid, Real Academia Espafola. Real Academia Espafiola-herederos de Francisco del Hierro; Real Academia Espafiola
(1803), Diccionario de la lengua castellana compuesto por la Real Academia Espafiola, 4, Madrid, Ed. Viuda de Ibarra.
8 Almagro-Gorbea, M. (2006), “El ‘Canto de los responsos’ de Ulaca (Avila): un rito celta del Mas Alla”, ‘Ilu. Revista
de Ciencias de las religiones, 11, 5-38; Id., (2015), “Sacra Saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de adivinacion de la
Hispania Celtica”, Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 22, 329-410; Id. (2017), “Sacra Saxa: una propuesta de clasificacion
y metodologia de estudio”, Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefias sagradas.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 35



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

pueblos antiguos era costumbre cubrir una sepultura». En concreto, estamos ante una practica de depositar
o lanzar piedras de pequefio tamafio —normalmente asibles- que han existido en muchas culturas del
mundo y que perduran hoy dia. Véanse los mojones que se hacen desde Corea a Africa Central y, son bien
conocidos, los rituales del mundo semitico. Depositar una piedra sobre la tumba es la forma de honrar la
visita a las tumbas de los difuntos judios e, igualmente, afio tras afio, se lapida al Diablo en La Meca para
sepultarlo bajo millones de piedras.

Con este trabajo pretendemos profundizar en un tema que ya avanzamos en nuestra Tesis Doctoral de

20129, recopilando lo alli expuesto y ampliando fuentes y casos de estudio en la Peninsula Ibérica.

2. Fuentes

La practica de lanzar piedras a montones que se hallan cerca de caminos y que suelen aludir a difuntos
mas o menos legendarios esta acreditada en la Peninsula Ibérica y Europa. Tales testimonios aparecen a lo
largo de la Historia y en fuentes de distinta naturaleza, lo cual ha de considerarse clave para sospechar de

la existencia de una practica y/o concepto estructural comuin o recurrente en este sentido:

0 Tradicion Oral. Testimonios fruto del trabajo de campo que hemos realizado nosotros mismos y de
la que no hay testimonios o apenas existen unas pocas palabras al respecto. Ejemplo de ello ha sido el caso
de la Oliva de Macario de Los Navalucillos (Toledo), donde a la visita y contacto con gente del lugar, han
sido fundamentales las aportaciones de José Manuel Illan (n. 1976) y la de Dustiano Olmedo (n. 1953)1°,

sin cuyos relatos hubiera sido francamente dificil conocer una creencia al borde de la extincidn.

0 Trabajos etnograficos y antropoldgicos. Estos usos han sido recogidos desde el siglo XIX en distintos
articulos y compendios etnograficos y/o antropoldgicos relativos a Espafia y Portugal. Estas creencias y ritos
se han plasmado con frecuencia como menciones descontextualizadas, sin caracteristicas ni localizaciones,
formado parte de descripciones generalalistas!!. Tampoco eran tales majanos o leyendas analizados mas
alld del recurrente origen ancestral indefinido o como parte de un equipaje romano que, a su vez, fue

copiado de los griegos. Ejemplo de ello, inter alia, son J. Leite de Vasconcellos'?, F. Martins Sarmento!3, P.

9 Moya-Maleno, P.R. (2013), Paleoetnologia de la Hispania Céltica: Etnoarqueologia, Etnohistoria y Folklore como
fuentes de la Protohistoria, Tesis Doctoral, Universidad Complutense de Madrid, pp. 26, 222, 366, 376, 382, 464-468.
10 Entrevistas realizada por plataformas digitales en abril de 2017.

11 Violant y Simorra, R. [1949](1989), El Pirineo espafiol: vida, usos, costumbres, creencias y tradiciones de una
cultura milenaria que desaparece, Ed. Facsimil, Barcelona, Alta Fulla, p. 498s.

12 Leite de Vasconcellos Cardoso Pereira de Melo, J. (1882), Tradicbes populares de Portugal, Oporto, Livraria portuense
de Clavel Eds., pp. 89s; Id., (1938), Opusculos. Vol. V: Etnologia, Lisboa, Imprensa Nacional de Lisboa, pp. 607-612.
13 Martins Sarmento, F. (1884), “Materiais para a arqueologia do Concelho de Guimaraes”, Revista Guimardes, 1(4),
pp. 161-189.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 36



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Sébillot'#, C. Cabal®, M. Eliade'®, X. Taboada'’, etcétera.

Mas recientemente, hemos de celebrar la activa labor etnografica de investigadores como Eugenio Monesma y
José Miguel Navarro Lépez, en su caso en el Alto Aragon. Gracias a la versatilidad visual y de retroalimentacion
de las redes sociales y del soporte audiovisual logran documentar y gotear al publico de forma especifica
aquellos casos que van testimoniando. Verbigracia el mito de /as Abuelas de Sevil y el timulo que alli se

renueva cada 20 de mayo en Crucelds (Abiego, Alberuela de la Liena y Adahuesca, Huesca)®@.

0 Literatura pintoresca. Aunque sin mayor intencion que la de trasladar al publico las curiosidades de
zonas a las que se viajaba, este género ha arrojado desde el siglo XIX interesantes noticias de majanos en las
cronicas de periddicos y revistas generalistas. Asi contamos con el relato de J. Tudela® en La Tierra de Segovia

acerca de La fiesta del Voto en El Royo (Soria) y el timulo del camino de la ermita de la Virgen del Castillo.

Las incorrecciones y decadencia del pintoresquismo?® no acabaron con este tipo de noticias en prensa local.
Estas y todo tipo de panfletos turisticos en papel y web siguen siendo hoy dia para el investigador un primer
cabo del que tirar para buscar mas bibliografia, hacer trabajo de campo o constituir directamente el Unico

testimonio al respecto en una Espafia rural ya desmemoriada o abandonada.

0 Literatura clasica y medieval. La Literatura europea y peninsular presenta a lo largo de la Historia
informaciones relevantes para nuestra investigacion. Algunas de las aportadas por los autores grecolatinos
ya han sido puestas de manifiesto por investigadores de la Antigliedad e historiadores de la religién, como
sucede en el caso de los §ppa griegos (Antikleides, FgrHist 140F 19; Ant. Pal. V 6 y VI 253). Noticias como
la de los tumulos que ordend hacer Dario antes de cruzar el rio Artiscos —actual Arda en la Tracia- en su
campafa contra los escitas hacia el 513-512 a.C. son bien conocidas y anclan este tipo de tradiciones
cuanto menos a finales del primer milenio antes de la Era (Hdt. IV 92):

« XCII. Partid, Dario de aquel campo, dio con otro rio que lleva el nombre de Artisco, y corre por el pais de

las Odrisas. Junto a aquel rio, habiendo sefialado cierto lugar, se le antojé dar orden a sus tropas de que al

14 Sébillot, P (1904), Le folkl-lore de France, Paris, Librairie orientales & americaine. Ed. E. Guilmoto.
15 Cabal, C. [1943](1988), “Mitologia ibérica”, F. Carreras (dir.): Folklore y costumbres de Espafia, Vol. I, Rep.
Facsimil, Madrid, Eds. Merino, 165-288.
16 Eliade, Mircea [1949](2000), Tratado de historia de las religiones. Morfologia y dialéctica de lo sagrado, Madrid,
Eds. Cristiandad.
17 Taboada, X. (1965), O culto das pedras no noroeste peninsular, Verin, Real Academia Galega.
18 Monesma Moliner, E. (dir.) (1992), Romeria de Crucelds. Mayo de 1988, DVD, Huesca, Pyrene, P.V; Id.,
(dir.) (2000), La Fiesta de las Abuelas en Adahuesca, DVD, Huesca, Pyrene, P.V.
19 Tudela, J. (1920), “Por tierras de Soria. La fiesta del Voto 1", La Tierra de Segovia, 15 de julio de 1920. p. 4.
20 Aymes, J.-R. (1983), “Esbozo de una lectura ideoldgica del Semanario Pintoresco Espafiol (1836-1841)", A. Gil
Novales (coord.): La Prensa en la revolucion liberal: Espafia, Portugal y América Latina, 277-288.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 37



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

pasar dejase cada cual su piedra en aquel mismo sitio, y habiéndolo cumplido todos, continué marchando

con su gente, dejando alli grandes montones de piedra»

Otros pasajes literarios posteriores pero igualmente célebres, sin embargo, han pasado desapercibidos y
no han recibido la atencion necesaria. He de agradecer al profesor M. Almagro-Gorbea el haberme puesto
en conocimiento de uno medieval procedente de la cada vez mas valorada épica castellana?!, en concreto
del pasaje de la Gesta y Crdnica de los Siete Infantes [de Lara/Salas] en el que se decide cdmo ajusticiar

al traidor Ruy Velazquez. Asi quedd recogido y sistematizado por R. Menéndez Pidal®?:

[...]

Los unos dezian: «Sefora, cada dia un miembro le tajad»;
los otros dezian: «Seflora, mandaldo desollar»;

otros le dezian: «Por Dios, vamoslo a quemar»;

los otros le dezian: «Sefora, vamoslo a apedrear».

515 Alli fablo dofia Sancha, oiredes que dira:

[...]

alcaldo agora en dos vigas, pies e manos le atade,

de los que finaron en la batalla vénguese agora su linaje:
escuderos e caballeros, e los que pudieren alcancare,
525 con langas e con bofordos todos vengan alangar,
que las carnes del traidor hayan a despedacar,

e desde que cayere en tierra apedreallo han».

Como dofia Sancha mando, asi a fazerlo van.

Veriedes las carnes del traidor todas a tierra caen,

21 Fernandez de Escalante Moreno, M.F.]. (1981), Del Derecho Natural de los Héroes al de los hombres: la épica
castellana y la Blutrache germanica. La saga de los Infantes de Lara y el eco de un viejo mito Indoeuropeo, Granada,
Universidad de Granada; Garcia Quintela, M.V. y Delpech, F. (2013), El arbol de Guernica: memoria indoeuropea de los
ritos vascos de soberania, Madrid, Abada; Almagro-Gorbea, M. (2008-2009), “Pervivencia del imaginario mitico celta
en las leyendas “sorianas” de Gustavo Adolfo Bécquer”, Studi Celtici, 7, 207-233. Id., (2010), “De la Epica celta a la
Epica castellana. La Literatura como nuevo campo de estudios de la Hispania Céltica”, Cuadernos de Arqueologia de la
Universidad de Navarra, 18**, 9-40; Id., (2017).

22 Menéndez Pidal, R. (1951), Reliquias de la poesia épica espafiola, Madrid, Espasa-Calpe, 234s. Las versiones que
recogio el hispanista para este relato corroboran la tradicion (Id., 1951: 234s, Crdnica de 1344):

[...] en tal manera que las carnes del traydor fuesen todas partidas en pedacgos, / e desque cayere en tierra,
apedreallo an. /Asi como dofia Sancha mando asi fue fecho, / 530 ca las compafias eran muchas e fue ayna despedacado,
/ e ayuntaron los pedacos, e langaron tantas piedras sobre el, / fasta que fue cubierto dellas, e yazian sobre el
mas de diez carradas / e oy dia quantos por y pasan en lugar de decir Paternoster /lancan todos sobre el sendas piedras,
/ 535 e dizen le que mal sieglo aya la su alma. Amen. / [...]

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 38



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

530 ca la compafa era mucha, aina lo van a despedacar;
ayuntaron los pedacos, piedras sobre el van lancar,
cubriendo fue dellas, diez carradas sobre el yazen.

Agora quantos por i pasan de Paternoster en lugar,

con sendas piedras al luziello van dare,

535 e dizen: «Mal sieglo aya la su alma. Amen».

por esta guisa es maldito aquel que traicion faze;

]

Otras leyendas narran hechos parecidos pero sin timulo asociado, puesto que se identifican como montanas
o formaciones rocosas. Ejemplo de ello seria el mito de la formacion de las Tres Sorores de Sobrarbe -
Monte Perdido, el Cilindro de Marboré y el Pico Anisclo (Huesca)-, segun el cual son tres hermanas muertas
por un vendaval de nieve y piedra. Si entendemos la lluvia de piedra como guijarros y no como granizo,

cada una de esas formaciones son el timulo en si.

0 Historia Comparada y Etnoarqueologia. Desde mediados del siglo XX se han venido consolidando
distintas vias de aproximacion a la Antigiiedad desde los testimonios materiales e inmateriales posteriores
que sdlo encuentran sentido como fruto de Procesos de Larga Duracién al uso de los que enunciara F.
Braudel®. Los estudios comparativos de los historiadores de las religiones clasicas e indoeuropeas?
abrieron caminos para que las tradiciones vivientes o ya documentadas hayan sido analizadas en las
décadas siguientes desde distintas lineas y nomenclaturas —Paleoetnologia, Arqueoetnologia, Etnohistoria,

etcétera-.

Para nuestro proposito, como hemos resefiado, ha sido M. Almagro-Gorbea quien, desde su articulo acerca
del Canto de los Responsos®>, ha penetrado con mas fuerza en el rastreo y trasfondo de los rituales
de lanzamiento de piedras con sentido magico. El hecho de que los monumentos y tradiciones por él
investigadas estén circunscritas a grandes bloques rocosos?® nos llevé a tomar en cuenta también en
nuestra Tesis aquellas otras leyendas y tumulos a ras de tierra cuyo analisis igualmente consideramos

pueden ayudarnos a comprender mejor la Edad del Hierro. En Ultima instancia, hemos de congratulamos

23 Braudel, F. (2002), Las ambiciones de la Historia, Barcelona, Critica.

24 Inter alia, Brelich, A. (1953-1954), “Un culto preistorico vivente nell'Italia centrale. Saggio storico-religiosos sul
pelegrinaggio alla SS. Trinita sul Monte Autore”, Studi e Materiali di Storia delle Religione, 24-25, 36-59; Pettazzoni, R.
(1958), “1l metodo comparativo”, Numen, 6, 1-14; Dumézil, G. (1954), Rituels indo-européens a Rome. Paris, Librairie
C. Klincksieck.

25 Almagro-Gorbea, 2006.

26 Almagro-Gorbea, 2015y 2017.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 39



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

de la busqueda y estudio de los casos altoaragoneses realizado por J.M. Navarro. A él debemos algunos de
los item aqui recogidos, los cuales los ha puesto gentilmente a nuestra disposicion con todo lujo de detalles

incluso antes de su publicaciéon?’.

0 Arqueologia. Ninguno de los majanos tradicionales con leyendas adscritas que aqui hemos
documentado ha sido excavado arqueoldgicamente segun la informaciéon que manejamos. Esta realidad
lastra cualquier estudio cuya intencidén sea la de conocer el origen y tipologia de tales acciones antrdpicas,
si bien, como abordaremos mas adelante, tampoco creemos que una intervencién consiguiera despejar

todas las incognitas.

Por el contrario, son sobradamente conocidos los diferentes tipos de tumulos formados por acumulacion
de piedras en contextos arqueoldgicos de Europa, cuanto menos desde el Neolitico. A esta cronologia
pertenecen algunas de las conocidas necrépolis tumulares del Norte de la Peninsula Ibérica?®; en el Pais Vasco
autores como X. Pefialver? han propuesto identificar los timulos y cromlech como elemento identitario de
las poblaciones pastoriles del Bronce y de la Edad del Hierro, firmes y separadas del resto de comunidades
prehistéricas peninsulares. Se trata de un fendmeno con clara presencia en el mundo atlantico3®, donde
cairns y barrows también han sido excavados, como el irlandés junto a la Lios na Riogh (Knockiveaghg, Co
Down), datado en el 3060+170 BC3'.

Otras necrdpolis, como la de Colomina (Gerb, Lérida), volveran a sefialar con tumulos las tumbas durante el

Bronce Final-Campos de Urnas32. Tal tradicidn funeraria seguira vigente en la Ultima etapa de la Prehistoria

27 Navarro Lépez, J.M. (2017), “Tumulos, descansaderos y montones de piedras. Leyendas y rituales en torno a las
creencias de la fijacion del alma en el territorio”, Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefias sagradas.

28 Gonzalez Alvarez, D. (2016), Poblamiento y antropizacion de la montafia occidental cantabrica durante la prehistoria
reciente: una aproximacion desde la arqueologia del paisaje. Tesis Doctoral. Universidad Complutense de Madrid, 155-
170.

29 Pefialver Iribarren, X. (2001), “El Bronce Final y la Edad del Hierro en la Euskal Herria atlantica: Cromlechs y
Castros”, Complutum, 12, 51-72.

30 Martin, M. [1703](1999), “A description of the Western Isles of Scotland circa 1695”, M. Martin y D. Monro: A
description of the Western Isles of Scotland circa 1695; A Late Voyage to St Kilda; A Description of The Occidental i.e.
Western Islands of Scotland, Edimburgo, 13-231, p. 151s; Sébillot, 1904, pp. 235s y 345-349; Tanguy, B. (2001), “La
pierre dans le paysage toponymique en Basse-Bretagne”, J.-Y. Eveillard (ed.): La pierre en Basse-Bretagne. Usages
et représentations, Brest, 5-26, p. 12; Cummings, V. y Fowler, C. (2007), From cairn to cemetery: an archaeological
investigation of the chambered cairns and early Bronze Age mortuary deposits at Cairnderry and Bargrennan White
Cairn, south-west Scotland, Cambridge, British Archeological Reports.

31 Campbell, E. (2003), “Royal inauguration in Dal Riata and the Stone of Destiny”, R. Welander, D.J. Breeze y T.O.
Clancy (eds.): The Stone of Destiny. Artefact and Icon. Society of antiquaries of Scotland, Edimburgo, 43-59, p. 49;
FitzPatrick, E. (2003), “Leaca and gaelic inauguration ritual in medieval Ireland”, R. Welander, D.]J. Breeze y T.0. Clancy
(eds.): The Stone of Destiny. Artefact and Icon, Edimburgo, 107-121, pp. 114 y fig. 35.

32 Lopez, 1.B., Fernandez, M. y Lafuente, A. (1991), “La necropolis d’incineracié de la Colomina 1 (Gerb, La Noguera):
metodologia i classificacio de les estructures tumulars”, Limes, 1, 87-114.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 40



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

y, asi, son innumerables las necrépolis de la Hispania Céltica y de la Ibérica que han sepultado las
cremaciones bajo montones de piedras. Unos tumulos mas voluminosos y meticulosos, otros mas menudos
y desarreglados.

La romanizacién y cristianizacién parece prescindir de este rito mortuorio. No sera hasta los siglos IX-X
cuando los montones vuelvan a aparecer de nuevo, asociados a algunas tumbas islamicas de al-Andalus.
Tras el preceptivo enrasamiento de los enterramientos -la taswiyat al-Kubur- «eran cubiertos por un
pequeno tumulo de tierra o piedras, tal como se hizo con la tumba del profeta y una hija de este (adoptando
una forma gibosa)»3*, pero tampoco sera una norma generalizada. Durante la época emiral el rito funerario
andalusi destacara por arrastrar tradiciones peninsulares anteriores y la ausencia de unas pautas claras,
en este caso, por la ausencia de sefialamientos externos. Del mismo modo, aunque a partir del siglo X la
estricta escuela maliki se convierta en doctrina oficial de al-Andalus y perdure hasta el siglo XVI a través de

algunos moriscos, sus normas solo seran guardadas por los seguidores de tal rama sunnita3°.

En este sentido, un vistazo arqueoldgico a vuelapluma de algunos majanos de animas que sirven para este
estudio no evidencian espacios necropolitanos islamicos. Mas frecuentemente estan vinculados a ermitas
locales y supracomunales asi como en las cercanias de castros de la Edad del Hierro, como sucede en con

los ejemplos sorianos de Inodejo y El Royo3*.
3. Problematica

El estudio de los majanos de animas, ademas de los problemas ya expuestos en el epigrafe anterior,
presentan diversas dificultades que el investigador debe conocer, controlar y enfrentarse para construir
hipétesis e interpretaciones verosimiles y convincentes. Podriamos resumir que los principales escollos
derivan de:

- la calidad del registro existente
- la profundidad del estudio

- la interpretacion de los datos

33 P.e. Baquedano Beltran, I. (2016), La necrdpolis vettona de La Osera (Chamartin, Avila, Espafia), Alcala de Henares,
Museo arqueoldgico regional.

34 Chavet Lozoya, M2., Sanchez Gallego, R. y Padial Pérez, J. (2006), “Ensayo de rituales de enterramiento islamicos
en al-Andalus”, Anales de Prehistoria y Arqueologia, 22, 149-161, p. 155. }

35 Chavet et al., 2006, p. 156s; Chavet Lozoya, M. (2016), Los rituales de enterramiento islamicos en Al-Andalus (ss.
VIII-XVI): Las tumbas tipo Lahd. Arqueologia de la muerte en Madinat Lurqa, Tesis Doctoral, Universidad de Granada.
36 Aldea Chacobo, F. (1972), “Nuestra Sefiora de Inodejo”, Revista de Soria, 17, s.p.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 41



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Desde un primer momento es evidente que, como ocurre en Arqueologia, tenemos un déficit en el propio
conocimiento de los datos a analizar. La naturaleza misma de la investigacion en Ciencias Sociales y
Humanidades nos hace ignorar la profundidad de muestreo obtenido. Este hecho aumenta en un contexto
de remodelacién antrépica que ha sido acrecentado por los vertiginosos cambios postindustriales. En una
Peninsula Ibérica que ha perdido buena parte de su poblamiento rural, hemos podido constatar en algunos
casos la casi total pérdida de la tradicidon por la muerte y emigracién de sus moradores. Entre los que han
quedado, los desplazamientos con vehiculos a motor en caminos y la remodelaciéon de los mismos y de las
parcelas con maquinaria pesada ha sido su puntilla. Ya no se deambula por el campo a pie o a paso animal
hacia las suertes o pozos, con tiempo para coger una piedra y depositarla en el lugar convenido; tampoco
se transitan con frecuencia los itinerarios en los que se enclavan los majanos. Asi lo constatamos en Los
Navalucillos: el majano que antiguamente abrazaba una vieja oliva ha desaparecido y ni arquedlogos
oriundos de alli (Inf.: Illdn), ni jévenes agricultores supieron remitirnos al arbol exacto. La Oficina de
Turismo ni conocia esa creencia. Fueron un agricultor experimentado y un emigrante (Inf.: Olmedo) los que
nos confirmaron cual era: un ejemplar al lado del camino, con una cruz grabada practicamente invisible, en

el que apenas habia un par de cantos, testimonio de que algun vecino todavia realiza la practica (Fig. 1a).

Fig. 1: @) Olivo de Macario ya sin
majano (Los Navalucillos, Toledo);
b) Monton de grandes piedras
con cruz junto a la casa de Vista
Azul (Alhambra, Ciudad Real),
ejemplo de falso positivo sin
haber testimonio de tumulos en la
zona; c) Ejemplo de falso positivo
por falta de documentacién y de
vecinos en el medio rural en la zona
de Inodejo (Las Fraguas, Golmayo,
Soria); y d) Descansadero de
Petra (Escartin, Huesca), ejemplo
de sustituciéon de las piedras por
otros materiales —boj- con idéntica
funcion. Foto d): c.p. Navarro.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ' 42



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

La mecanizacion de la agricultura también ha creado todo tipo de pedreras en las lindes que aporta
numerosos falsos positivos en el medio rural. Esto sucede tanto si topamos con amontonamientos que
comparten rasgos -incluso la cruz (Fig. 1b)-, como si estamos en una zona de estudio con certeza de
majanos de animas, como en el caso de Inodejo. Si bien en este caso soriano pudimos encontrar los
majanos —-enormes y sefalizados con una cruz-, el despoblamiento en el que estdn sumidas las aldeas
espafiolas impide encontrar informantes que eviten al investigador perder parte de su tiempo en cerciorar
que los montones que deja atras no son los que esta buscando (Fig. 1c). Y es que, ademas de la tradicional
desconfianza hacia el forastero, apenas quedan personas mayores ya y las que subsisten estan acantonadas
en sus casas; los eruditos locales, como maestros y curas, fallecieron y los nuevos ya no viven en la aldea
ni tienen un conocimiento amplio de su entorno; si queda poblacién local activa ha emigrado o son familias

urbanitas neorrurales que no siempre tiene lazos con en el nucleo en el que se asientan¥.

Otro factor que entorpece el cOmputo y sistematizacion de los majanos es el aumento del montafismo,
del senderismo ludico y de las rutas peregrinas. Es de sobra conocida la tradicién de construir majanos
en las cumbres y en las rutas de montafia como testimonio de paso de los excursionistas. Asimismo, el
afianzamiento y aumento de las rutas de peregrinaje a Santiago de Compostela han acelerado el crecimiento
de algunos tumulos en sus itinerarios, como sucede con el de la Cruz de Fierro de Foncebaddn (Santa
Colomba de Somoza, Ledn) y el nacimiento de otros. Asimismo, sospechamos, esta practica ha saltado por

imitacién a otras peregrinaciones y romerias locales.

Por su parte, en el supuesto de poder excavar alguno de los majanos que estudiamos, cabria esperar la
imposibilidad de datar el montdn de piedras ante su idiosincrasia y naturaleza pétrea. Mas que localizar un
fosil director, seria notable lograr resultados radiocarbdnicos de la presencia —intencionada o no- de algun
resto bioldgico sepultado por él. No menos importantes deben ser los esfuerzos para conseguir dataciones

y reconstrucciones paleoambientales que contextualicen cada majano en su paisaje (Fig. 2).

Por esta razén, en segundo lugar, un estudio que no haya sido sistematico en los casos tratados debe
ser considerado como una aproximacion mas que como una investigacion exhaustiva y definitiva. Y ese
es nuestro caso. Estimamos hemos logrado aglutinar los casos que figuran en la bibliografia etnografica
generalista y nos hemos adentrado en algunas zonas gracias a investigadores e informantes pero todavia

estamos lejos de de haber profundizado en el tema.

37 Testimonio de ello fue el que, ante el desconocimiento de las leyendas de la zona, nos remitieran a la informacion
de Wikipedia.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 43



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

A

Fig. 2: Importancia del paisaje para contextualizar los majanos de animas a tenor de dos imagenes del
mimo entorno del majano del camino de la ermita de la Virgen de El Castillo (El Royo, Soria), A) a principios
del siglo XX y B) actual. Fuente: A) Archivo Historico Provincial de Soria, Bellezas Sorianas, 1919: https://
molmarca.files.wordpress.com/2012/01/royo002serie-1919.jpg (acceso el 15-XII-2016). B) https://
molmarca.files.wordpress.com/2012/01/rocas-actual.jpg (acceso el 15-XII-2016).

En cuanto a los testimonios por conocer, es dificil avanzar nuevas noticias en publicaciones locales, por la
tirada corta y no digitalizada —peridédicos comarcales, hojas parroquiales, autoediciones, etcétera-, por la
importancia anecdoética que se le da a estos majanos de animas, o por la amplia variedad de nomenclaturas

con las que se denominan. Las mas comunes son tumba, montones y lucillos?® en castellano, (a)milladoiros

38 Llama la atencidn la coincidencia de la denominacidn de /ucillos ‘cajita sepulcral noble’ en el topdnimo de uno de los
casos estudiados, Los Navalucillos, supuestamente por las tumbas rupestres tardoantiguas y medievales existentes en
los berrocales.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ' 44



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

en Galicia o carneiros, moledros/moledos/melédros y Fiéis de Deus en Portugal. Algo similar sucede con
la bibliografia formal. Es necesario escudrifiar y releer los viejos trabajos etnograficos y antropoldgicos asi
como las compilaciones de literatura oral tradicional e histérica. Se trata de una labor inabarcable pero

necesaria a la luz del mencionado testimonio del cantar de Los Siete Infantes.

En cuanto a los tumulos conocidos y en uso, también puede resultar dificil ampliar su conocimiento si
se plantean excavaciones arqueoldgicas. Estamos ante leyendas y practicas consuetudinarias toleradas
por la Iglesia enraizadas en las poblaciones, por lo que podemos encontrarnos sin autorizacién de los
propietarios del terreno y con la animadversiéon de la poblacion local. Ante este panorama, la posible
ventaja de un investigador local —conocimiento de personas, etcétera- queda practicamente anulada. Por
su parte, la entrada de investigadores foraneos en el medio rural para estudiar tradiciones vivas bien puede
ser contraproducente, por los posibles efectos que los estudios conlleven, tanto por la creacion de una
autoconciencia folkloristica —-recreaciones turisticas, neopaganismos, etcétera*°-, como por el efecto inverso
para la autoestima de unas comunidades en continua denigracién desde el mundo urbano?*, especialmente
ante la mas que probable posibilidad de desmontar cientificamente las cronologias y axiomas de la oralidad.
Eso sin contemplar el posible dilema ético que para los investigadores deberia representar, como ocurre
con otras religiones*!, lo que significa antropoldgicamente violar ese canchal aparentemente inofensivo. No
deja de ser un espacio sagrado en el que toda ruptura de lo inmanente puede equipararse a una violacion

del lugar y a una fractura de la linea que los une -piedra sobre piedra- al Pasado.

El tercer y Ultimo problema es relativo a la interpretacion arqueoldgica del fendmeno. Creemos muy probable
que la cronologia que pudiera extraerse cefiiria mas de un montén a fechas modernas, medievales como
mucho. Dichos contextos y la falta de pruebas tangibles bastarian a cualquier epigono de la Arqgueologia de
la [consabida] Materialidad*? —o a un mal penalista como diria Menéndez Pidal*3*- para invalidar extrapolacion
alguna con la Antigliedad. Por el contrario, consideramos que, aun anhelando poder documentar en algin
caso la coetaneidad prerromana que barajamos, es tanto igual importante no limitar la capacidad de las

tradiciones para reelaborarse y aplicarse en nuevos contextos y, asi, concebir el testimonio medieval o

39 Marti i Pérez, J. (1996), El folklorismo: uso y abuso de la tradicion, Barcelona, Ronsel, pp. 70 y 187.

40 Moya-Maleno, P.R. (e.p.), “Del Tio Honorio al Tio de la Vara. El “catetismo” mediatico como estigmatizacién de las
fuentes folkldricas en la Peninsula Ibérica para la (pre)Historia”, Pedro Echevarria Bravo. Musicas y etnomusicologia en
La Mancha, Almedina.

41 Ruiz Taboada, A. (2014), “La gestion de los cementerios histdricos: la muerte como disputa”, Complutum, 25(1),
203-215.

42 Gonzalez Ruibal, A. (2012), “Hacia otra arqueologia: diez propuestas”, Complutum, 23(2), 103-116. DOI: http://
dx.doi.org/10.5209/rev_CMPL.2012.v23.n2.40878, p. 111; Gosselain, O.P. (2016), “To hell with ethnoarchaeology!”,
Archaeological Dialogues, 23(2), 215-228. D0OI1:10.1017/51380203816000234

43 Menéndez Pidal, 1951, p. XX.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 45



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

moderno como recreacion mas o menos aleatoria de sistemas mentales anteriores. Esto es, hemos de
incidir en que los mecanismos que rigen las sociedades antiguas y actuales son mucho mas ricos que lo que
del registro arqueoldgico puede dilucidarse y, por tanto, hemos de desarrollar estrategias etnoarqueoldgicas

qgue propongan hipotesis e interpretaciones sobre la suma de fuentes de distinta naturaleza*.
Localizacion y caracteristicas

Las practicas y leyendas de ir amontonando pequefios cantos en la Peninsula Ibérica constituyen unas
interesantes costumbres de las que, como hemos sefialado, pocos investigadores se habian fijado en ellas.
Sélo establecer tipologias, mencionar su testimonio aislado y, en su caso, definirlos como hijos de mundo

grecorromano o como ritos antropoldgicos genéricos ancestrales.

A poco que se estudia el Folklore hemos podido constatar en Espafia y Portugal mas de una cuarentena de
localizaciones de montones a ras de tierra en un fendmeno que se extiende, cuanto menos, en un triangulo
desde el extremo noroccidental de Galicia al Pirineo Central a la Meseta Sur (Fig. 3). Esta distribucion
constata que se circunscriben en gran medida a la Hispania Céltica*>, adentrandose en la ibérica sélo en los
casos aragoneses. Como ocurre en otras tantas costumbres, estos timulos se concentran especialmente
en las areas geograficas abruptas —Mazizo Galaico, Cordillera Cantabrica, Pirineos, Sistema Ibérico, sierras
carpetoveténicas y Montes de Toledo-. No en las llanuras mesetefias pero tampoco en las mas altas
quebradas, sino mas bien en terrenos adyacentes, como evidencian los ejemplos de Somontano aragonés
o de las sierras sorianas. A este respecto, tampoco debemos sacar conclusiones locacionales del mapa
resultante dado que, entre otras razones, podrian responder al secular atraso econdmico de estas zonas

y/o, por ende, también del mayor interés de estudio por parte de los etndgrafos del siglo XX y XXI.

44  Santos Estévez, M., Parcero, C. y Criado, F. (1997), “De la arqueologia simbdlica del paisaje a la arqueologia de los
paisajes sagrados”, Trabajos de Prehistoria, 54 (2), 61-80; Garcia Quintela, M.V. (2006), “El estructuralismo en Historia
de las Religiones”, M.C. Marin y J. San Bernardo (eds.): Teoria de la Historia de las Religiones: las escuelas recientes,
Sevilla, 69-122; Balbin, P., Torres, J.F. y Moya-Maleno, P.R. (2007), “Lo que el viento no se llevd. Interdisciplinariedad,
metodologia y practica para el estudios de la Hispania céltica”, R. Sainero (coord.): Pasado y Presente de los Estudios
Celtas, La Corufia, 75-108; Moya-Maleno, P.R. (2008), “Etnografia y Etnohistoria aplicadas a la Hispania Céltica”, OrJIA
(coords.): Actas de las I Jornadas de Jovenes en Investigacion Arqueoldgica: dialogando con la cultura material (JIA
2008), Vol. 1, Madrid, 215-222; Id., 2013; Almagro-Gorbea, M. (2009), “La Etnologia como fuente de estudios de la
Hispania Céltica”, BSAA arqueologia, LXXV, 91-142; Garcia Quintela y Delpech, 2013; Torres-Martinez, J.F. (2011), E/
Cantabrico en la Edad del Hierro. Madrid, Real Academia de la Historia.

45 Untermann, J. (1983), "Die althispanischen Sprachen”, H. Temporini y W. Haase (eds.): Aufstieg und Niedergang der
rémischen Welt [=ANRW], II (29.2), Walter de Gruyte; Id., (1992), “Los etndnimos de la Hispania antigua y las lenguas
prerromanas de la Peninsula Ibérica”, M. Almagro-Gorbea y G. Ruiz Zapatero (eds.): Paleoetnologia de la Peninsula
Ibérica, Madrid, 19-33, p. 27.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 46



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

- f
B St /
N B ~
"L oegt #"‘H'\"Ea: e WL
A o . W :
o 12 44 ! b
i g x M \ 7
' y *-_ e | A gge & ' )
F A a . g . . & E-Il.qu-ﬁ
i .:g K 95 i I o
g # f
L ] A
I'El = -.‘

e
Y
L)

e

L e 4 ] Ay . a T . Majanos de Amimas

A Pefias de Animas

0 100 km

ol  ajars de Animas |

Fig. 3: Dispersidon de majanos de animas y pefas de animas. Majanos: 1, Amilladoiros, Campo da Armada-
San Andrés de Teixido (Cedeira); 2, Cedeira; 3, Vio (San Cristobal das Vifias); 4, Virgen de la Pastoriza
(Arteijo); 5, A Pedro do Santo, Monte de Ramil (Vids, Abegondo); 6, Cesuras; 7, Trasanquelos, Cesuras);
8, A Porta-San Pedro (Sobrado); 9, Mellid; 10, Monte do Gozo (Santiago de Compostela); 11, Piedrafita del
Cebreiro; 12, Cruz de Fierro (Foncebaddn, Santa Colomba de Somoza); 13, Cruz da Portela (Padornelo,
Lubian); 14, Francoim (Sedim, Felgueiras); 15, Carneiro (Marecos, Penafiel); 16, Covadonga (Cangas de
Onis); 17, Sierra de Quilamas (La Bastida-Navarredonda de la Rinconada); 18, Montén de Cantos (La
Alberca); 19, Olivo de Macario (Los Navalucillos); 24, Mojon de cantos (Sierra del Alto Rey); 25, San
Leonardo de Yagle; 26, Pefias de la Virgen (Las Fraguas, Golmayo); 27, Senda de la Ermita Virgen del
Castillo (El Royo); 28, Santos Nuevos (Almarza); 29, Zarranzano (Sepulveda de la Sierra, Almarza); 30, Alto
de San Anton (Ventosa); 31, Castillo (Vozmediano); 32, Monticulo (Vozmediano); 33, Cruces (Montoro de la
Mezquita, Villarluengo); 34, Camino de Caldearenas a la Virgen de los Rios (Javierrelatre, Caldearenas); 35,
Tumba de las Abuelas (Adahuesca-Abiego); 36, Montdn del Gitano (Alcala del Obispo); 37, Piedra del Pollero
(Castejon del Puente); 38, Montdn del Diablo (Monzén); 39, Agujero del Diablo (Almunia de San Juan); 40,
Cruz (Torre La Ribera); 41, Descansadero de Petra (Escartin); 42, Pefia de Cansomuerto (Boltana); 43, O
muerto de Oroel (Jaca); 44, Montones del Barranco de los Muertos (Javierrelatre); 45, Monumento a Santa
Paciencia 46, Desansadero de Nocito a San Urbez (Nueno); 47, Tumba de Ruy Velazquez, Literatura-leyenda
(Vilviertre del Pinar). Principales pefias sacras ligadas por supersticién al lanzamiento de piedras
(Almagro-Gorbea: 2015: 342-344): I, Canto de los Responsos (Villaviciosa, Avila); II, Canto de las Animas
(Cardefosa, Avila); III, Piedra de las Animas (Carbellino de Sayago, Zamora); 1V, Penedo das Almas (Serra
do Gerés); V, Penedo das Almas (Ronfe, Guimaraes); VI, Piedra del Diablo (Layana).

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 47



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

El cémputo de los majanos es también relativo ya que algunos casos quedan identificados como un Unico
item en el mapa y tabla cuando en verdad se trata de varios tumulos en las distintas vias de acceso a los
espacios principales en torno a los que se encuentran. Este seria el caso de los tres alrededor del santuario
de Inodejo -el del viacrucis, el de la Cruz de Valbuena y el de la Cruz de la Media Legua-, los que se
ubican en las faldas del Alto Rey (Guadalajara) o la veintena de amilladoiros sobre el Campo da Armada en

cercanias de la capilla de San Andrés de Teixido (Cedeira, La Coruia)?*.

La morfologia y tamafio de los montones también varia. Influye, sobre todo, la asiduidad del rito, la
actualidad de la practica y el volumen de seguidores que tiene. El mayor incremento lo tienen los situados
en torno a ermitas supracomunales, rutas peregrinas y puertos de paso —como los de Foncebadoén (Fig.
4a) o Teixido- y los que han ganado verticalidad por reestructuraciones posteriores*’. Los 100 m? aprox.
del del camino hacia la ermita de los Santos Nuevos de Almarza (Soria) (Fig. 4b) parecen gozar de buena
salud al hallarse en una dehesa no roturada y suficientemente alejada del carril. Por el contrario, tienen
un crecimiento mas lento aquellos que se estan difuminando por la erosion y el laboreo al estar asociados
a parcelas o pistas ya desdibujadas, como los oscenses E/ Espedregal (Mesdn Nuevo-Belsué. Nueno) vy el
Montdn del Gitano (Alcala del Obispo) (Fig. 4c). Otras veces su desaparicion es fruto de un desmantelamiento
explicito, como sucedid con la Oliva de Macario*® o en uno de los del barranco de los Muertos?.

No obstante, el tamafio es un factor delicado como demuestran las tres Pefas de la Virgen de Inodejo: los
dos tumulos del Este son grandes conos de c.81m2 y 90 m? y cerca de 2 metros de altura; el del Oeste,
que paraddjicamente corresponde a la poblacidén mas cercana al santuario —Las Fraguas—, estd compuesto
a su vez de dos pequefios montones que no superan el metro de altura sobre una superficie aproximada
de 24 m? (Fig. 4d). Tal precaucién en cuanto a la interpretacion del tamafio también aumenta a tenor
de la tradicion documentada en Huesca de sustituir —a discrecidn del oferente- el canto por una ramita
vegetal. Esta era clavada o sujeta entre las piedras del mojon, como se hacia con las ramas de boj en los
descansaderos del camino a San Urbez en Nocito (Nueno), en la Pefia Cansomuerto (Ascaso, Boltafia) o en

el Descansadero de Petra de Escartin (Broto) (Fig. 1d) (Inf.: Navarro).

46 Alonso Romero, F. (2017), “Piedras sacras del mundo celta atlantico”, Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefias
sagradas.

47 Por ejemplo, la Cruz de la Media Legua de Inodejo presenta un murete de contencion hacia el Oeste que aumenta
la verticalidad del majano.

48 Desconocemos la razén: éPor el acuchillamiento del camino y el poder cosechar bien el arbol?

49 Uno a cada lado del barranco por el cual discurre el camino de Latre a Latras. Uno de ellos ha desaparecido por las
obras de la actual carretera.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 48



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 4: Distintos tipos de tamafio y morfologia. a) Cruz de Fierro (Foncebadoén, Santa Colomba de Somoza,
Ledn); b) Montdn cercano a la ermita de los Santos Nuevos (Almarza, Soria); c) Montén del Gitano (Alcala
del Obispo, Huesca), en proceso de desaparicidon; y d) Tumulo del viacrucis, a 1,1 km al Oeste del santuario
de Ntra. Sra. de Inodejo (Las Fraguas, Golmayo, Soria). Fotografias: a) www.i5wbe.it/cruzhierro.jpg (acceso
24-1-2017); c) José Miguel Navarro, 2017; b) y d): autor, 2017.

En lo referente a la localizacién especifica de cada majano resulta evidente que una caracteristica basica
es estar junto a una vereda, pues son las que les aportan en caudal humano con el que hacer crecer el
volumen de piedras. Dichos caminos fueron -y son- rutas principales entre pueblos o trochas mas discretas
que hacia ermitas y santuarios, pero, en todo caso estos montones constituyen hitos mas o menos cercanos
al objeto principal. No son el destino final del trayecto. Con independencia de que la caminata finalice en

una ermita o no, los casos que hemos podido analizar se ubican en:

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ' 49



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Salidas de los poblados: p.e. n°s 19
O Prados y dehesas: p.e. n* 26, 28, 15, 36, 44
[l Pastos y puertos de montafia: p.e. 11, 12

0 Zonas remotas. En ascensos a cumbres escarpadas o cerca de acantilados: p.e. n°*s 1, 16, 24, 27.

Otro aspecto interesante a este respecto es el contexto arqueoldégico mdas o menos inmediato a los
tumulos recogidos. Aunque bien pudiera tratarse de meras superposiciones casuales y recurrentes, propias
del devenir histérico, no es menos cierto la asociacion de algunas ermitas con majanos a ambientes y
paisajes de la Segunda Edad del Hierro. Asi se aprecia en el carneiro junto a la capelinha portuguesa de
Senhora do Destérro (Marecos, Penafiel, Oporto), donde en tal entorno también se documentd un ara
dedicada a Nabia®°, divinidad prerromana ligada al paso del Mas Alla. Un nuevo majano aparece en la
senda hacia el espolén de 1,4 ha en la serrania Norte de Soria -1.356 m-, donde se yergue la ermita de la
Virgen del Castillo®! sobre un castro de la primera Edad de Hierro, otro pelendén y otra menor ocupacion
tardorromana®2. 22,7 km al Sur y en conexion mitica con la anterior ermita®3, el santuario de Inodejo** se
encuentra también en pleno contexto celtibérico, con yacimientos como el castro de Cuevas de Soria, a 4

km y a la vista.

En cuanto a la funcidn de los majanos, las justificaciones aparentes argumentan que se lanzan o depositan

piedras principalmente con:

0 Funcidn Propiciatoria

o para el supuesto difunto alli sepultado, para ayudarle a alcanzar la salvacién o para condenar aun

mas su alma en pena.

o para el caminante, para que pueda apaciguar las animas del Purgatorio en su trayecto.

50 Pinho, 1928 en Olivares Pedrefio, J.C. (2002), Los dioses de la Hispania céltica, Alicante, Real Academia de la
Historia-Universidad de Alicante, p. 227.

51 Segun la leyenda la ermita de la Virgen del Castillo de El Royo se construyd al aparecerse a un pastor en 1470, pues
estaba escondida por los moros. De estilo goético, tiene retablos de los siglos XVII y XVIII y una inscripcion en la puerta
reza 1713.

52 Romero Carnicero, F. (1991), Los Castros de la Edad del Hierro en el norte de la provincia de Soria, Valladolid,
Universidad de Valladolid, pp. 94-101; Eiroa, J. (2015), “Aportacion a la cronologia de los castros sorianos”, Cuadernos
de Prehistoria y Arqueologia, 12, 197-202. DOI: http://dx.doi.org/10.15366/cupauam1985.12.017, con refs.

53 Segun la leyenda la Virgen del Castillo era hermana de las virgenes de Las Fraguas -Inodejo- y Lomos de Orio, pero
que se enfadaron entre ellas y quedaron de acuerdo en no verse pero estar lo suficientemente cerca para que se oyeran
las campanas de las tres ermitas.

54 El santuario de Inodejo, que alberga una talla del siglo XIII, data de principios del siglo XVII. Es interesante que
la referencia mas antigua al mismo, de 1621, sefiala que el primer convento de las monjas clarisas de Soria fuera en
Inodejo, por tanto, antes de 1286 (Zamora Lucas, 1984).

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 50



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

0 Funcion Testimonial:

o para dar cuenta en la memoria colectiva de la existencia de un difunto, benefactor o aciago -y mas
0 menos mitico- para la comunidad. En otros casos para recordar que en ese punto paraban las comitivas

funebres.

o para dejar testimonio del transito del caminante por el lugar, caso de los montaneros, etcétera;
mas relacionado con el mundo simbdlico, tiene la mision de recordar a la divinidad o ser magico pertinente

que se ha cumplido la consigna consuetudinaria de frecuentar ese sitio.

Poner una piedra en un montén previo en romerias federativas y rutas peregrinas es una tradicidon bien
conocida cuya explicacion radica, por lo menos exteriormente, en ser testimonio del paso de los individuos.
En el momento de ser depositado o lanzado el canto, el individuo —como oficiante que es— se hace sabedor
que su exvoto deja de ser privativo y se funde con el resto del timulo para ser prueba de la fuerza atemporal
de la masa al tiempo que no pierde su esencia de pertenecer a un orden en el caos pues pertenece a un

territorio y un momento dado.

La relacion de los tumulos con los muertos aparece, en algunos casos, como simples descansaderos del
traslado de fallecidos entre aldeas, como es el caso de E/ Espedregal o del descansadero de Abellada-
Pardineta la Torre (Huesca). Sin embargo, en otros casos, encontramos leyendas en las que los difuntos
son personajes mas o menos legendarios y los espiritus, incluido el de uno mismo: de ahi denominarlos
como majanos de animas. Bajo los tumulos, se narra, esta enterrado un Otro —habitualmente varén- cuya
muerte se conmemora ciclicamente, como la de las ancianas benefactoras de la Fiesta de las Abuelas —20/
V-, o cada vez que se transita por el lugar. Asi se deposita una piedra por el alma del moro finado bajo el
majano de El Royo®s y el bandido de la del Pollero o ante las tragicas muertes de los montones enfrentados

del barranco de los Muertos (Javierrelatre).

Otras veces, cuando los individuos son oriundos de la zona y aunque su muerte fuera violenta, la pedrera
rememora solo a modo de cenotafio, como ocurre en el timulo del camino a la Virgen de los Rios, en
Caldearenas (Javierrelatre, Huesca) o el que hubo en el Olivo de Macario. Ademas de sobreentenderse
que el cuerpo se ha enterrado en camposanto, llama la atencién la viveza que adquiere el relato al ofrecer
datos concretos de los fallecidos: en el primer ejemplo, un “Fernando” de Casa Chaime de Latre, asesinado
en una reyerta con un vecino; y, en el caso toledano, el “tio Macario”, pastor fulminado por un rayo y cuyo

entierro sefialan exactamente el 7 de septiembre de 1929 otros mayores que dicen haber presenciado el

55 Tudela, 1920.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 51



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

funeral (Inf.: Olmedo). La riqueza de datos, desde luego, merece ser contrastada en un futuro para poder
dilucidar si estamos ante procesos de legitimacién de leyendas anteriores —de lo escuchado a lo vivido- o
si, en verdad, se trata de practicas recurrentes que se han generado ante sucesos ciertamente recientes.

En otros casos aparece el mitema en metonimias legendarias, como el trozo de carne bendita que un
forastero tiré y cuyo desprecio le hizo enfermar hasta que subsand su agravio recuperando tal ofrenda
donde hoy se levanta el tumulo del camino de la ermita de los Santos Nuevos de Almazan®®.

Por tanto, parece claro que los majanos mantienen vivo el recuerdo de los finados por su carisma o por
la moraleja que pueda dilucidarse del suceso luctuoso. Pero también es cierto que tras ellos aparece la
propiciacion del buen descanso de las almas del difunto en cuestion. Este deseo, que ha aparecido hasta
ahora como un cumplido, se convierte en argumento principal de otros casos, como en los montones del
Alto Rey, donde los romeros echaban una piedra durante su ascenso “para ayudar a las animas”, o en el
montdn del Gitano, donde se hacia “para evitar que el alma te siguiera”. Estos y otros ejemplos, como los
Fiéis de Deus portugueses, pasan del respeto al terror y nos sitla en un escenario totalmente distinto, el de
la necesidad de “hacer peso sobre el cadaver”’. Esto es, la creencia en la conexién de los mundos paralelos
y en la existencia de paisajes miticos. Aqui es donde entroncan los relatos de otros tumulos recogidos
en Asturias por C. Cabal®® y, muy especialmente, la creencia popular de que los insectos y animales que
circundan la ermita corufiesa de San Andrés de Teixido son animas de los difuntos que peregrinan al lugar
para encontrar el descanso eterno. Puesto que «A San Andrés de Teixido vai de morto o que non foi de
vivo», a priori, es preceptivo dejar testimonio de la presencia de uno mismo depositando una piedra en los
amilladoiros del lugar.

4. Analisis y raigambre céltica

El testimonio en fuentes arqueoldgicas, histdricas y folkléricas de cairns, barrows, amilladoiros, carneiros y
montones de piedras en general que aluden a difuntos y dnimas a lo largo de vias de comunicacion y espacios
naturales de media Europa constituyen un interesante comportamiento humano con mas trascendencia y
“vida” que la meramente pragmatica®.

56 Zamora Lucas, F. (1984), Leyendas de Soria. Las Heras, Soria.

57 Leite de Vasconcellos, 1938, pp. 611s.

58 Cabal, C. (1931), Las costumbres asturianas, su significacion y sus origenes. La familia, la vivienda, los oficios
primitivos, Madrid, Ayuntamiento de Oviedo, pp. 385y ss.

59 Luque Rodriguez, R. (1992), “La romeria de San Andrés de Teixido”, Narria, 59-60, 51-56, p. 55; Garcia Fernandez-
Albalat, B. (1999), Las rutas sagradas de Galicia: perduracion de la religion celta de la Galicia antigua en el folclore
actual, La Corufia, Diputacién de La Corufia, pp. 59 ss.

60 Sensu Gruzinski, S. (1994), La guerra de las imagenes. De Cristobal Colén a 'Blade Runner’ (1492-2019), México
D.F., Fondo de Cultura Econdmica, pp. 20s.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 52



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

A la hora de rastrear en el tiempo el fendmeno y poderlo vincular a aquellos contextos mas susceptibles
de haberlo generado es necesario analizar por separado y en conjunto los datos existentes. En un primer
momento, a priori, resulta sencillo distinguir y aislar aquellos casos fruto del montafismo y de la influencia
del peregrinaje jacobeo moderno, tanto por la situacion de los majanos como por su tamafio y vitalidad.
Pero incluso items tan palmarios como el de Foncebaddn ofrecen interesantes lecturas fruto del doble
trafico de gentes que ha tenido. De una parte, los penitentes hacia Santiago, dejando expresién de su paso
o liberandose de sus pecados -el peso de los cantos- siguiendo el ejemplo de San Silvino. Sin embargo,
también con el flujo en sentido contrario que anualmente llevaba a los segadores gallegos a Castilla. La
obligacién de los nuevos mozos a dejar alli también una piedra en su primera salida hacia la Meseta,
descrita por E. Gil®t, ha de considerarse como el rito de paso de abandonar el territorio en cuerpo pero
no en alma. Esta quedaba fijada en el guijarro y en el Ultimo paisaje afin a los pardmetros identitarios
de depositante (Fig. 5). De este modo, estamos ante el concepto de externacién del alma y recuerdo de
los fallecidos del relato de Dario y de otros posteriores, como el irlandés The Destruction of Da Derga 's
Hostel —del siglo XI sobre un texto del siglo VII d.C.-, en el que los guerreros depositaban un canto en un
cairn antes de la batalla. Si se sobrevivia se volvia a recoger y si no, el majano quedaba como testimonio
de los alli fallecidos®2. Otras similares fueron recogidas por P. Sebillot en Francia®. Por consiguiente, la

costumbre gallega apunta hacia un rito de paso céltico de frontera geografica y metafisica en las puertas

de un momento incierto y drastico.

8 El ndmaro de peregrinos legados & Santiags
desde 190%

NERERR

Fig. 5: Guijarro de los peregrinos en el tumulo de Foncebaddn (Leodn). B) Estadistica de peregrinos desde
1985. C) Segadores gallegos a mediados del siglo XIX camino de Castilla. Fuentes: a) ; b) http://caminoteca.
com/es/about-camino/estadisticas/; c) Gil (1843: 80), xilografia.

61 Gil y Carrasco, E. (1843), “El segador”, 1. Boix (ed.): Los espafioles pintados por si mismos, Madrid, 75-80, pp. 76s.
62 Stokes, W. (1901), “The Destruction of Da Derga 's Hostel”, Revue Celtique, t. 22, 9-61; 165-215; 282-329; 390-
403, p. 169.

63 P. Sébillot (1904: 345-349), entre otros, recoge la de los marineros que al embarcar lanzaban la piedra a la orilla,
supuestamente para decir adids.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ' 53



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Del mismo modo, ain asumiendo que muchos de los timulos catalogados sean postmedievales, la temprana
alusidn a este tipo de sepultura y ritual de lanzamiento de piedras en la gesta de Los Siete Infantes de Salas

arraiga la tradiciéon cuanto menos en la Edad Media cristiana de que:

- hay majanos en los caminos bajo los cuales habia un difunto o partes de él, no necesariamente

como fruto de una condena

- se les lanzaba una piedra

- se les dedicaba una oracion que afectaria a la situacion del alma del finado:
o bien un Padrenuestro en su favor

o bien una maldicidn para que se encuentre constantemente errante.

- algunos majanos ya en el Medievo podrian ser bien altos

No se trata de llevar la tradicién al contexto mismo de la narraciéon -al siglo X, en plena expansion de
Almanzor-, pero tampoco cefiirla a la cronologia de la composicion, refundida hacia 1320%. Como vya
manifestd el propio Menéndez Pidal®®, resulta débil no saber hasta cuando hemos de retrotraer el origen
de la épica medieval pero, con todo, es mas acertado vislumbrar su larga tradicidon y refundiciones que

considerarla tardia o coetanea a la cronologia de los manuscritos conservados.

En este contexto, por ende, las circunstancias histoéricas singulares de la Peninsula Ibérica, con siglos de
raigambre islamica y hebraica, constituyen un siempre necesario referente para indagar el origen de
los majanos de muertos. Sin embargo, consideramos no resulta convincente. Son raras o equivocas las
menciones a un moro enterrado® -los judios ni aparecen- y, a todas luces, apunta a la clasica referencia
al Otro, cuando no al vocablo Celt. *mahr(a), que designa ciertos espiritus, y a veces el demonio®’. Aparte,
ademas de la necesaria diferenciacién entre conquista y aculturacion isldmica®, el al-Andalus nuclear -Sur
y Levante peninsular- es precisamente la zona donde la practica no aparece. Siendo lo légico que el mayor

recuerdo de sefnalizar el enterramiento musulman con piedras fuera alli, por el peso de las tradiciones

64 Menéndez Pidal, 1951, pp. 234s.

65 Menéndez Pidal, 1951, pp. XV.

66 La identidad del finado no queda clara ni en El Royo —un moro o un cura- ni en el timulo de E/ muerto de Oroel
(Jaca), donde segun los informantes puede tratarse de un moro o de un eremita (Inf.: Navarro).

67 Menéndez Pelayo, M. [1880-1882](1978), Historia de los heterodoxos espafioles, Madrid. La Editorial Catodlica, p. 292.
68 Se ha de poner en duda el simplista concepto de unidad y homogeneidad de la poblacién peninsular en los procesos
de conquista, también en el caso de la isldamica: Granja Santamaria, F. de la (1969), “Fiestas cristianas en Al-Andalus
(materiales para su estudio). I: Al-Durr al-munazzam de al-Azafi” en Al-Andalus, XXXIV (1), 1-54; Id., (1970), “Fiestas
cristianas en Al-Andalus (materiales para su estudio). II: Textos de Turtusi, el cadi Iyad y Wansarisi” en Al-Andalus,
XXXV (1), 119-142; Del Rio Martin, J. (Ed.) (1998), Los mozarabes, una minoria olvidada, Sevilla, Fundacién El Monte.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . o4



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

rigoristas, ni siquiera en estas y otras zonas donde el fracaso de la expulsion de moriscos ha sido probado®®
aparece tal tradicién. Todo lo contrario, resulta coherente que importantes areas para nuestro estudio como
las serranias sorianas estuvieran ocupadas para los musulmanes por los ‘ayam y sarra‘inin, un grupo de
atacantes de las tierras entre el rio Duero y las sierras carpetovetonicas descritos como montafieses ni
arabofonos ni cristianos y que en el 939 protagonizaron la batalla de Simancas y una emboscada posterior

contra los musulmanes”®. Otras bolsadas predrabes similares se estdn constando en mas regiones’?.

Otra de las posibilidades habitualmente esgrimidas nos remitiria a las siempre interesantes creencias
grecorromanas, instaladas a raiz de la romanizacion. Como hemos sefalado, un referente constante en
este asunto son los herma, asociados y amparados por Hermes en encrucijadas y lugares de paso para
su proteccion’2. La consagracién divina y el trasfondo funerario debieron ser definitivos, ademas de por la
propia facilidad de construccion, para la sefializacién de los linderos con pedregales (Hyg., Gen. Con. Th.
105). Esta costumbre es rastreable posteriormente en la denominacidon en latin tardio de los montones
como Mercurius y en su fosilizaciéon en castellano en el topénimo morcuero/-a *‘majano’”3. Con todo, el
referente divino clasico tampoco satisface geograficamente la distribucion y el trasfondo de ultratumba que

si atisbamos en los majanos de animas. Tampoco encontramos conexién toponimica’.

Es por ello que el estudio de esas tradiciones populares e histdricas en su contexto y en conjunto desde una
Optica etnoarqueoldgica y de la Historia de las Religiones parece apuntar cuanto menos hacia un sustrato
indoeuropeo que, en el caso de la Peninsula Ibérica, podria aportar contenidos miticos y redibujar las

creencias y las practicas de la Hispania Céltica.

Ademas del propio concepto que subyace en lanzar guijarros, que abordaremos mas adelante, en algunas de
estas tradiciones hallamos argumentos —referencias, caracteristicas, lances, etcétera- a favor del trasfondo

céltico que deben ser tenidos en cuenta. Incluso la larga vida de las vias de comunicacion es un tema

69 Gomez Vozmediano, M.F. (2010), “La expulsion de los moriscos granadinos de la Mancha a inicios del siglo XVII”,
Chronica nova, 36, 67-114.

70 Chalmeta Gendron, P. (1976), “Simancas y Alhandega”, Hispania, XXXVI1, 359-446, pp. 375, 430s.; Barrios Garcia,
A. (1982), “Toponomastica e Historia. Notas sobre la despoblacién de la zona meridional del Duero”, En la Espafia
Medieval, 11. Estudios en la memoria del profesor D. Salvador de Mox¢, I, 115-134, p. 128.

71 Bernal Estévez, A (1998), Poblamiento, transformacion y organizacion social del espacio extremefio, Mérida, Junta
de Extremadura, p. 32; Martin Viso, I. (2002), “Espacio y poder en los territorios serranos de la regién de Madrid (siglos
X-XII1)", Arqueologia y Territorio Medieval, 9, 53-84, pp. 56ss.

72 Marco Simén, F. (2017), “Sacra Saxa en la tradicion romana”, Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefias sagradas.

73 RAE, 1992, p. 992; Ranz Yubero, J.A. y Lopez de los Mozos Jiménez, J.R. (2001), “Contribucion lingUistica al estudio
de algunas raices fitotoponimicas de la sierra norte de Madrid”, Anales del Instituto de Estudios Madrilefios, 41, 377-392,
p. 383 §108.

74 En el puerto de la Morcuera (1.796 m.s.n.m.) de la sierra de Guadarrama si coinciden paso y toponimo pero
desconocemos practicas al respecto mas alla del excursionismo actual.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 55



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

que, a falta de estudios concretos, nada impide considerar que muchas de las que albergan majanos ya

fueran transitadas en desde la Prehistoria como se ha demostrado en Europa y la Peninsula Ibérica’.

Pasajes como las propuestas de ajusticiamiento del traidor Ruy Veldzquez del cantar medieval (§511-
514), aunque literariamente se ha entendido como un regodeamiento del autor en la casqueria’®, trasluce
el concepto de la triple muerte céltica en la pelendona sierra de Vilviestre del Pinar. Si entendemos el
apedreamiento como el enterramiento final, el hecho de querer tajarlo, desollarlo y quemarlo esta en total
consonancia con otros relatos ya detectados al respecto de este tema en otras obras literarias coetaneas
-el Libro del Buen Amor (§130-131) del Arcipreste de Hita, c. 1330-1343- o hagiografias legendarias -el
martirio de Santa Marina de Aguas Santas (Allariz)””. Todos ellos remiten a los tres sacrificios humanos
consecutivos que realizaban los galos en la Commenta Bernensia de Lucano (Phar. 1 445). Segun estas
anotaciones del siglo X d.C. se sacrificaba a Teutates —Mercurio— con ahogamiento en un barril; a Esus
—-Marte-, colgando al sujeto de un arbol; y los dedicados a Taranis -Dis Pater/Jupiter- eran quemados en

una pira. Sacrificios humanos bajo una fuerza celestial ineludible, como lo era la triada céltica’s.

Siguiendo con la gesta castellana, sera finalmente la agraviada, dofa Sancha, la que, conminada a desistir
de beber la sangre del renegado, elige que sea alanceado y asaeteado con bohordos -venablo corto
arrojado a galope- por todos los familiares de los muertos o agraviados por culpa del reo. Tal giro, que
puede ser simple justicia poética, no es menos llamativo si tenemos en cuenta que otro de los sacrificios
humanos que Estrabdn (IV 4, 5) encontrd cruento entre los galos era matar a flechazos.

75 Inter alia, Moya-Maleno, P.R. (2011), “¢Caminante, no hay camino...? Territorio y economia de la Edad del Bronce
a través de los pasos tradicionales: el Campo de Montiel entre la Meseta Sur y la Alta Andalucia”, OrJIA (coords.), II
Jornadas de Jévenes en Investigacion Arqueoldgica (Madrid, 6, 7 y 8 de mayo de 2009), Vol. II, Zaragoza, 643-650;
Pitts, M. (2011), “What the Romans didn’t do for us”, The Guardian, 17-111-2011: www.guardian.co.uk/science/2011/
mar/16/roman-road-made-by-britons (acceso 17-111-2011).

76 La gesta, perdida, que reconstruy6 R. Menéndez Pidal (1951: 199-239) es la que aporta todo lujo de detalles del
suplicio que nos interesa y es una refundicidn del siglo XIV sobre la Crdnica de 1344 y la Interpolacion de la Tercera
Crénica General. Por el contrario, estos datos no aparecen en la Primera Crénica General de 1289, la cual es mucho mas
parca. A ojos del investigador, este gusto por alargar la narracion parece ser propio del cambio del cantar recitado al
escrito pero sobre versiones tradicionales, como denota también una similar ampliacidn en las primeras versiones y las
posteriores de otra venganza, la de Ganelon en la Chanson de Roland (Ibid: LXIX).

77 Almagro-Gorbea, M. (2012), “El rito de la ‘triple muerte’en la Hispania céltica. De Lucano al Libro de Buen Amor”,
‘Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, 17, 7-39.

78 Le Roux, F. (1955), “Lucan et le Scholies Bernoises”, Ogam, 7(1), 33-58; Duval, P.-M. [1959](1989), “Teutates-Esus-
Taranis”, Id.: Travaux sur la Gaule (1946-1986), Vol. I, Roma, 275-287; Usener, H. [1869] (1967), Lucani: Commenta
Bernensia, Hildesheim, Georg Olms Verlagsbuchhandlung, p. 32; Fernandez de Escalante, 1981; Delpech, F. (1997),
“De I'Enigme de I’'Hermaphrodite au Mystére de la Triple Mort: remarques sur les avatars d’'une épigramme médiévale”,
Tigre, 9, 13-42; Maier, B. (1998), Dictionary of Celtic Religion and Culture, Woodbridge, Boydell & Brewerp, p. 36; Hily,
G. (2007), Le dieu celtique Lugus, Tesis Doctoral, Ecole Pratique de Hautes Etudes, Paris: http://tel.archives-ouvertes.
fr/docs/00/61/41/64/PDF/Hily_Le_Dieu_celtique_Lugus.pdf (acceso 4-1V-2012), pp. 569-587 y 613-628.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 56



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

En otros casos, como el de Inodejo, junto al sensible pasado celtibérico de ese territorio, aparecen rasgos
nada desdefiables, como el tener categoria de santuario supracomunal y en torno a la hierofania de la
Virgen en una encina. Para mas interés, su apelativo de Virgen de las Tormentas la erige protectora de las
que se generan en la sierra homénima contigua y a cuyo pie se ubica la campa de la ermita. No en vano
fue en la sierra precisamente donde la leyenda sefiala la verdadera aparicion mariana. Puesto que es bien
conocida la relacién entre las quercineas con las divinidades superiores indoeuropeas y tonantes (Mart.,
Ep. V 55, 1) -en el caso céltico, tipo Taranis-, seria redundante extendernos aqui en ello, asi como en el
trasfondo de este tipo de hierofanias marianas en la Hispania Céltica, tema ya abordado en nuestra Tesis
de forma recurrente’. Baste recordar la menciéon de Maximo de Tiro (Disert. 11 8), del siglo II d.C., de que
«Los celtas veneran a Zeus, pero la imagen del Zeus celta es una elevada encina», o la de que la asamblea
de las tetrarquias galatas tenia lugar en el drunemetum, ‘el santuario del roble/arbol’ (Str.,, Geog. XII 5, 1).
Se trataria de un tipo de culto que en la Celtiberia ya se manifiesta desde época precéltica o protocéltica a
tenor del teonimico IE. *Perk’uno- ‘dios de la encina’, al que remite el santuario limial de las Perkunetae ‘las
Encinas Sagradas’ del Bronce de Botorrita®. Tampoco es casual que, como con Nabia, aparezcan asociadas

a divinidades del Mas Alla.

El trasfondo prerromano también se atisba en la sierra del Alto Rey, donde son valiosas sus leyendas y
tradiciones?*. La cumbre en torno a la cual los romeros hacen majanos “para ayudar a las animas” es centro
de estructuras cuatripartitas del territorio y de reuniones supralocales. El altar primigenio de la ermita
medieval estaba sobre «una auténtica roca, eminente y picuda [...] que viene a ser el punto mas alto de la
montafia»® y también es objeto de circunvalaciones, como las que da la imagen de San Andrés de Teixido a
su ermita® o las de circunvalar penedos portugueses o los cairns del Este de la isla escocesa de South Uist
los domingos y dias sefialados®. La realizacién de este ritual, ya fuera en clave propiciatoria, de proteccién
magica o de delimitacion del espacio sagrado-antropizado, remite a la circunambulatio de raigambre

79 Moya-Maleno, 2013, pp. 403-405, 416-418, 450-454 y 469-475, con refs.

80 De Bernardo Stempel, P. (2009), “La gramatica celtibérica del Primer Bronce de Botorrita: nuevos resultados”,
Palaeohispanica, 9, 683-699, p. 693s; Id., (2010), “La ley del 1¢" Bronce de Botorrita: uso agropecuario de un encinar
sagrado”, F. Burillo (ed.): VI Simposio sobre Celtiberos: Ritos y Mitos, Daroca, 123-145, pp. 125ss.

81 Fernanz Chamon, A. (1985), “La ermita del Santo del Alto Rey. Un culto religioso en la serrania de Atienza”, II
Jornadas de Etnologia de Castilla-La Mancha, Toledo, 289-309, p. 303; Herrera, A., Toledano, A. y Gonzalez, L.A. (1990),
La romeria del Alto Rey, Guadalajara, p. 58; Balbin et al., 2007, pp. 91s; Vacas Moreno, P. y Vacas Gomez, M. (2007),
Leyendas del Alto Rey. La montafia sagrada”, Cuadernos de Etnologia de Guadalajara, 39, 101-139, p. 114.

82 Herrera et al., 1990, p. 20. La ermita estd documentada desde 1197 y estd dedicada al “Santo del Alto Rey”,
puesto que la presencia de la Virgen es del siglo XVIII (Herrera et al., 1990, p. 30). En la cima coinciden los términos
municipales de Aldeanueva de Atienza, Pradefia de Atienza, Gascuefia de Bornoba y Bustares. Se tiene constancia de la
romeria desde al menos el siglo XVI.

83 Barandiaran y Ayerbe, J.M. (1972), Obras Completas. Vol. I, La Gran Enciclopedia Vasca, p. 79; Luque, 1992.

84 Martin, [1703], p. 61.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 57



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

indoeuropea que se constata en diversos pasajes de los cladsicos y arquitectonicamente en las plantas e

itinerarios de los santuarios romano-célticos en Germania, Galia y Britania®®.

Un dltimo nexo entre el mundo céltico y los contextos legendarios de nuestros majanos en el que nos
fijaremos ahora es el también recurrente concepto tripartito que destilan algunos testimonios. El Alto
Rey, Indodejo o las Tres Sorores protagonizan narraciones ya referidas en las que ellos -0 los personajes
que eran antes de convertirse en cumbres- son hermanos de otras dos formaciones montafiosas, algunas
de reconocido recorrido mitico en la Antigliedad, como el Moncayo®. Asi pues, tal divisién ternaria, por
recurrente que sea antropoldgicamente, responde a unos esquemas tripartitos y trifuncionales que han sido

sobradamente atestiguados en la cosmologia indoeuropea y céltica®’.

Llegados a este punto, quedaria entonces adentrarnos en el propio significado y funcién (pre)historica
del fendmeno de los timulos y de sus piedras. A nuestro favor en este propdsito encontramos los recientes
trabajos de sistematizacion etnoarqueoldgica de M. Almagro-Gorbea® de practicas similares sobre pefias
sacras. Repensando las clasificaciones de Reinach, Taboada, Santos Otero y otros tantos autores, distingue
las pefas sacras con rituales de piedras en su cumbre -tipo 2.I1I- pero se trata de un grupo mas plural
y con mas funciones que nuestros majanos (Fig. 6). A tenor del material estudiado por nosotros, queda
patente que los montones de piedras a ras de suelo -y sin berrocal relacionado- no estan relacionados con
rituales adivinatorios, ni propiciatorios de casamiento, lluvias, etcétera El mero hecho de que para depositar
la piedra encima de un majano no influya la punteria, ciertamente desactiva cualquier matiz de azar. O se

cumple con el precepto o no.

Asi pues, solo las denominadas como piedras de animas, del perdén, de los Responsos, etcétera reunidas
por Almagro-Gorbea?® enlazan con la practica y sentido de nuestros timulos. La distribucion general de este
tipo concreto de pefias sacras en el area vetona y lusitana también coincide y complementa sin solaparse la
dispersidn que observamos a priori en los majanos (Fig. 3). Y la localizacion especifica de alguna de ellas en

contextos de la Edad del Hierro, como el Canto de los Responsos (Villaviciosa, Avila) cerca del oppidum de

85 Moya-Maleno, P.R. (2010), “La sacralidad y los ritos circumambulatorios en la Hispania Céltica a través de las
tradiciones populares”, F. Burillo (ed.): VI Simposio sobre Celtiberos: Ritos y Mitos, Daroca, 553-562; Id., 2013, pp.
485-494, con refs.

86 Moya-Maleno, 2013, pp. 382-384, con refs.

87 Dumézil, G. [1968](1977), Mito y epopeya. Vol.1: La ideologia de las tres funciones en las epopeyas de los
pueblos indoeuropeos, Barcelona-Caracas-México, Seix Barral; Aldhouse-Green, M.J. (1989), Symbol and image in Celtic
religious art, Londres, Routledge, § 6; Garcia Quintela, M.V. (1993), “Viriato y la ideologia Trifuncional indoeuropea”,
Polis, 5, 111-138; Moya-Maleno, 2013, pp. 370-372.

88 Almagro-Gorbea, 2006, 2015y 2017, con refs.

89 Almagro-Gorbea, 2015: 342-345.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 58



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Ulaca y el Canto de las Animas (Cardefiosa, Avila), en el territorio de Las Cogotas®® redundan en los lazos

entre pefias y majanos de animas.

FUNCIONALIDAD DE LANZAR LA PIEDRA
PENAS SACRAS TUMULOS v MAJANOS
(Almagro-Gorbea. 2006, 2015 v 2017)

Peilas de ANIMAS upm— Majanos de Animas
Pefias de los Deseos
Propiciatoria _
Penas de LluviaViento
Pefias de Matrimonio
Adivinacién

Testimonio de presencia

Fig. 6: Tabla resumen de las convergencias y divergencias entre los majanos de animas y las pefas sacras.

Estas creencias y supersticiones son bien conocidas en el mundo antiguo y son recogidas en el contexto
indoeuropeo por historiadores de la religion®! y en la literatura antropoldgica generalista, desde Irlanda
hasta Asia. Noticia célebre han sido los gondas de la India Central amontonaban piedras en el punto donde
habia muerto alguien por un rayo, un tigre o una serpiente, y ante los cuales, como en buena parte de
Europa, los caminantes afiadian una piedra por el descanso del difunto®2. Igualmente queda constatada
entre las comunidades prerromanas de la Peninsula Ibérica y de Europa Central y Atlantica la creencia en
el alma y en su presencia en un Mas Alla tan distante como paralelo y cercano. De tal guisa se describe la
transmigracion del alma entre los galos (Diod. S., B.H. V 28, 6; Str., IV 4, 4; Caes., B.G. VI, 14, 5; V. Max.,
Fac. 11 6, 10); para Peninsula Ibérica valga de ejemplo la exposicion del cadaver para que los buitres elevaran
el alma al cielo que se senala entre los celtiberos y vacceos (Sil. It., Pun. III 342-343; Elian., De nat. anim.
X 22) y su representacion en distintos soportes, también del area ibérica®. Tan implantada estaba en Europa

90 Almagro-Gorbea: 2015, pp. 342-344. .

91 Sergent, B. (1995), Les Indo-Européens. Histoire, langues, myths, Paris, Editions Payot & Rivages, p. 357.

92 Eliade, [2000], pp. 332s. .

93 Inter alia, Sopefia Genzor, G. (1995), Etica y ritual: Aproximacion al estudio de la religiosidad de los pueblos
celtibéricos, Zaragoza, Institucion Fernando el Catdlico-Instituto de Ciencias de la Antigliedad, p. 198ss; Id. y Ramon
Palerm, V. (2002), “Claudio Eliano y el funeral descarnatorio en Celtiberia: reflexiones criticas a proposito de Sobre la
naturaleza de los animales, X, 22", Palaeohispanica, 2, 227-269, p. 235; Blazquez Martinez, J.M. (2003), “Influencias
entre la Meseta y Oretania: toponimia, broches de cinturén e indumentaria militar”, Id.: El Mediterraneo y Espafia en
la Antigliedad, Madrid, 53-76, p. 73; Uroz Rodriguez, H. (2013), “Héroes, guerreros, caballeros, oligarcas: tres nuevos
vasos singulares ibéricos procedentes de Libisosa”, Archivo Espafiol de Arqueologia, 86, 51-73, pp. 58ss,

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 59



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

la creencia en las almas en pena que motivd la creacion del dogma del Purgatorio en el siglo XIII%.

Por ende, contextualizando en el referente cronoldgico mas dptimo para analizar los timulos y tradiciones
recogidas, lo que subyace en todo momento es la creencia -y articulacion de forma polimoérfica- en la

Hispania Céltica, al menos, en:

- La metempsicosis, el alma externada y la transmigracion de almas, por la cual se podria asociar o traspasar
el alma a animales u objetos tras el fallecimiento pero también en vida. La simple accion del obrante de
dejar piedras, ramas, etcétera implicaria alienar el alma a esos cuerpos aparentemente inanimados en
cumplimiento de un deseo propio de permanencia en el lugar con independencia de lo que ocurra con el
cuerpo de uno. El resto de individuos y seres miticos que sean conocedores de esta practica actuaran en

consecuencia.

- La materializacién en los montones de lugares de conexién con el Otro Mundo, como axis mundi de
caracteristicas funerarias o psicopompas a través de las mismas almas depositadas. Ademas de los
individuos mdas o menos ilustres por su tipo de muerte que alli residen, la alusiéon a curas, eremitas,
etcétera también podria apuntar hacia un trasfondo antiguo de personajes divinizados y, por tanto, numen

loci o de divinidades del lugar.
- Topografias miticas para las comunidades que los realizan y cuantos caminantes decodifiquen tales hitos.

Estas conclusiones coinciden con aquellas de las pefias sacras de Almagro-Gorbea® relativas a la funcién
de plegaria y de sacrificio en busca de proteccién en el camino, subyaciendo en todo caso la trasmision del
alma del vivo al pedrusco. También estamos de acuerdo con las necesarias consecuencias territoriales
y temporales miticas de la existencia de majanos de animas en la Hispania Céltica. Por consiguiente,
consideramos viable que a nivel general todos los montones de piedras compartieran —con mayor o menor
peso- las cualidades anteriormente enumeradas y que, en todo caso, constituyeran lugares de conexidn
con el Mas Alla. Sin embargo, el hecho de que los majanos estén fijados a lugares concretos del territorio
hace de ellos puntos forzosamente conocidos que, segun su ubicaciéon en un lugar u otro, podrian estar
operando con distintas funciones dentro de una realidad de constructed landscape, conceptual landscape

e ideational landscape®®.

94 Le Goff, J. (1985), El nacimiento del Purgatorio, Madrid, Taurus.

95 Almagro-Gorbea, 2006 y 2015, passim.

96 Knapp, B. y Ashmore, W. (1999), “Archaeological landscapes: constructed, conceptualised, ideational”, B. Knapp y
W. Ashmore (eds.): Archaeologies of Landscape, Malden, 1-32.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 60



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Asi pues, en primer lugar, es congruente acordar que los majanos que se encontraran en las vias de salida
de los nucleos tendrian una doble funcidn protectora de los peligros reales y miticos del mundo exterior,
tanto en el viaje como en el dia a dia de la comunidad a la que se halla adscrito, en tanto que limite o
frontera magica. No redundaremos mas en este topos de anillo magico en torno a la comunidad, al uso
de los pomeria italicos (Dion. Hal., A.R. I 88, 2). Ya ha sido largamente afrontado por la Historia de las
religiones en la Europa Antigua (Almagro-Gorbea, 2006; Moya-Maleno, 2013: 188 y 225-240, con refs.)
y advertido en costumbres posteriores, desde las conocidas Troménie bretonas a otros testimonios de
procesiones vy rituales de deslinde reales y miticos de la Peninsula Ibérica®’.

En esta linea, la presencia de una divinidad o de un héroe fundador en los timulos prerromanos periurbanos
seria razén suficiente como para elevarse con personalidad propia entre los hitos de un paisaje mitico
prerromano en tanto que estariamos ante un santuario o nemeton limial de la comunidad prerromana
adscrita.

Con todo, consideramos que la mera esencia de los montones s6lo como majanos de animas no los haria
menos trascendentales. Todo lo contrario, la presencia de timulos -reaprovechando o no los del Neolitico
como el castro y timulo de El Castiellu de Llamardal®®- podria estar constituyendo el factor principal para
justificar que, como se aprecia en puertas de muralla o cruces de caminos (Str., III 3, 7; Mart. Bracar., Corr.
Rust. XVI 5), alli se albergaran reuniones comunales o supralocales hispanocélticas al uso de las asambleas
vecinales medievales que tenian lugar en encrucijadas y cementerios medievales®. Y es que, en segundo
lugar, la relacién de los timulos con zonas de reunidn supracomunal como santuarios, dehesas y pastos
de altura, mas que apuntar hacia una divinidad concreta, permite inferir otras funciones profundas de los

montones de piedra:

0 Agregadora e Identitaria. La costumbre de hacer majanos en recuerdo de las animas en zonas de
reunion comunal, como en torno a las sierras del Alto Rey y la ermita de Inodejo, en el Sistema Central,

podria ser pervivencia mas o menos directa de tradiciones hispanocélticas de reforzar la identidad de grupo

97 Delpech, F. (1990), “Simbolique territoriale et systeme sacrificial dans un ansien ritual de ‘terminatio’ andalou:
notes pour une anthropologie des confins”, P. Cérdoba y J.-P. Etienvre (comp.): La fiesta, la ceremonia, el rito, Granada,
Casa de Velazquez-Universidad de Granada, 147-164; Laurent, D. (1997), “La Troménie de Locronan”, D.Laurent y M.
Treguer: La nuit celtique, Rennes, 85-110; Tenreiro Bermudez, M. (2007), “Sobre ciertos sacrificios fundacionales y de
delimitacidon y sus paralelos histéricos y etnograficos”, Anuario Brigantino, 30, 179-192; Moya-Maleno, P.R. y Tenreiro
Bermudez, M. (2016), “For a Juridical Ethnoarchaeology of the Bull (and Horse): Sacrifice, Circunvalation & Ordeal in
Celtic Iberia”, F.A. Coimbra (coord.): The Horse and the Bull in Prehistory and in History (I Congresso Internacional O
cavalo e o Touro na Pré-Historia e na Historia), Genova, 327-337.

98 Gonzalez Alvarez, 2016p. 449.

99 Moya-Maleno, 2013, pp. 225-240.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 61



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

a través de tener presentes a los antepasados en los montones de piedras. Una forma de estar conectar
Pasado y Presente que se reactualizaba al incorporar ciclicamente a los nuevos difuntos por cada piedra
que se sumaba en cada peregrinacion. A su vez, acercarian las almas de los difuntos a la divinidad tutelar
del lugar supracomunal. Esta idea se refuerza si atendemos a otras reuniones tradicionales sin majanos,
como la que se realizaba en el orensano monte Ladairo, donde se facilitaba que los insectos —léanse las
animas- cruzaran el rio para que ascendieran a donde se reunian las aldeas colindantes (Villaza, Cabreiroa
y Pazos)!,

0 Legitimadora del derecho al acceso al espacio. La ubicacién de tumulos arqueoldgicos y majanos
de animas en pastos de altura y dehesas, asociados a rituales comunales o supralocales —con existencia
0 no de santuarios cristianos posteriores—, estd en sintonia con la tendencia tradicional a realizar también
las asambleas y rituales de decision en lugares econdmicamente significativos para la comunidad. Siendo
singulares algunos territorios por su utilidad agroganadera para sociedades preindustriales como las
prerromanas, los majanos bien podrian estar erigiéndose como el hito visual de cada comunidad implicada
para reclamar el derecho de acceder a tal espacio. Campos tumulares como los asturianos bien podrian
estar reactualizando tal funcién desde el Neolitico; y costumbres como la mencionada Fiesta de las Abuelas
del Somontano, en la ruta a los pastos pirendicos de verano y con leyenda de herencias miticas de territorios

podrian traslucirlo't,

Esta via de interpretacion vendria a armonizar y enriquecer las funcionalidades de indicadores ganaderos y
miticas ya expuestas por otros autores para tumulos vacios o sin restos humanos de la Edad del Hierro°?,
los cuales venian siendo recurrentemente interpretados con un caracter “funerario simbdlico”; como
evidencias de la supervivencia de grupos culturales arcaicos®}; o sin funcion alguna aunque dentro de
contextos plenamente de la Edad del Hierro'®¢. Tal forma de reforzar el derecho de los vivos mediante
la presencia palpable -fisica y mitica— de antepasados podria reforzar el trasfondo de otros testimonios
arqueoldgicos diferentes pero bajo un mismo trasfondo cosmoldgico. Asi lo hemos propuesto también para

con los verracos del area vetona'®, los cuales coinciden con los majanos de animas en a) la faceta funeraria

100 Taboada Chivite, J. (1949), “Folklore astrondmico y meteoroldgico de la comarca de Monterrey”, Revista de
Dialectologia y Tradiciones Populares, V (1), 110-137, pp. 122ss.

101 Benito Moliner, M. (1987), “Las Abuelas: mito, leyenda y rito”, Temas de Antropologia Aragonesa, 3, 46-67; Satué
Olivan, E. (1991), Religiosidad popular y romerias en el Pirineo, Huesca, Instituto de Estudios Altoaragoneses, pp. 102;
Monesma, 1992 y 2000.

102 Torres-Martinez, 2011, pp. 453 y 520.

103 Contra Pefialver, 2001.

104 Gonzalez Alvarez, 2016, p.449.

105 Moya-Maleno, 2013: pp. 236-240.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 62



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

de algunos verracos —con inscripciones y depdsitos mortuorios—, y con situarse tanto en b) las puertas de

oppida como en b) zonas de interés econémico°e,

0 Garantes de los pactos. Paralelamente a las dos anteriores funciones, la formacién de algunos
majanos de animas alrededor de un mismo lugar onfalico segun cada una de las vias de acceso de las
comunidades alli congregadas, podria inferirse para la Hispania Céltica también como una forma de constituir
fronteras magicas y sagradas que legitimarian lo que sucede en su interior. Tanto por el mero respeto a los
ancianos vivos y a los antepasados muertos, como por constituirse estos dichos espiritus ya en nimenes
del lugar, su presencia sobrenatural en el lugar onfalico reforzaria en las comunidades concurrentes y en
sus individuos comportamientos y actitudes que no soliviantaran ni hicieran avergonzar a los muertos,
atentos ellos desde un Mas Alla paralelo. El cumplimiento tomaba entonces rango divino al ser sancionado
por la presencia de la divinidad o de un simbolo tan poderoso y trascendente del Otro Mundo como sus

propios parientes muertos.

Paralelamente a la proyeccion mitica espacial, y para acabar, no deberiamos olvidarnos de la vertiente
temporal de los majanos de dnimas en la Hispania Céltica. La inequivoca presencia de los muertos y seres
infernales en los calendarios hispanocélticos que hemos estudiado hace necesario repensar la importancia

de los majanos de animas en relacion con:

- Fechas concretas del afio ciclicas en las que el mundo de los vivos se unia al de los muertos. Algunas
datas son bien conocidas, como Samain, pero también deberia atenderse a otros ciclos simétricos como el

de Beltaine y a festivales particulares en los que tuvieran lugar reuniones supracomunalest?’.

- Momentos especiales derivados de fendmenos astrondmicos inusuales, etcétera, que podrian haber

influido en la consideracion de los tumulos.

- Los posibles rituales que realizaran las agrupaciones fantasmales que, a modo de fratrias de la comunidad,

renovaban ciclicamente su presencia en la sociedad!°s,

106 AIvarez-Sanchl's, J.R. (2003), Los Vettones, Madrid, Real Academia de la Historia; Id.,(2005), Verracos. Esculturas
zoomorfas en la provincia de Avila, Avila, Diputacion de Avila, p. 29.

107 Moya-Maleno, 2013, pp. 438-444 y 450-459.

108 Moya-Maleno, 2007; Id., 2013, pp. 250-265 y 438-450.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 63



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

5. Conclusiones

A tenor de todo el material estudiado a lo largo de este articulo, es posible advertir la existencia en
ka Peninsula Ibérica de practicas de lanzar y depositar piedras en montones cuyo analisis sincrénico y
diacrénico apunta hacia un fendmeno complejo, polimérfico y relacionado con lo funerario y la creencia en

la trasmigracion del alma en el mundo Céltico.

Sin necesidad de caer en un supuesto esencialismo patrio, la rotura del tabu de investigar el folklore e
historia de la Peninsula Ibérica permite cuanto menos proponer hipétesis sobre cuestiones de la Hispania
Céltica -incluso adentrarnos en otras vertientes econdémicas, sociales y simbdlicas- que la Arqueologia
apenas puede registrar y analizar a tenor de los impedimentos propios de la naturaleza de los timulos de
este tipo.

Asi pues, lo que parece vislumbrarse es que, sea como fuere el Mas Alld en una comunidad hispanocéltica,
el espacio y la vida prerromana se articulaba a través de vehiculos y medios fisicos de comunicaciéon entre
ambos mundos. Estos elementos podian ser de naturaleza animal y, en especial, lugares que, como los
majanos de animas, operaban como puntos axiales, fueran iniciados por ellos o heredados de cronologias
anteriores. A tenor de este tipo de timulos, su trasfondo sobrenatural no tendria por qué presentar rasgos
fastuosos ni constituir rituales masivos: ademas de los posibles procesos postdeposicionales que hayan
sufrido los mismos, un montdn formado sdlo con las piedras de los nedfitos de cada afio o aquel en el que
se depositan tantas ramas como guijarros, apenas crecerian si se compara con aquel en el que participaran

todos los caminantes.

Piedras y muertos, montones y animas en pena, peregrinos y divinidades formaban parte de un fenémeno
bidireccional del cual casi resulta inoperante intentar discernir si eran la inviolabilidad del acto y la
profundidad del concepto los que impregnaba al lugar y a otros simbolos relacionados con la misma o si,
por el contrario, era la trascendencia del lugar la que legitimaba la creencia y el acto. Todo forma parte de
un mismo paisaje mental y social construido que tenia su trascendencia en el espacio y en el tiempo en
el que ambos mundos se cruzaban, bien por acercamiento de los vivos a los majanos, bien por aquellos

momentos del calendario en el que los muertos se hacia mas presentes.

A diferencia de la adscripcién lusitano-vetona que M. Almagro Gorbea'® propone para las pefias sacras, la
existencia de casos similares en el Pirineo —vease la Piedra del Diablo de Layana-, y la concomitancia entre

109 Almagro-Gorbea, 2015.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya . 64



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

tales ritos y leyendas en torno a los majanos de animas, coinciden con la dispersion de otras “tradiciones
sospechosas”, como los relinchos o las calaveras de animas't® asi como de las consabidas caracteristicas
linglisticas y de cultura material de la Edad del Hierro en practicamente dos tercios de la Peninsula Ibérica.
Unas y otras nos permiten pensar grosso modo unas creencias mas o menos comunes en buena parte de
la Hispania Céltica e incluso compartidas con el mundo ibérico. Es mas, los testimonios de filiacién céltica
“descontextualizados” en areas ibéricas -y viceversa- y la presencia de iconografias miticas o de etnotextos
a ambos lados de esa supuesta frontera cultural entre célticos e iberos muestra una gran permeabilidad,
0, mas bien, un proceso de etnogénesis sobre raices culturales muy similares durante el primer milenio
a.C. La (Pre)historia de la Peninsula Ibérica es una historia del encuentro entre tradiciones mediterraneas,
atlanticas y centroeuropeas que se retroalimentaron mutuamente dentro de sociedades y comunidades con

distintas caracteristicas.

No obstante, la amplia tipologia de los majanos y pefias de animas ya detectada, ademas de sefialar la
aleatoriedad de como han ido fraguando los distintos conceptos cosmoldgicos a lo largo de la Historia
europea, debe advertirnos la variabilidad y complejidad en las geografias territoriales y simbdlicas para la
Hispania Céltica, fuertemente condicionada por relaciones vecinales y simbolos jurisdiccionales y dentro de

la dilatada trayectoria de cada comunidad prerromana.

Asi pues, siguen quedando mas dudas por resolver que repuestas por dar y son muchas las tradiciones
comentadas que quedan por repensar y visitar in situ, asi como rastrear mas, para poder completar un
buen corpus del fendmeno. Sin embargo, como ocurre con otras tantas tradiciones vivas hasta hace unas

décadas, estamos ante unas sacra saxa que se nos estan yendo para siempre.

110 Moya-Maleno, 2013.

MAJANOS Y DIFUNTOS Pedro R. Moya ‘ 65



OPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS
EN LA EDAD DEL HIERRO Y LA ANTIGUEDAD

Marco V. Garcia Quintela
(Universidade de Santiago de Compostela)

Resumen: Se presenta una meta-reflexion a partir del trabajo del autor llevado a cabo sobre rocas sagradas
en los Ultimos afios. Se pretende mostrar cémo estas piedras forman parte de cosmovisiones profundas
con multiples ramificaciones. Como esto es dificil de detectar en los contextos arqueoldgicos se presentan
paralelos procedentes de la tradicion clasica mediterranea para fundamentarlo. La idea basica es que
las piedras son eslabones necesarios para la comunicacién entre hombres y dioses en un paisaje que, si
bien no esta conceptualizado como tal, existe como construccion simbdlica y religiosa. Para ilustrar estas
ideas se presentan ejemplos de Galicia y una incidencia académica acerca de estas piedras sagradas en el
yacimiento protohistérico de Bibracte (Francia). Por ultimo, se analiza el papel de las piedras sagradas en

relacion con la cuestidn de la forma en la plastica céltica.
Palabras clave. Horizonte, Paisaje, Galicia, Bibracte, Arte Celta, Arqueoastronomia, Religion.

Agradecimientos: Mi estudio sobre este tema deriva del contacto con compafieros y amigos. Con Manuel
Santos Estévez he aprendido a ver las rocas en el paisaje. Con Yolanda Seoane-Veiga hice miles de
kildbmetros por Galicia y aledafios, y como siempre conducia ella sirva esto de ejemplo de las multiples
capacidades que aportdé como modelo de arquedloga multitarea. A. César Gonzalez-Garcia me ha ensefiado
a mirar y entender el cielo un poco. Con Maria-Jodo Correia Santos he aprendido a ver las pilas. Ademas,
Yolanda Alvarez y Manuel Gago me indicaron el interés de algunos sitios que a veces he visitado con ellos.

Con Antén Malde visité el conjunto rupestre de Pedra Furada.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 66



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Indice

1. Paisaje, horizonte y piedras sagradas.

2. Ejemplos de Galicia.

3. Las rocas sagradas de Bibracte y sus orientaciones astrales: un caso para la etnologia del conocimiento.
4

. ¢Una forma “celta” de no-representacion?

La cuestidn inicial es averiguar qué rama de la arqueologia es pertinente para el estudio del tema propuesto
partiendo de la dificultad de definir las rocas que nos ocupan équé rasgos les confieren sacralidad? y, dado
que se trata de piedras con poca, nula o discutible modificacion por la accion humana, écomo distinguimos

las rocas que nos interesan de otras mas o menos similares y mas o menos cercanas?

La primera pregunta tiene una respuesta a la vez clara y parcial. La claridad viene dada por la observacién
etnografica de acciones rituales en torno a esas piedras!. La parcialidad deriva del reducido nimero de
casos en que las piedras actualmente observables todavia son objeto de ritos, o de su recuerdo?. Por ello
es necesario implementar métodos de estudio tendentes a incrementar el inventario y las tipologias de las

piedras sagradas sin caer en la subjetividad.

Una primera aproximacién viene dada por la observacion arqueoldgica de paralelos de los casos mejor
documentados. Esto es, si observamos una roca de cierta entidad con un montén de piedras menores
acumuladas sobre ella, y dado que las piedras no caen del cielo, concluimos que ese hecho resulta de
acciones semejantes a las atestiguadas etnograficamente. También sucede que estas piedras tienen una
entidad arqueoldgica reconocida, como es el caso de ciertas estructuras megaliticas que, con independencia
del momento de su construccion, forman parte de las referencias del paisaje cotidiano de las poblaciones
adyacentes a lo largo del tiempo dando lugar a que en su entorno se realicen rituales que, en ocasiones,
también dejan huella arqueoldgica3. Hay por supuesto otras variantes, algunas muy bien reflejadas en

estas actas oscenses.

1 Almagro-Gorbea, Martin, (2006), <El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Avila): un rito celta del Mas Alla», Ilu. Revista
de Ciencias de las Religiones, 11, 5-38; id., (2014), «Palambrio: Una palabra ‘lusitana’ actual derivada de la raiz *PALA-,
‘piedra’», Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 21, 461-474; id., (2015), «Sacra Saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de
adivinacion de la Hispania céltica», Estudos Arqueoldgicos de Oeiras 22, 329-410.

2 Segun Almagro, «Sacra Saxa», 396, solo 5 de una muestra de unas 50 piedras estudiadas conservan practicas
rituales de forma aceptable.

3 Prieto Martinez, M? Pilar, (2007), «Volviendo a un mismo lugar: Recipientes y espacios en un monumento megalitico
gallego (NW de Espafia)», Revista Portuguesa de Arqueologia, 10, 101-125; id., Lantes Suarez, Oscar; Vazquez Liz,
Pablo; Martinez Cortizas, Antonio, (2010) «La ceramica de dos tumulos de Roza das Aveas (Outeiro de Rey, Lugo): Un
estudio diacronico del estilo y la composicién», Boletin del Seminario de Arte y Arqueologia, 76, 27-61; Almagro, «Sa-
cra Saxa», 348, 363, también recoge algunos casos; véase el planteamiento general de Bradley, Richard, (2000), An
Archaeology of Natural Places, Londres y Nueva York, Routledge.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 67



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Intentaré acotar el tema entre el final de la Edad del Hierro y una Antigliedad de limites difusos. Es en este
horizonte cultural y cronoldgico donde se establecen las practicas que definen estas rocas como centro
de ritos a lo largo del tiempo, con variaciones, que se plasman ocasionalmente en el registro etnografico.

Plantearé tres aproximaciones complementarias.

La primera consiste en aclarar la vigencia de la nocion de “paisaje” y como se define, en todo caso, en
términos religiosos, incluyendo el paisaje celeste. La informacion disponible esta en textos y situaciones de
la Antigliedad clasica, pero los temas considerados y su caracter popular, tradicional y religioso inducen a

pensar en formas similares en culturas muy diferentes a lo largo del tiempo®.

La segunda consiste en definir el papel de las orientaciones astrondmicas en la identificacién del caracter
sagrado o simbdlico de estas rocas y alertar sobre el peligro de la argumentacion circular. En efecto, serian
piedras sagradas todas las que forman parte de una alineacién entre ciertos astros y el horizonte y cualquier
alineacion con una roca probaria su caracter sagrado. No es asi. Se trata de construir observaciones sobre
cada contexto pertinente ¢Esta integrada la roca que nos ocupa en un yacimiento arqueoldgico? ¢presenta
indicios de accion antropica? éel folklore la significa de alguna forma? Y, ésu relacion con el cielo y los astros

tiene sentido?

El tercer tema, situado en la interseccidn de los anteriores, es nuestro objetivo central. Considerando que
hemos respondido de forma afirmativa y con datos contrastados a los interrogantes indicados, entran en
juego cuestiones culturales para explicar la razén de ser de estas rocas. Es preciso considerar entonces el
aniconismo de la cultura celta y sus implicaciones en las formas de la materialidad construida con reflejos
en las rocas que estudiamos; y entran en consideracion los modelos cosmoldgicos (celtas y/o indoeuropeos)

que operan en la seleccion de las rocas.

Para abordar lo anterior no estudiaré casos concretos, con una excepcion, sino que expondré ejemplos ya
estudiados como ilustracién al tiempo que intento dar una visién general. Para los detalles se remite a la

bibliografia pertinente.

Terminaré reclamando el derecho al error. Estamos ante un tema en construccion y solo el paso del tiempo y
la constitucion de un corpus que, por un lado, se define cada vez mejor en cuanto a criterios de identificacion,

clasificacién y cronologia® y, por otro lado, se analiza con metodologias diversas que enfatizan sus variados

4 Ver las contribuciones de Martin Almagro-Gorbea, Fernando Alonso Romero, Gerardo Fernandez Juarez, Joaquin
Sanmartin Ascaso, o Eugenio Monesma Moliner en estas actas.

5 Con propuestas como las que han ofrecido Martin Alimagro-Gorbea, Maria Jodo Correia Santos, y José Miguel Nava-
rro Lépez en este coloquio y en trabajos anteriores.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 63



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

sentidos y le proporcionan entidad arqueoldgica, histérica y etnografica. Pero podemos equivocarnos tanto
en la definicién de los limites del corpus, usando algun criterio que el tiempo establezca como equivoco o
indtil, como en los métodos elegidos que pueden acabar reveldandose como estériles. Este es el riesgo de la
innovacion y es preciso asumirlo. Si preferimos evitarlo, dediquémonos a los cientos de temas de estudio

estandar en arqueologia y otras disciplinas.
1. Paisaje, horizonte y piedras sagradas.

Se ha discutido la existencia de la nocién de paisaje en el mundo antiguo. En un trabajo clasico A. Snodgrass
lo negaba basandose en el estudio de textos literarios®, y también es discutible desde el punto de vista
de la Historia del Arte’. Sin embargo, argumentos derivados de la historia de la religidon griega sugieren
que, si bien la palabra no se conocia, estaba la «cosa». El planteamiento de la relacion entre ciudad y
santuarios periurbanos a partir de F. De Polignac?, ha llevado a una reevaluacion de los textos que describen
la singularidad de los espacios en donde actian hombres y dioses — o personajes, o seres mitoldgicos —
asi como las variables formas de su materializacion®. Esto es importante porque a veces estos espacios
carecen de construcciones® siendo, por tanto, la ideacién sobre el lugar, eventualmente expresada en
textos literarios o epigraficos, lo que lleva a definir como sagrado un espacio que probablemente deja
poca huella arqueoldgica o ha desaparecido porque no se ha buscado!'. Conozco menos las situaciones
romanas, pero F. Coarelli apunta en una direccion semejante cuando explica como los grandes templos
laciales tardo-republicanos, muestra de la introduccion de modelos helenisticos en Roma y sus alrededores,

monumentalizaban estructuras previas mucho mas sencillas, a veces simples bosques sagrados'?. Esto,

6 Snodgrass, Anthony, (1990 [1987]), Arqueologia de Grecia: presente y futuro de una disciplina, Barcelona, Critica,
81-106; ver también, Osborne, Robin (1987), Classical Landscape with Figures. The Ancient Greek City and its Coutrysi-
de, Londres, George Philip; es util Crespo, Emilio, (1996), «Textos sobre el Paisaje de Grecia en la Antigliedad», Estudios
Clasicos, 110, 33-56.

7 Maderuelo, Javier, (2005), El paisaje. Génesis de un concepto, Madrid, Abada, 41-65.

8 De Polignac, Francoise, (1995 [1984]), La naissance de la cité grecque, Paris, La Découverte, da forma y sistematiza
observaciones previas.

9 Sauzeau. Pierre, (2005), Les Partages d’Argos. Sur les pas des Danaides, Paris, Belin; Brulé, Pierre, (2012), Comment
percevoir le sanctuaire grec?: une analyse sensorielle du paysage sacré, Paris, Les Belles Lettres.

10 Sobre los bosques sagrados, alsos, véase Birge, Darice Elizabeth, (1982), Sacred Groves in the Ancient Greek World,
PhD, Berkeley, University of California; Bonnechere, Pierre, (2007), «The Place of the Sacred Grove (Alsos) in the Mantic
Rituals of Greece: The Example of the Alsos of Trophonios at Lebadeia (Boeotia)», Sacred Gardens and Landscapes: Rit-
ual and Agency, Michel Conan (ed.), Cambridge (Mass.), Harvard University Press (Dumbarton Oaks Colloquium Series
in the History of Landscape Architecture, 26), 17-41.

11 Bonnechere, Pierre, (2001), «Prairies et jardins grecs de la Gréce de Platon a I’Angleterre d’Alexander Pope», Képoi.
De la religion a la philosophie. Mélanges offerts a André Motte, Edouard Delruelle, Vinciane Pirenne-Delforge (éds), Lieja,
Presses Universitaires de Liege, 29-50; es util Thompson, Dorothy Burr, (1937), «The Garden of Hephaistos», Hesperia.
The Journal of the American School of Classical Studies at Athens, 6/3, The American Excavations in the Athenian Agora:
Twelfth Report, 396-425, en 412-425, por los textos y evidencias que compila.

12 Coarelli, Filippo, (1987), I santuari del Lazio in eta republicana, Roma, Carocci; id., (1993), «I luci del Lazio. La

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 69



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

junto con la generalizacién e impacto de los estudios sobre el paisaje en la actualidad, ha llevado a un
reexamen de los textos para encontrar las huellas de unos paisajes tal vez no conceptualizados, pero

creados y recreados desde la reflexion religiosa y/o literaria®s.

¢El cielo formaba parte de estas reflexiones? La respuesta no es evidente. Los estudios de astronomia
cultural sobre los santuarios de la Antigua Grecia se basan en el examen de las estructuras construidas
y su relacién con los astros en la linea del horizonte!*. Pero esto no sirve para los espacios naturales
sacralizados, aun suponiendo que estén identificados ¢qué lugar de observacidn elegir en ellos? ¢qué punto
o puntos del horizonte se privilegiarian? Nos limitaremos a aventurar que, si las estructuras construidas
se relacionan con orientaciones astrales, esas orientaciones no se «inventaron» o «conocieron» para ese
propésito cuando emprender la obra, sino que formaban parte de un conocimiento del entorno mucho mas

amplio que, en un momento dado, se materializa construyendo los templos.

En la literatura existen indicios de estas observaciones desde Homero!® y Hesiodo'® hasta los tragicos'’. Pero
vamos a detenernos en un texto de Teofrasto de Ereso, Peri semeion hydaton kai pneumaton kai cheiménon
kai eudion («Sobre los signos de lluvia, vientos, tormentas y buen tiempo»). Teofrasto (hacia el 371 - hacia
el 287 a.n.e.) fue el sucesor de Aristételes en la direccién de la Academia y su obra se enmarca en una
tradicion racional, cientifica y filoséfica griega bien establecida en su tiempo, pero también recoge trazas
de una literatura sobre el clima presente en multiples tradiciones literarias, algunas muy antiguas'®. Asi,
en el tratado se ocupa de los indicios de cambio del tiempo atmosférico recopilando tradiciones populares

sobre la observacion de la naturaleza en diversos érdenes de realidad. Se trata de un saber semejante al

documentazione archeologica», Les bois sacrés, De Cazanove, Olivier, Scheid, John, (eds.), Napoles, Publications du
Centre Jean Bérard, 45-52.

13 Para la dimension religiosa véase, Cole, Susan Guettel, (2004), Landscapes, Gender, and Ritual Space: The Ancient
Greek Experience, Berkeley & Los Angeles (Cal.), Londres, University of California Press. Con respecto a la faceta lite-
raria hay una proliferacion de estudios en los Ultimos afios: De Jong, Irene J.F, (ed.), (2012), Space in Ancient Greek
Literature, Leiden-Boston, Brill (Mnemosyne Supplements 339); Skempis, Marios; Ziogas, Ioannis, (eds.), (2014), Geo-
graphy, Topography, Landscape. Configurations of Space in Greek and Roman Epic, Berlin-Boston, De Gruyter; McIner-
ney, Jeremy; Sluiter, Ineke, (eds.), (2016), Valuing Landscapes in Classical Antiquity. Natural Environment and Cultural
Imagination, Leiden-Boston, Brill (Mnemosyne Supplements, 393).

14  Boutsikas, Efrosyni (2007), Astronomy and Ancient Greek Cult. An application of Archaeoastronomy to Greek re-
ligious architecture, cosmologies and landscapes, PhD, Leicester, University of Leicester, es el estudio basico, aunque
existen numerosos estudios parciales.

15 Existe toda una literatura sobre Odiseo el orden del tiempo y el cosmos, a veces tintada por los presupuestos de la
mitologia solar decimondnica, véase una actualizacion en Marinatos, Nanno, (2001), «The Cosmic Journey of Odysseus»,
Numen, 48/4, 381-416.

16 Bershadsky, Natasha, (2011), «A Picnic, a Tomb, and a Crow: Hesiod’s Cult in The Works and Days», Harvard Studies
in Classical Philology, 106, 1-45, en especial 17-22 sobre la roca mencionada en Hesiodo, Trabajos, 589.

17 Esquilo, Agamendn, 4-7.

18 Recogidas en Sider, David; Brunschén, Carl Wolfram, (eds.), (2007), Theophrastus of Eresus, On Weather Signs,
Leiden-Boston, Brill, 1-30.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 70



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

expresado en el «calendario zaragozano», o en el refranero climatoldgico espafol, que también cultivaban
los griegos de la antigliedad y, sin temor a equivocarnos, todas las sociedades. Este conocimiento dio a una
literatura especifica y a la confeccidon de objetos destinados a controlar el tiempo llamados, en conjunto,
parapegmata®. Lo que me interesa destacar es que, segun Teofrasto, las observaciones del cielo no se
hacian al azar, sino que se escogian ciertos lugares, aspecto mas cercano a la observacién racional de la
naturaleza que del saber popular. El caso es que enumera una serie de observadores del cielo indicando

los lugares de observacion. En Atenas cita a Feinos desde el Licabeto y de Metdn en la Pnyx?° ¢Es casual?

Ambos son lugares de naturaleza religiosa?!, ambos son hitos??, Platon indica sus posiciones opuestas como
referentes topograficos de la Atenas primitiva®®; en el Licabeto nace el Eridano, el rio del sol naciente®, y
desde la Pnyx se observa el nacimiento del sol por la cima del Lycabeto el solsticio de verano?s. Teofrasto

explica como se efectlian estas observaciones refiriéndose a las estrellas:

Esos signos, pues, que tienen que ver con las estrellas cuando se ponen y salen deben aprenderse de los
astronomos: las puestas son de dos tipos pues sus desapariciones son puestas, y esto ocurre tanto cuando
las estrellas se ponen en el mismo momento que el sol y cuando la estrella se pone cuando el sol sale. De
forma similar, las salidas también son de dos tipos, las que ocurren al amanecer cuando la estrella sale

antes que el sol, y las de la noche cuando sale mientras el sol se pone?®.

19 Lehoux, Daryn, (2007), Astronomy, Weather, and Calendars in the Ancient World. Parapegmata and Related Texts
in Classical and Near-Eastern Societies, Cambridge, Cambridge University Press.

20 Teofrasto, Sobre los signos, 4. Filocoro, FGrHis 328 F 122, precisa que Metdn llevo a cabo sus observaciones des-
de la Pnyx.

21 Sobre el Licabeto: segun el especialista en antigliedades atenienses Amelasagoras, FGrHist, 330 F 1, Atenea trajo
la montafia para configurar la topografia de Antenas. En la literatura antigua abundan las explicaciones pseudo-etimo-
l6gicas de su nombre que configuran como hito de reflexiéon simbdlica. Topograficamente, para salir de Atenas hacia el
Licabeto, se pasa por el Liceo, con connotaciones. Segun el lexicografo Hesiquio, el nombre se debia a la abundancia de
lobos. Para Macrobio (Saturnalia, 1, 17.37), los griegos primitivos — prisci Graecorum - denominaban /yke a «la luz na-
ciente que precede el nacimiento del sol», circunstancia muy evidente para los atenienses que observaban la luz del sol
naciente reflejada en la roca caliza del Licabeto. También se relaciona con el término lykabas («afio»), derivado de *lyke
y baing, «el sendero de luz, el curso del sol», y de ahi la designacion de diversos periodos «afio», «mes», «dia de la luna
nueva», «el dia terminado», «la noche sombria de la luna nueva»; ver Sider y Brunschén Theophrastus, On Weather
Signs, 109-10. Sobre la Pnyx: El santuario de Zeus es tardio, Forsén, Bjorn, (1993), «The Sanctuary of Zeus Hypsistos
and the Assembly Place on the Pnyx», Hesperia, 62/4, 507-521; pero ver Travlos, John, (1980), Pictorial Dictionary of
Ancient Athens, Nueva York, Hacker Art Books, 569.

22 El Licabeto es muy evidente; de menor impacto la Pnyx, y dependiendo desde donde se observe.

23 Platon, Critias, 111e-112a.

24 El adverbio éri indica la hora temprana de la mafana es, por tanto, el “rio del alba”. Si completamos esto con los
hechos de lengua sobre el Licabeto, supra nota 21, aparece una concepcion del paisaje local homogénea que sugiere su
observacion desde la Pnyx o areas inmediatas en la topografia ateniense.

25 Hannah, Robert, (2009), Time in Antiquity, Londres-Nueva York, Routledge, 6-9

26 Teofrasto, Sobre los signos del tiempo, Introduccion, 1-2.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 71



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

El texto no usa el término horizonte, aunque es griego?’, pero el concepto esta implicito en la observacion
de ortos y ocasos. Asi pues, la contemplacion de los astros sobre el horizonte desde ciertos observatorios
se ubica en una frontera difusa entre ciencia y saber popular, entre astronomia y astro-meteorologia. Pero
otra frontera no menos difusa existe entre la astronomia y una astrologia que ocupa, en Roma, un campo
muy amplio entre la sofisticacidon intelectual?® y la charlataneria callejera?®, entre los intentos de monopolio
imperial sobre este saber?® y la correlativa persecucién a sus practicantes populares3!. Para su practica

también se preconiza observar el horizonte para localizar los astros:

Si quieres conocer los limites del otro circulo haz girar con libertad los ojos y el rostro a través del cielo
circularmente. Por donde se encuentran la parte mas baja del cielo y la mas elevada de la tierra (caeligue
imum terraeque supremum), por donde el universo se une a si mismo sin ninguna separacién, por donde
devuelve el océano o recibe de él las brillantes estrellas, y por donde un limite sutil circunda transversalmente
el universo, ya hacia las siete estrellas y los astros que no se mueven [...] Este serd un circulo terrestre,
puesto que abraza la tierra; también cifie el cielo con una linea plana, y es llamado horizonte, como

derivado de limite (a fine trahens titulum memoratur horizon).3?

Estos textos, con un estatus epistemoldgico difuso entre la astronomia, la meteorologia y la astrologia, y
referidos a practicas sociales muy diversas coinciden cuando prescriben la forma de situarse en el mundo,
y en relacion con el mundo celeste, como una necesidad para manejar el conocimiento sobre aspectos

socialmente fundamentales: el calendario, el tiempo atmosférico o el destino de los hombres...

No he sabido encontrar en los textos rocas usadas como observatorios o hitos de alineaciones astronémicas.
Lo cual no quiere decir que no existan, aunque existen, ciertamente, como lugares de culto. Basten dos
ejemplos distantes: el altar a las ninfas levantado sobre una roca de la que mana una fuente, descrito en la
Odisea, y el santuario de Orcdmeno, en Beocia, dedicado a las Gracias y consistente en piedras caidas del

cielo para el héroe Etéocles®?. Pasando al mundo céltico, el mito también explica la topogénesis del paisaje

27 El primer sentido, segun el diccionario de Liddel-Scott-Jones, sv. horizo, es divide or separate from, as a border or
boundary.

28 Green, Steven 1., (2014), Disclosure, and Discretion in Roman Astrology. Manlius and his Augustan Contemporar-
ies, Oxford, Oxford University Press.

29 Cramer, Frederick H., (1954), Astrology in Roman Law and Politics, Philadelphia, American Philosophical Society,
232-280, recoge las medidas legales que rodean la practica de la astrologia.

30 Lewis, A.M., (2008), «Augustus and his Horoscope reconsidered», Phoenix, 62/3-4, 308-337; Green, Disclosure, and
Discretion, trata sobre la astrologia erudita, de clase alta.

31 Ripat, Pauline, (2011), «Expelling Misconceptions: Astrologers at Rome», Classical Philology, 106/2, 115-154,
parte de los entre 8 y 11 casos conocidos de expulsion de astrélogos de Roma entre los afios 135 a.n.e. y 175 n.e. e
indaga las razones y el procedimiento de ejecucion.

32 Manilio, Astronomica, 1, 649 ss.; traduccion Francisco Calero y M@ José Echarte, BCG.

33 Homero, Odisea, XVII, 208-211; Pausanias, IX, 38, 1.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 72



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

pedregoso de la llanura de la Crau en la desembocadura del Rodano3.

Otro momento clave es la cristianizacion de estos lugares. En los textos cristianos de la antigliedad tardia
aparecen frecuentemente menciones a fuentes, piedras y arboles como lugares de culto paganos®. Sin ser
lo mismo, la controvertida etimologia del término paganus remite a un territorio contemplado desde las
ciudades, sedes episcopales difusoras de cristianismo, como un depodsito de saberes y discursos todavia

politeistas3e.

Sin embargo, las practicas denunciadas no se erradicaron muchas veces. Fue muy comun la aparicion de
practicas religiosas simbidticas en los lugares previamente marcados por el culto a dioses paganos. Para
analizar estas situaciones no me gusta el término <«supervivencia» por dos razones: es una categoria
etnografica obsoleta’” y, sobre todo, no reconoce la novedad, lo que de original tiene el contexto donde

integra la «supervivencia» en cuestién.

En uno de los casos que he tenido ocasidon de estudiar - las tradiciones y cultos en torno a Santa Marifia de
Augas Santas (Allariz, Ourense) -, se aprecia una estrecha relacién entre la Santa, cuyo martirio sitta la
tradicidon en esta pequefia parroquia, y lugares condenados por sus connotaciones paganas. Santa Marifna
esta en el origen de las fuentes sagradas que brotaron de su cabeza decapitada como culminacién del
martirio, se relaciona con rocas con grabados prehistdricos interpretados como huellas de episodios de su
vida y milagros, también con ciertos robles, sobre todo los que crecen en torno a algunas de esas fuentes o
rocas. Sin embargo, el conjunto es inequivocamente cristiano, las tradiciones en torno a la Santa al fijarse
en lugares que para nosotros son arqueologia, lo que hacen es inventariar las huellas del pasado en el
paisaje local para producir la nueva realidad de un paisaje cristiano que se hace uno con la poblaciéon que
lo habita y que conserva generacion tras generacién, orgullosa, la historia de la Santa y su relacién con la

tierra3®. En este contexto incidir en la nocidn de «supervivencia>» es reduccionista, supone conformarse

34 Raydon, Valery, (2012), Le Mythe de la Crau. Archéologie d’une pensée religieuse celtique, Marseille, Terre de
Promesse.

35 Por ejemplo, Cesareo de Arles (470-542), Sermon, 54.6; Martin de Dumio (510/5-579/80), de correctione rustico-
rum, 16; II Concilio de Tours, 18 Nov 567, 23. Véase el analisis Dowden, Ken (2000), European Paganism. The realities
of cult from antiquity to the Middle Ages. Londres-Nueva York, Routledge.

36 Por ejemplo, Isidoro, Etimologias, VIII, 10.

37 Taylor establece el fundamento tedrico y antropoldgico del término, Edward Burnett, (1889), «On a method of inves-
tigating the development of institutions; applied to laws of marriage and descent», Journal of the Royal Anthropological
Institute, 18, 245-272, en p. 245-256, 261-269. Sobre la trascendencia de este studio en la teoria antropoldgica véase,
Hammel, E.A., (1980), «The Comparative Method in Anthropological Perspective», Comparative Studies in Society and
History, 22/2, 146-147.

38 En el sitio Lume na Auga. (http://santamarinadeaugassantas.com/) incluimos diversos materiales sobre este lugar
elaborados por el equipo del que formo parte. Destaca el papel de los vecinos en la conservacion de la tradicion en el
documental central y en grabaciones monograficas de diferentes versiones de la leyenda.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 73



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

con una interpretacion pobre, con una explicacion que sirve, todo lo mas, para dar cuenta de una minima

parte de una historia religiosa y cultural muchisimo mas compleja.

La clave para entender estos fendmenos reside en una idea planteada en la literatura antropoldgica y
geografica de inspiracion fenomenoldgica cuando distingue entre space y place®, entre una aproximacion
neutra al espacio y la identificacion de lugares especificos cargados de sentido para las comunidades sociales
que viven en sus inmediaciones o los frecuentan. Como escribe Tuan «the idea of space is subordinated to
the idea of the location of significant places»*°, y no hace falta insistir mucho en que a través de la historia
y en los horizontes estudiados por la etnologia la «significacion» viene de la mano de la religion.

Esto hace de los «lugares», en el sentido fuerte descrito, los nodos privilegiados en donde se busca la
confrontacidén o se negocia el acuerdo cuando se plantea un choque entre cosmovisiones. De una forma
muy elemental esto ocurre con la expansion de las religiones reveladas sobre territorios donde previamente
predominaban religiones tradicionales. El problema, mas alld de convertir a las personas, es convertir
los «lugares», es crear un marco de referencias espacio-temporales para organizar la vida de la gente
de acuerdo con coordenadas nuevas. El reto es generar una cotidianeidad impregnada con los valores
emergentes y triunfantes sobre los anteriores, que siguen existiendo en la medida que han sido durante
generaciones la razén de ser de esos «lugares» - este es el valor limitado, pero todavia util del concepto
de «supervivencia». En la literatura antropoldgica existen numerosos ejemplos de que las cosas funcionan

asi, veamos algunos.

M. Sahlins analiza*! una revuelta de los maories contra el dominio inglés en Nueva Zelanda (1844-1846).
Uno de los escenarios de batallas era el lugar donde los britanicos habian levantado el mastil de la bandera.
La razén era la simbologia diferenciada que le atribuian unos y otros. Los maories consideraban que
sus enemigos intentaban apropiarse del arbol del mundo que configuraba su cosmovision, los britanicos
defendian no el mastil, sino la bandera que los representaba. S.E. Greene estudia*? la importancia que
para los ewe de Ghana tenia la interaccion social con enclaves religiosamente definidos. Desde mediados
del siglo XIX el choque colonial supone una redefinicién constante de posiciones y creaciones simbolicas

en torno a esos lugares, incluyendo episodios de violencia entre seguidores de las creencias tradicionales

39 Tuan, Yi-Fu, (2001 [1977]), Space and Place. The perspective of Experience, London, Minneapolis.
40 Tuan, Space and Place, 92.
41 Sahlins, Marshal, (1985), Islands of History. Chicago, U. of Chicago Press, 60-65.

42 Greene, Sandra E., (2004), Sacred Sites and the Colonial Encounter. A history of Meaning and Memory in Ghana,
Bloomington, Indiana University Press.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 74



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

y grupos ya convertidos al cristianismo. T. Christomy examina** un caso de Java, en Indonesia, donde se
produce una interaccion pacifica entre el islam sufi (siglo XVII) y el politeismo javanés (hinduista). Se crea
un santuario de peregrinacién en la tumba del santo que habia introducido el islam de tal modo que el
espacio local se reinventa seglin una open narrative que relaciona cada rincon del paisaje local con el santo
y su genealogia (lo que nos recuerda la situacién de Santa Marina de Augas Santas). Las Crénicas de Indias
estan llenas de historias comparables durante el periodo colonial y después de la independencia**. Estas
situaciones también se detectan en la vieja Europa, en ocasiones de forma muy detallada en testimonios
literarios y ciertos registros arqueoldgicos, como es el caso de la percepcidn por los anglo-sajones del

pasado prehistorico de Gran Bretafia*.

Sin embargo, raramente se tiene en cuenta la relacién de estos lugares con el cielo, ya estén estructurados
como arquitectura o mantengan su aspecto natural mas o menos alterado. Por todo lo dicho, parece que
estan ahi las piezas del rompecabezas y las razones para entender que también funciona el plano celeste.
Pero no se da el paso. A veces aparecen situaciones tan flagrantes como la que describe S. Semple. Se
trata de la Wroth Stone (Knightlow, en Warwickshire, cerca de Conventry, Inglaterra), donde los vecinos
se relinen al alba de cada 11 de noviembre, justo antes de la salida del sol, para pagar una renta al sefior.
El estudio*® incide en que la piedra estd reutilizada, tal vez se trata una antigua base de cruz, y esta
situada sobre un tumulo, también se argumenta sobre su sentido alto-medieval. Pero éla fecha no tiene
importancia? éno se reutiliza? éno hay que recordar a San Martin? éno merece consideracién que estamos
ante la probable cristianizacion de la fiesta celta de inicio del afio? El pasado con el que se relacionan los

anglo-sajones es «prehistdérico» o «romano» pero, ¢no puede ser «celta» también?

En otro lugar*” hemos definido estas piedras mas o menos alteradas por la accion humana como resultado
de una «arquitectura ambigua». Estas «construcciones» se sitlan mas o menos proximas a una linea
divisoria entre lo natural y lo artificial que, debido a esa cercania, se hace borrosa. Del lado «natural»
presentan una forma o ubicacion que se explican con argumentos geoldgicos y petroldgicos. Pero sobre

ellas se ha ejercido una accién antrépica que, sin modificar esa naturaleza, crea un entorno destinado

43 Christomy, Tommy, (2008), Signs of the Wali. Narratives at the Sacred sites in Pamijahan, West Java. Camberra,
ANU Press.

44  Lafaye, Jacques, (1977), Quetzalcéat! y Guadalupe: la formacion de la conciencia nacional en México, México, FCE;
Bernand, Carmen; Gruzinski, Serge, (1988), De l'idolatrie: une archéologie des sciences religieuses, Paris, Seuil.

45 Semple, Sarah, (2013), Prehistoric in Anglo-Saxon England. Religion, Ritual and Rulership in the Landscape, Oxford,
Oxford University Press, 110-114, 166-7, 217-219, sobre las “rocas”, stan.

46 Semple , Prehistoric in Anglo-Saxon England, 214-215.

47 Garcia Quintela, Marco V., Seoane-Veiga, Yolanda, (2013), «Entre naturaleza y cultura. Arquitectura ambigua en la
Edad del Hierro del Noroeste peninsular», Gallaecia, 32, 47-86.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 75



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

¥
P
o

Figura 1. Altar rupestre de Ulaca (Solosancho, Avila). A. La roca en que estd excavado el altar vista desde

el sur para mostrar su apariencia previa a la talla del altar. B. El altar desde el este mostrando pilas en su

cima. C. Detalle de las pilas.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 76



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

a semantizarlas. Del lado «artificial» o «cultural» hay rocas sobre las que se ha llevado a cabo una
accion antrodpica discreta, con una voluntad de pasar desapercibida o que parece natural. Esta intervencion

humana crea «efectos de paisaje» especificos y asi, en realidad, recrea la naturaleza.

Propongo como ejemplo el bien conocido altar rupestre de Ulaca*®. Desde el punto de vista material la
configuracion que apreciamos en la actualidad es la resultante del vaciado artificial, por medio de canteria,
de una roca granitica, semejante a otras muchas faciles de ver en el yacimiento y sus alrededores, que
los arquitectos de Ulaca idearon como el depédsito de una forma que materializaron con su accién. Para
comprender esto debe verse este altar desde el norte, apareciendo como una simple formacién granitica
(Fig. 1). éCuantas observaciones fueron necesarias, cuanto tiempo pasd hasta que los sabios de Ulaca
comprendieron que esa roca encerraba una forma de relacién con el mundo susceptible de materializacion
mediante su transformacion? Esta reflexion, inspirada por T. Ingold*®, se entiende todavia mejor cuando
sabemos que las curiosas formas del altar eran el resultado de un didlogo entre los habitantes del castro y
el conjunto del paisaje, incluyendo el paisaje celeste®®. Y, ain mejor, cuando apreciamos la diferencia entre
la técnica constructiva aplicada en este caso (con paralelos en Ulaca en la construccion de su sauna y, mas
lejos, en la forma constructiva de la sauna de Freixo-Tongobriga, Portugal) y el tipo de canteria usado en

las viviendas o las murallas. Pero mi ambito de estudio es, sobre todo, Galicia.
2. Ejemplos de Galicia: castros y “santuarios rupestres”

Lo primero que debemos reconocer es que no todas las rocas singulares, sagradas, antropizadas de forma
mas o menos visible, forman parte de alineaciones astrondmicas. Esto es asi en algunos casos, no en otros.
Pero también sabemos que este tipo de estudio no se ha generalizado y que, incluso entre investigadores
atentos a estas cuestiones pudo pasarse por alto alguna observacion. En este apartado presentaré algunos
ejemplos que sugerimos introducir en la categoria de la «arquitectura ambigua» como forma de relacion
con el plano religioso o simbdlico en la Edad del Hierro del Noroeste peninsular con la intencién de subrayar
su casuistica diversa y discutir algun caso controvertido (Fig. 2). Comencemos por ejemplos ubicados en

el interior de castros.

48 Ruiz Zapatero, Gonzalo, (2006), Castro de Ulaca. Solosancho, Avila, Avila, Diputacion de Avila.

49 Ingold, Tim, (2007), «Materials against Materiality», Archaeological Dialogues 14/1, 1-16.

50 Pérez Gutiérrez, Manuel, (2010), Astronomia en los castros celtas de la provincia de Avila, Avila, Diputacion de
Avila, 136-138, 180-191; id., (2014), «Celtic Sites of Central Iberia», Handbook of Archaeoastronomy and Ethnoastro-
nomy, Clive L.N. Ruggles (éd.), Nueva York, Springer Science+Business Media, 1175-1185.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 77



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Figura 2. Localizacidn de los lugares mencionados en el texto.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ‘ 78



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Dos han sido estudiados por otros colegas. En el castro asturiano de Chao Samartin (Grandas de Salime,
Asturias)®! el recinto del habitat estd dominado por una roca de perfil singular en su limite este, sobre
una la ladera pronunciada, casi acantilado, que bordea el yacimiento en esa direcciéon (Fig. 3). En sus
inmediaciones han aparecido indicios de actividad ritual que sugieren que la roca suscitaba alguna forma
de ideacion entre los pobladores del castro®2. Otro ejemplo se encuentra en el castro de Neixon (Boiro, A
Corufia). Alli se observa un curioso circulo de rocas informes de material exégeno a la zona situado en un
espacio aterrazado en la Edad del Hierro (Fig. 4). Esto es, su ubicacion es el resultado de una intervencién
arquitectonica reflexiva: se genera un simbolismo (iya nos gustaria conocerlo!), como consecuencia de la
seleccién de esas piedras para situarlas con una disposicion determinada en un emplazamiento especifico,
aunque, a primera vista, parece una disposiciéon natural®®. En ninguno de estos dos casos hemos sabido

apreciar relaciones astronémicas que se detectan en los casos que siguen.

Hemos dedicado varias aproximaciones®* al Outeiro dos Pendéns del castro de Armea (Allariz, Ourense). Es
una roca aparentemente natural profundamente antropizada porque se encuentra en el punto mas alto del
castro (Fig. 5), porque estaba rodeada por un muro, porque permanece como hito simbdlico del territorio
parroquial como meta de una procesion que se celebra dos veces al afio, el dia de la Ascensién y el de Santa
Marifa (18 de julio). La roca era originalmente un gran batolito granitico semejante a otros de la zona, que
fue derribado (no podemos saber si de forma intencional o no, pero el contexto sugiere esa intencionalidad)
de tal modo que al caer se rompid en tres fragmentos que marcan una direccion de la mirada hacia donde
estan las fuentes sagradas de la parroquia actual, donde esta el petroglifo de A Vacariza sobre el horizonte
y por donde, en definitiva, sale el sol el solsticio de invierno.

51 Villa Valdés, Angel, (2009), «éDe aldea fortificada a Caput Civitatis? Tradicién y ruptura en una Comunidad
Castrefia del siglo I D.C.: El Poblado de Chao Samartin (Grandas de Salime, Asturias)», Cuadernos de Prehistoria y
Arqueologia de la Universidad Auténoma de Madrid, 35, 7-26; id.; Cabo Pérez, Luis, (2003), «Depdsito funerario y
recinto fortificado de la Edad del Bronce en el Castro del Chao de Sanmartin: argumentos para su datacidén», Trabajos
de Prehistoria, 60, 143-151.

52 Villa, «éDe aldea fortificada a Caput Civitatis?», 8-9.

53 Ayan Vila, Xurxo M., (2011), Casa, Familia y comunidad en la Edad del Hierro del NW, Tesis doctoral, Santiago, 558,
608; Costa Casais, Manuela, (2008), «Analise xeomorfoloxica da Punta de Neixdn: espazo natural e espazo antropiza-
do», Os Castros de Neixdn (Boiro, A Corufia). Vol. I1: De espazo natural a paisaxe cultural, Xurxo Ayan Vila, (ed.), Noia,
Toxosoutos, 75-96, en p. 94-96.

54  Garcia Quintela, Marco V.; Gonzalez-Garcia, A. César; Seoane-Veiga, Yolanda, (2014), «De los solsticios en los
castros a los santos cristianos: la creacion del paisaje cristiano en Galicia». Madrider Mitteilungen, 55, 443-485, en
p. 452-456 y 462-464; Garcia Quintela, Marco V.; Gonzalez-Garcia, A. César; Seoane-Veiga, Yolanda, (2015), «From
Hillforts to Saints: Sun Tropoi and Patterns of Christianization in NW Spain», SEAC 2011. Stars and Stones: Voyages in
Archaeoastronomy and Cultural Astronomy, Fernando Pimenta, Nuno Ribeiro, F. Silva, Nick Campion, Anabela Joaquini-
to, Luis Tirapicos (eds.), Oxford, Archaeopress (BAR International Series, 2720), 240-245, en p. 241; Garcia Quintela,
Seoane Veiga, «Entre naturaleza y cultura», 57-60.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 79



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Figura 3. Castro de Chao Samartin (Grandas de Salime, Asturias). A. Vista general desde el SE, la flecha
indica la posicién de la roca sagrada (¢). B. La roca vista desde el este.

™
Figura 4. Circulo de piedras del castro de Neixdn (Boiro, A Corufia). A. Vista desde el sur, por detras de

los arboles el talud es la muralla que cierra el espacio aterrazado del castro. B. Vista desde lo alto de la
muralla. C y D. Detalles.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ' 30



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Figura 5. Outeiro dos Penddns (castro
de Armea, Allariz, Ourense). A. Visto
desde el sur en contrapendiente
destacando la monumentalidad de las
rocas, probablemente parcialmente
ocultas durante la vida del castro
pues estaban rodeadas por un muro.
B. Vecinos de la parroquia de Santa
Marifia de Augas Santas el dia de la
procesién dos Penddns - portando las
banderas que nombran el Outeiro -
que une la iglesia parroquial con este
punto de destino (se celebra el dia de
la Ascension y el 18 de julio, dia de
Santa Marifia. C. Vista del horizonte
este desde la cima del Outeiro el
solsticio de invierno, poco antes de la
salida del sol. D. La misma vista unos
minutos mas tarde.

Figura 6. Roca-eje del castro de San Vicenzo (Avion, Ourense).
A. Vista general, la roca estd en el punto mas alto del castro
rodeado de murallas que lo separan de las zonas de habitacion.
B. Huellas de erosion por fuego en la superficie de la roca-eje. C.
La Unica pila ortogonal de las varias que hay en la superficie de
la roca presenta una diagonal que apunta hacia Pena Corneira
en el horizonte. D. Amanecer el 1 de noviembre desde la roca-
eje, en el horizonte se destaca Pena Corneira. E. Igual que la
anterior, la infografia (de A. César Gonzalez-Garcia), permite
apreciar que el sol salia justo por la posicién de Pena Corneira.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 31



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Esta accidn «constructiva» se parece a la indicada en Ulaca. Las comunidades del entorno, sus sabios, percibieron
la relacidon de la roca con el paisaje celeste con anterioridad a la accién que la materializa expresandola de dos
formas al mismo tiempo semejantes — se «escucha» lo que «dice» la roca en su materialidad -, y disimiles,
pues en Ulaca se adopta una estrategia mas formal mientras que en Armea se deja intacto el aspecto «natural»
de la forma caida éen cudntos otros casos se optd por no intervenir sobre estas rocas impidiéndonos ercibir con

claridad sus relaciones celestes (ver mas abajo el caso de la Pedra Furada de Campo Lameiro)?

Pasemos al castro de San Vicenzo (Avién, Ourense)’>. Ignoramos si tiene un nombre la roca que hemos
llamado «roca-eje» (Fig. 6). Este nombre deriva del analisis de su posicidon como pivote topografico a partir
del cual se despliegan las distintas areas del castro delimitadas por muros y con caracteristicas distintas.
Conforma la cima del castro y esta profundamente antropizada. Se accede por unas escaleras, apenas unas
muescas sobre la roca (nada que ver con el altar de Ulaca), y sobre la cima aplanada hay pilas de diversas

formas con las habituales dificultades para discriminar si son naturales, artificiales, o naturales mas o menos

Figura 7. Estructura rupestre de O Seforifio (Armea, Allariz, Ourense). A. La diagonal de una pila ortogonal
apunta al nacimiento del sol el 1 de noviembre por donde esta la iglesia parroquial delante de las fuentes
sagradas. B. Lo anterior con mas detalle, el sol esta ligeramente a la izquierda de la espadafia de la iglesia (foto
A. César Gonzalez-Garcia). C. Vista general de la estructura rupestre de O Sefiorifio con una pila en el centro
orientada hacia los puntos cardinales. D. Desde la pila fotografiada en A y B vista de la estructura rupestre.

55 Garcia Quintela, Seoane Veiga, «Entre naturaleza y cultura», 66-79.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ' 32



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

alteradas (como sobre el altar de Ulaca), con la excepcidén de una pila rectangular. Ademas, buena parte de
la superficie de la roca presenta huellas de erosion por fuego. Estos fuegos tienen que ser intencionados (hay
que llevar el combustible), intensos y/o continuados. Es decir, la «roca-eje» es un marcador urbanistico y un
probable lugar de actividad ritual. Finalmente, la diagonal de la pila rectangular apunta hacia Pena Corneira,
un hito paisajistico para buena parte del occidente de la provincia de Ourense, por donde nace el sol el 1 de
noviembre visto desde la «roca-eje» (fecha también importante en el altar de Ulaca).

La pertinencia de esta observacion minimalista, ambigua, viene dada porque en Armea, a unos cientos
de metros del castro y su Outeiro dos Penddns, en el lugar conocido como O Seforifio, una compleja

estructura rupestre presenta dos pilas (Fig. 7). Una, situada sobre el eje de la estructura, esta orientada

Figura 8. El castro de Barofia (Portosin, A
Corufia), desde el este. La cima del conjunto
rocoso situado al norte (derecha en la
fotografia) es la roca dominante del castro.

hacia el este. La otra, alejada unos metros, también es rectangular y su diagonal apunta hacia la iglesia
parroquial dedicada a Santa Marifia, por donde sale el sol el 1 de noviembre. Conviene subrayar, ademas,
que la topografia del horizonte es muy diferente en ambos casos. En San Vicenzo estamos en una cima y
Pena Corneira es un hito lejano, en Armea estamos sobre el borde occidental de una vaguada cuyo borde
opuesto no presenta ningun hito, pero sabemos ddnde estan las fuentes santas por la posicion de la iglesia
romanica. En ambos casos la diagonal de la pila y la fecha son los elementos de semejanza buscada,

intencional, en dos configuraciones topograficas radicalmente diferentes.

El castro de Barofia (Porto do Son, A Coruia) ocupa una pequeia peninsula en el extremo occidental de
la orilla sur de la ria de Muros-Noia (Fig. 8). Es un lugar de gran belleza, pero inhdspito para vivir, con un

acceso dificil a tierras cultivables y agua potable, y tampoco tiene condiciones portuarias. De hecho, esta

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ‘ 33



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Figura 9. Arquitectura ambigua en la roca
dominante del castro de Barofa. A. La roca
protege, en su lado norte una pequefia terraza
probablemente artificial como atestiguan
los mampuestos (flecha 1); en el horizonte
oriental el monte de A Gurita, con petroglifos
de la Edad del Bronce o posteriores y el
monte Enxa como hito del paisaje. B. En el
lateral norte de la roca dominante una serie
de lineas paralelas grabadas (flecha 2 y
fig. A.2.) apuntan hacia el monte Gurita. C
y D. Pilas en la cima de la roca dominante,
las flechas senalan huellas de intervencion
humana, 3, un pequefio canal tallado, 4,
un rebaje rectilineo en la roca, 5, un angulo
recto, 6, un canal de evacuacion.

conformado por apenas unas pocs viviendas fuertemente protegidas por tres lienzos de muralla. El circuito
amurallado interior engloba una zona rocosa con la cima de la peninsula. Los dias de viento el area esta
barrida por aire cargado de agua de mar. Los dias de tempestad, mejor no ir. Croa, ‘corona’, es la palabra
con la que se designa en gallego las partes centrales de los castros, muchas veces la mas elevada, rocosa,
o delimitada de alguna forma. Esta croa carece de cabafias, aunque hay signos de accion antrépica en torno

a la roca mas destacada, la «roca-dominante»>°,

Esos indicios (Fig. 9) son un posible muro para aterrazar el suelo inmediato a esa roca (pero habria que
determinarlo con una excavacion), en la cima de la roca hay diversas pilas (¢casualidad?) con indicios someros
de intervencidon humana, y en el lateral norte estan grabadas unas lineas paralelas. Estas lineas apuntan

hacia el Monte Gurita, pequefia cota sobre el horizonte donde hay una estacion de arte rupestre, y por alli

56 El nombre describe su posicidn y monumentalidad. No seria adecuada la expresion «roca-eje» usada para el cas-
tro de San Vicenzo porque carece de funcion urbanistica.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ‘ 34



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Figura 10. Alineaciones solares desde la roca dominante del castro de Barofia. A. El lateral norte de la roca
apunta al amanecer del solsticio de verano, el sol sale por la cima del Monte Gurita. B. A medida que el sol
asciende, el mismo dia, la roca adyacente a la dominante proyecta su sombra sobre las lineas paralelas
sefialadas en la figura 9, A-B.2, de modo que la sombra baja a medida que el sol asciende. C. Amanecer el
1 de mayo por la cima del monte Enxa. D. Amanecer el solsticio de invierno por un hueco natural de la roca
en el borde sur de la roca dominante.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ' 85



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

sale el sol el solsticio de verano (Fig. 10). En el lateral meridional los indicios de intervenciéon humana son
mas elusivos pero la roca forma una ventana natural por donde sale el sol el solsticio de invierno. Finalmente,
el paisaje oriental visto desde la croa estd dominado por el Monte Enxa, por donde sale el sol el 1 de mayo.
Hemos analizado también los petroglifos del Monte Gurita con otras alineaciones relevantes y una dialéctica
particular en relacion con la ubicacidn del castro®. Esto quiere decir que las tenues marcas de antropizacion
sobre la «roca-dominante» son intencionales y contrastan con las expresiones de sélida arquitectura en las

murallas y en diversas escaleras subrayando la intencionalidad de relacionar la roca con el paisaje celeste.

Fuera del recinto de los castros, nuestra vela de armas para estos estudios tuvo lugar en la estacidon de
arte rupestre de A Ferradura (Amoeiro, Ourense). Comenzamos por lo evidente, una gran roca plagada
de grabados. Pero a unos 300m otra roca conocida como O Raposo®®, solo presenta un grabado informe y
semi-oculto en el interior de un abrigo natural formado por la roca (Fig. 11). Cuando lo descubrié M. Santos

Figura 11. Abrigo rocoso de O Raposo (A Ferradura, Amoeiro, Ourense). A. La roca conforma una oquedad,
con una ventana natural (B) por donde entra el sol el solsticio de invierno e ilumina (C) directamente una
roca ubicada en su interior con un grabado. D. En ese momento el sol estd en la cima del Monte de San
Trocado, un hito del paisaje local y ubicacidon de un castro de la primera Edad del Hierro.

57 Garcia Quintela, Marco V.; Gonzalez-Garcia, A. César, (en prensa) «Entre el cielo, el mar y la tierra: el santuario
rupestre del castro de Barofa (Porto do Son, A Corufia)», Gallaecia.

58 En Galicia es normal que las rocas tengan nombre y este hecho puede ser un indicio de que merecen algun tipo de
observacion mas detenida.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ‘ 36



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Figura 12. Pedra Furada de Paredes (Campo Lameiro, Pontevedra). A. Desde el norte. B. Interior. C. Desde el
sur la excavacion detecté un empedrado artificial sin indicios para su datacion (foto Manuel Santos Estévez).

Estévez también intuyd su relacidn con el solsticio de invierno que posteriormente pudimos verificar>®. Otro
caso semejante es la piedra conocida como Pedra Furada situada en el recinto del parque arqueoldgico de
Campo Lameiro (Pontevedra). Entre la cantidad de rocas grabadas esta presenta grabados discretos, una
combinacidn circular en su parte superior, de dificil acceso, y cazoletas en el interior®®; pero la geologia y la
erosion le proporcionaron la configuracién excepcional que le da nombre, pues su interior estd vaciado de
forma natural (Fig. 12). Sin embargo, la excavacion del entorno ha mostrado una importante intervencién

humana que no se ha podido fechar®l. También es posible su relacién con el ocaso del solsticio de inverno

59 Garcia Quintela, Marco V.; Santos Estévez, Manuel, (2008), Santuarios de la Galicia Céltica, Madrid, Abada, 242-247.
60 Garcia Alén, Alfredo; Pefa Santos, Antonio, (1980), Los grabados rupestres de la provincia de Pontevedra, A Coruia,
Fundacién Barrié de la Maza, 24.

61 Santos-Estévez, Manuel, (2013), «La Excavacion Arqueoldgica del Arte Rupestre. 1. Excavaciones Arqueoldgicas
en el entorno de los Petroglifos», Petroglifos, paleoambiente y paisaje. Estudios interdisciplinares del arte rupestre de
Campo Lameiro, Felipe Criado Boado, Antonio Martinez Cortizas, Marco V. Garcia Quintela (eds.), Madrid, CSIC, 107-123,
enp. 112-114.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ‘ 87



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

de acuerdo con un patrén semejante al publicado en el cercano petroglifo de Laxe dos Carballos®2. Sin

embargo, al no haber una forma material manifiesta, esta observacion es dificil de verificar.

El dltimo ejemplo que presento se conoce como Pena Furada o Pedra da Moura (Coirds, A Corufia). Las
publicaciones existentes enfatizan diversos aspectos®. Me lleva a tratar este caso la cronologia de la figura
que da nombre al lugar para apuntar algunas notas de metodologia y alguna novedad.

Figura 13. Conjunto rupestre de Pedra Moura o Pedra Furada (Coirds, A Corufa). A. Vista hacia el norte
desde la roca donde esta grabada la Moura, 1, ubicacién de la imagen reproducida en la figura 16. B. Vista
hacia el sur desde la misma roca, 2, en primer plano la pila que ocupa la cima de esta roca. C. Vista de la
roca con la Moura desde el noroeste destacando su centralidad, 3, ubicacidon de la Moura. D. Horizonte oeste
desde la Pedra da Moura.

62 Belmonte Avilés, Juan Antonio; Garcia Quintela, Marco V.; Gonzalez-Garcia, A. César, (2013), «Ciervos, tiempo y
paisaje: una Integracion Arqueoastrondmica», Petroglifos, paleoambiente y paisaje. Estudios interdisciplinares del arte
rupestre de Campo Lameiro, Felipe Criado Boado, Antonio Martinez Cortizas, Marco V. Garcia Quintela (eds.), Madrid,
CSIC, 197-210; Gonzdlez-Garcia, A. César; Garcia Quintela, Marco V.; Belmonte, Juan Antonio, (2016) «Landscape
Construction and Time Reckoning in Iron Age Celtic Iberia», Documenta Praehistorica, 43, 479-497.

63 Fernandez Malde, Antdn, (1993), «Petroglifos da Pena Furada (Figueiras, Coirds)», Anuario Brigantino, 16, 15-24;
id., (2013), «A semantizacién do tempo no santuario da Idade do Ferro de Pena Furada (Coirds, A Corufia)», Fol de Ve-
leno 3, 121-127; Alonso Romero, Fernando, (2004), «La figura de mujer del petroglifo da Pena Furada (Figueiras, Santa
Marifia de Lesa, Coirds, A Corufia)», Anuario Brigantino, 27, 161-178.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 338



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

El topénimo designa una roca sita en un entorno con una gran visibilidad hacia el oeste y parte de una
configuracién rocosa muy compleja, destacando una curiosa figura femenina rusticamente grabada sobre
su superficie (Fig. 13). Su analisis ha mostrado que, pese a su apariencia informe, el conjunto rocoso
presenta una estructura catalogable como ejemplo de «arquitectura ambigua». Aunque el arquedlogo que

lo ha estudiado, Antén Malde, usa la expresion «arquitectura informal»

Figura 14. Arquitectura ambigua en Ia
Pedra da Moura. A. La relacion entre la pila
y la Moura (flecha) estd cuidadosamente
buscada y cortes naturales coexisten con
marcas de canteria de fecha indefinida. B.
Relacién entre la pila y la Moura.

La piedra que da nombre al conjunto esta trabajada para darle una configuracién escénica. Esto se concreta en la
apariencia general de la roca y mediante dos intervenciones: su parte superior plana (¢aplanada artificialmente?)
presenta una pila cuadrangular, y hacia el oeste la roca presenta un panel inclinado donde, estrictamente en el
eje este-oeste, se representa a la Moura (Fig. 14). Su figuracidn esta inextricablemente unida a la configuracién
escenografica del conjunto. La imagen esta conseguida mediante el trazado del perimetro de una silueta

humana con cazoletas en la posicion aproximada de la boca y los ojos y otra, mayor y desproporcionada dentro

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ' 39



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

de los parametros de la propia imagen, en la posicion de una vulva femenina. La figura también aprovecha una
inflexion en la inclinacidén de la roca de forma que la posicidn del vientre se realza y surcos y otras cazoletas
en la posicion de las «axilas» sugieren los brazos posados sobre el «vientre»® en una postura frecuente entre
mujeres en avanzado estado de gestacion. La orientacion general de la figura este-oeste® da lugar a un singular
juego de luces y sombras en los equinoccios y sugiere una metafora sexual®® pues en equinoccio de primavera

se engendra el solsticio de invierno y en el de otofo el solsticio de verano (Fig. 15).

Figura 15. Cambiante visibilidad de la Moura en el equinoccio.
A. 10:30, el sol naciente deja en la sombra el lienzo de roca
donde estd la Moura y apenas se aprecian sus formas. B.
Mediodia, la luz acentla las sombras y las formas grabadas
se aprecian con nitidez. C. La luz del atardecer difumina a la
Moura que apenas se aprecia (fotografias de Soledad Felloza).

64 Alonso Romero, «La figura de mujer del petroglifo da Pena Furada», 162, proporciona la mejor descripcion, que
sigo salvo en algunos detalles menores.

65 Subrayado por Alonso Romero, «La figura de mujer del petroglifo da Pena Furada», 172-174.

66 Sugerida también, por la orientacion de algunas cuevas reaprovechadas como lugares de culto, véase Esteban,
César; Risquez, Carmen; Rueda, Carmen, (2014), «An Evanescent Vision of the Sacred? The Equinoctial Sun at the
Iberian Sanctuary of Castellar», Mediterranean Archaeology and Archaeometry, 14/3, 99-106.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ' 90



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

A. Malde propone que se trata de un santuario de la Edad del Hierro, opinién que, en principio, compartimos.
Sin embargo, S. Alfayé®” ha sugerido que se trata de una figura medieval, aunque su argumento no es
principalmente cronoldgico. Alfayé critica, sobre todo, la sugerencia de que se trata de una figuracién de la
diosa Navia, cosa que parece razonable si pretendemos evitar especulaciones. Para asentar su propuesta

Alfayé afirma que:

... en el contexto de la excavacién arqueoldgica de ese supuesto santuario rupestre indigena-romano [...]
no se han encontrado materiales atribuibles a ese horizonte cultural ni ninguna inscripciéon que documente
el culto a esa divinidad en ese espacio, por lo que la interpretacion indigenista y religiosa tanto de la figura

como de su contexto resultan discutibles.

Esto la lleva a considerar mas plausible la propuesta de Alonso Romero quien relaciona la figura «con
imagenes romanicas de mujeres exhibiendo abiertamente su sexo, fechandola en época medieval» y
concluye Alfayé:

Dada la abundancia de paralelos iconograficos medievales para la figura “A Moura”, y teniendo en cuenta
la ausencia de materiales antiguos en las excavaciones de Pena Furada, parece razonable pensar que la

factura de este petroglifo es también medieval®.

Aunque, como deciamos, descarta sobre todo su identificacidon con Navia. Nos centraremos en el argumento

arqueolodgico y cronoldégico.

Primero, no ha habido una excavacién arqueoldgica. Las fotos del articulo de Alonso Romero®® muestran el
lugar invadido por la maleza. La intervencion de 2011 consistié en limpiar el entorno y descubrir el conjunto
rocoso. Se identificd, ademas, un muro de factura romana en el limite occidental del area. El estudio

preliminar de los materiales encontrados en superficie apunta al predominio de cerdmica bajo medieval’.

Segundo, cualquier aproximacién interpretativa debe tener en cuenta la totalidad del contexto, la visibilidad
y la visibilizacién del lugar’!, la existencia de otra figura antropomorfa en una roca cercana, rota en la

actualidad por buscadores de tesoros, orientada en el eje norte-sur (Fig. 16), la presencia de la pila en la

67 Alfayé Villa, Silvia (2013) «Sobre Iconografia y Tenonimia en el Noroeste Peninsular», Acta Palaeohispanica, XI,
Palaeohispanica, 13, 189-208.

68 Alfayé, «Sobre Iconografia y Tenonimia», 198.

69 Alonso Romero, «La figura de mujer del petroglifo da Pena Furada».

70 Informacion proporcionada por Pilar Prieto Martinez a partir de un tanteo sobre la ceramica recuperada en esa lim-
pieza.

71 Sobre estos conceptos, Criado Boado, Felipe, (1993), «Visibilidad e interpretacion del registro arqueoldgico», Tra-
bajos de Prehistoria, 50, 39-56; id., (2012), Arqueoldgicas. La Razdn Perdida. Barcelona, 265-292.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 91



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Figura 16. Fragmento de figura humana en el yacimiento de Pedra Furada, estd grabada en la posicion
indicada en la figura 13.A.1. La rotura se debe a una violacion causada por el intento de buscar un tesoro.

Figura 17. Escultura encontrada en
contexto arqueoldgico en el castro de
San Cibran de Las. Estaba reutilizada
en la fundacién de una vivienda del
siglo I a.n.e. Dibujo de Miguel A
Lopez Marcos, cortesia de Yolanda
Alvarez (Terra Arqueos s.l.).

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ‘ 92



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

parte central y mas alta de la roca que nos ocupa, asi como la centralidad de esta roca y, sobre todo, la

monumentalidad del conjunto.

La cronologia medieval sélo explica, eventualmente, la representacion exagerada de la sexualidad femenina,
pero no explica el resto. Como los elementos de comparacién aducidos para esa figuracién proceden sobre
todo de iglesias’? habria que explicar por qué la poblacion cristiana medieval de Coirds optd por construir un
enclave como este, obviando una iglesia, e indicar otros paralelos medievales de este tipo de estructuras.
Ademas, Alfayé se inspira en el trabajo de F. Alonso Romero elaborado a partir de la percepcion del lugar
disponible en 2004 y centrado en la iconografia de la Moura. Pero en 2013 es preciso considerar los trabajos

de 2011 que posibilitan una percepcién del lugar totalmente diferente.

Tercero, en el castro de San Cibran de Las (San Amaro y Punxin, Ourense) se ha encontrado en excavacion
una escultura muy rustica que representa una figura femenina exenta con semejanzas con la Moura de
Coirds (Fig. 17). Pero lo importante es su aparicion reutilizada como material de construccién en la base
de una estructura fechada entre el siglo I BC y el cambio de era. Es decir, la escultura era anterior y lleva

considerar una Edad del Hierro del Noroeste al menos parcialmente iconica 73.

Por ultimo, desde su tesis, y en muchos otros trabajos, la obra de S. Alfayé destaca por su sano escepticismo
hacia las interpretaciones recibidas, demasiadas veces carentes de fundamento’. Llama la atencién que
esta misma autora haya escrito que: resulta indispensable para la comprensién de las imagenes de la
Céltica peninsular su analisis en su contexto, tanto arqueoldgico como cronoldgico, cultural, relacional,

funcional - de uso, de exhibicidn, de depdsito-, etc.?>.

72 0O, también, castillos en las Islas Britanicas, ver Freitag, Barbara, (2004), Sheela-na-Gigs. Unravelling an Enigma,
Londres-Nueva York, Routledge. Esta autora subraya la continuidad de las representaciones femeninas hipersexuadas
desde la prehistoria (p 106), y destaca la asimetria de las representaciones (p. 4-5, 106-107), que ella estudia, en claro
contraste con la Moura de Coir6s.

73 Véase, Alvarez Gonzalez, Yolanda; Lopez Gonzalez; Luis; Fernandez-Go6tz, Manuel; Garcia Quintela, Marco V. (en
evaluacion), «The sacrality of place: the oppidum of San Cibran de Las and the centralization processes in Late Iron
Age Northwest Iberia». Noticias de nuevos hallazgos arqueoldgicos aparecidas en la prensa digital en los uUltimos afios
abundan en este sentido. En el mismo castro de San Cibran de Las la campafia del afio 2016 ha sacado a la luz una
cabeza esculpida, muy rustica, en estratigrafia de la primera fase del asentamiento (fin siglo II BC); http://historiade-
galicia.gal/2016/10/atopan-outra-cabeza-castrexa-en-san-cibrao-de-las/ y http://historiadegalicia.gal/2016/11/como-
e-cabeza-castrexa-de-san-cibrao-de-las/ (intervencién dirigida por Yolanda Alvarez, de la empresa Terra Arqueos). Otra
cabeza semejante también aparecid en el castro de Santa Tecla (A Guarda, Pontevedra), en la intervencion de 2015,
http://www.galiciaconfidencial.com/noticia/26331-descuberta-cabeza-castrexa-castro-santa-trega (excavacion dirigida
por Rafael Rodriguez, de la Diputacién de Pontevedra). Esperamos la pronta publicacion formal de estos hallazgos acom-
pafiada por una presentacion adecuada de sus respectivos contextos arqueoldgicos.

74 Por ejemplo, Alfayé Villa, Silvia, «La Iconografia Divina en Celtiberia: una Revision Critica», Archivo Espafiol de Ar-
queologia 76, 77-96; id., (2009), Santuarios y rituales en la Hispania Céltica. Oxford, Archaeopress (BAR International
Series, 1963).

75 Alfayé Villa, Silvia, (2011), Imagen y Ritual en la Céltica Peninsular, Noia, Toxosoutos, 24.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 93



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Siendo merecedoras de aplauso por igual la perspectiva critica y esta propuesta metodoldgica, resulta dificil

entender por qué, en este caso, para seguir la primera olvida la segunda.

En la «Pedra da Moura» de Coirds, en definitiva, tan especulativo es sugerir que la Moura representa a
Navia como su dataciéon medieval y no parece valido, por tanto, argumentar desde la segunda idea contra la
primera. Por el contrario, el conjunto rupestre, sus condiciones de visibilidad y visibiliacion, la operatividad
de la «arquitectura ambigua», la disposicién de la pila, la semejanza entre la Moura y la escultura de San
Cibran de Las, su disposicién en un eje solar, son indicios que apuntan, a la espera de nuevos trabajos, a

una datacion en la Edad del Hierro con indicios de reforma y reocupacién posteriores.

3. Las rocas sagradas de Bibracte y sus orientaciones astrales: un caso para la etnologia del

conocimiento.

Presento ahora dos rocas singulares integradas en el gran oppidum galo de Bibracte. Situado en la region
de Morvan, en Borgofia a 20 km al este de Autun (capital del departamento de Sadne-et-Loire), uno de los

yacimientos de La Téne final mas conocidos?.

Lo he estudiado con A.C. Gonzalez Garcia desde una perspectiva arqueoastronémica conjuntamente con los
restos romanos de Augustodunum (nombre romano de Autun)?”’. Teniamos como objetivo buscar paralelos
para nuestro trabajo anterior sobre Lugdunum’®, basandonos en el que el primer sacerdote de culto
imperial de Lugdunum procedia de Bibracte en sus ultimos afos de existencia, antes de que su poblacion
se desplazase a un nuevo emplazamiento en Augustodunum. Ademas, se trataba de averiguar si en este
cambio de ubicacion y de patrén vital de una misma poblacién desempefiaba algun papel la relacién con
el orden celeste. El conjunto de la indagacién tiene sentido cronoldgico particular por hallarnos en pleno
periodo de implantacion del calendario juliano en el imperio desde el afio 46, prolongado hasta bien entrado

el reinado de Augusto. Centrémonos en Bibracte.

El folklore y la arqueologia tradicional habian destacado la singularidad de dos rocas en el recinto amurallado
del oppidum: La Roche Salvée y la Pierre de la Wivre (Fig. 18). El hecho de que tuviesen nombre y leyendas

asociadas nos resultaba familiar, y nuestra experiencia con los santuarios rupestres y la arquitectura

76 Ver la entrada de la Wikipedia, Bibracte, con mencidn de calidad, o la pagina del yacimiento con diversa informacion.
Véanse también los videos producidos por los responsables del yacimiento en 2014: Bibracte, une ville gauloise dans le
Morvan, o Bibracte, une ville gauloise mise en valeur par le numérique

77 Garcia Quintela, Marco V.; Gonzalez Garcia, A. César, (2016), «De Bibracte a Augustodunum: observations ar-
chéoastronomiques», Revue Archéologique de I’Est, 65, 283-297

78 Garcia Quintela, Marco V.; Gonzalez Garcia, A. César, (2014), «Le 1°" ao(t a Lugdunum sous I'Empire Romain: bilans
et nouvelles perspectives», Revue Archéologique de I’Est, 63, 157-177.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 94



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

i Le Theurat
da la Wwre

Figura 18. Planta del oppidum de Bibracte (Morvan, Borgofia, Francia). 1, Porte du Rebout. 2, Estanque
monumental. 3, Foro y basilica. 4, Theurot de la Roche con la estructura PS 13. 5, Roche Salvée. 6, Pierre de
la Wivre. 7, Roche aux Lezards. Los tridngulos sefialan la posicion de las tres rocas destacadas en la cartografia
oficial del yacimiento. No hemos podido estudiar la Roche aux Lezards ni conocemos tradiciones ella.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ‘ 95



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

ambigua nos llevo a incluirlas en el estudio. Sin embargo, esto fue objeto de debate con uno de los arbitros
de la publicacidon que tuvo como consecuencia la supresion de los parrafos sobre estas rocas en la version
definitiva. Es interesante presentar los términos de esta controversia para ilustrar los obstaculos con los
que tropiezan nuestros estudios que tuvo, en este caso, una curiosa consecuencia inesperada. En la version

enviada a evaluar presentabamos las rocas como sigue:

Les éléments que nous abordons maintenant, La Roche Salvée et la Pierre de la Wivre, ont un statut
particulier. Ce sont des formations rocheuses naturelles, mais singuliéres si nous tenons compte du fait
gu’elles ont été travaillées par 'homme et que les environnements ou elles se trouvent ont été altérés de
telle sorte que ces roches « président » ces zones. A cela s’ajoute qu'a partir de ces deux roches une grande

visibilité du paysage est offerte malgré la forét actuelle.

Les références a ces roches dans la bibliographie du xixe siécle et des débuts du xxe siécle soulignent ces
aspects et rassemblent les traditions que le folklore a accumulées autour de la Pierre de la Wivre (La Roche
Salvée en manque). Cette bibliographie a curieusement contribué a augmenter la dimension légendaire
des roches en proposant des interprétations sur leur fonctionnalité ayant peu de base archéologique et
montrant beaucoup d’imagination historiographique.

Nous ne prétendons pas revenir sur ces histoires et ces théories. Nous essayerons de montrer que les
singularités physiques de ces pierres unies a leur capacité a « recevoir » des récits en font autant de
« lieux de mémoire » et il est hautement probable que cette caractéristique soit ancienne, bien qu'il soit

pratiquement impossible de justifier cette antiquité et encore moins de la dater.

Nous pouvons indiquer, d‘autre part, que ces cas sont des exemples de ce que nous avons appelé
« architecture ambigué »7°. I| s’agit de scénes rupestres significatives situées dans des habitats de I’Age
du Fer du NW péninsulaire et qui, apparemment, sont extrapolables a d’autres horizons comme celui
de Bibracte. Les traits de I'« architecture ambigué » sont : le caractére exceptionnel de la configuration
rocheuse dans son environnement immédiat ; I’existence de constructions (parois, terrasses) qui distinguent
ces roches apparemment informes ; la présence de cuvettes ou de gravures appréciables seulement de
prés (car elles n‘altérent pas l'aspect « naturel » de la roche elle-méme bien que cette « nature » soit, a
son tour, « anthropique ») ; les roches font partie d’alignements astronomiques significatifs. Inspirés par

ces considérations nous incluons ces roches dans notre dossier.

79 Garcia Quintela, Seoane Veiga, «Entre naturaleza y cultura».

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 96



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Figura 19. Roche Salvée de Bibracte. La arista de su cima indica la linea tomada para medir su orientacién.
Los arboles impiden ver que apunta a la cima del Mont Préneley.

J.-G. Bulliot décrit ainsi la Roche Salvée (Fig. 19):

Cette pierre est un massif rocheux de 26 meétres de circonférence et de 7 métres de haut, dressant sur la
pente sa masse imposante. Escarpée de tous cotés, elle semble [...], avoir été ménagée avec intention,
et quoique nous soyons disposés a n'y voir qu‘un produit naturel, nous admettons dans certains détails
I'intervention de la main de I’hnomme. A droite de la base, en dehors des dimensions données précédemment,
existe une cavité de 1 m 30 de haut, sur un peu moins de 2 métres de large et 3 de profondeur, contiglie
au flanc du rocher principal, sous laquelle on a recueilli une certaine quantité de poteries gauloises. Elle est
recouverte par une table de pierre de trois métres de long sur deux de large et un d’épaisseur, entierement
détachée, parfaitement plane en dessus et régularisée en dessous [...] Ce groupement n’est qu’un accessoire
et comme le rez-de-chaussée de la Pierre-Salvée proprement dite. On accéde directement ensuite a celle-ci
par une petite rampe latérale ménagée dans la paroi méridionale du massif. Elle conduit a la plate-forme

[...], d’ol on domine comme d’un piédestal un magnifique horizon. Une entaille verticale découpe a l'arriére

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ' 97



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

de l'esplanade [...] forme un siége ou |'on peut s’asseoir commodément [...]. Enfin un bloc haut de 1 m 90
en pointe comme une pyramide d’'un métre carré de base et détaché entiérement du sol, se dresse a l'est,

a l'arriere méme du massifeo.

Bulliot indique encore d’autres travaux sur I'environnement immédiat qui pourraient faciliter la célébration
de réunions®. Nous n’entrerons pas, pour notre part, dans d’autres considérations hypothétiques sur son
caractére ou sa fonction. Actuellement certains des détails présentés par Bulliot ne sont plus visibles®2,
L'observation actuelle depuis le dessus de la roche permet d’apprécier le sommet du Mont Preneley, haut
de 855 m sur la seconde ligne d’horizon a presque 4 km de distance et qui domine a son tour les sources

de I'Yonne oU se trouve un sanctuaire gaulois®3.
A corr = 313.59; h = 19 ; 8 = 28.59 : hors du rang solaire et compatible avec le lunistice majeur nord.
Mas adelante, en el comentario histérico, afiadiamos:

Dans la mesure ou le lunistice peut aussi avoir un intérét en relation avec la Roche Salvée, ces observations
suggérent la recherche d’éléments lunaires dans d’autres lieux, en tenant compte de I'observation de César

selon laquelle les druides mesuraient le temps par nuits®.

Sobre la Pierre de la Wivre escribiamos (Fig. 20):

Commencons par la description qu’offre J.-G. Bulliot. Aprés avoir présenté le secteur ou elle se trouve, il
écrit :

Les Gaulois réservérent un noyau rocheux de 4 m de haut sur 9 de long, taillé a pic ; on I’'appelle Pierre de
la Wivre. Sur son flanc septentrional est ménagée une petite rampe donnant a une partie plane de 3 m de
diamétre, faconnée au pic, et adossée du coté de I'est a une sorte de siege ménagé dans le méme rocher.

Le lieu, dans un terrier de 1454, est désigné sous le nom de Champ de la Pierre®.

80 Bulliot, Jacques-Gabriel, (1899), Fouilles de Mont Beuvray (ancienne Bibracte) de 1867 a 1895: de 1867 a 1895,
Autun, Imprimerie et librairie Dejussieu, 421-422.

81 Bulliot, Fouilles de Mont Beuvray, 14-15, 296, 420-428; Saintyves, Pierre; Desforges A., (1931), «Le folklore pré-
historique du département de la Nievre (Morvan nivernais)», Revue de folklore francais, 2, 128-161, en p. 141-142)
82 Barral, Philippe; Luginblhl, Thierry; Nouvel, Pierre, (2012), «Topographie et fonctions religieuses sur I'oppidum de
Bibracte et sa périphérie», Etudier les lieux de culte de Gaule romaine, Olivier de Cazanove, Patrice Méniel, (éds),
Montagnac, éditions Monique Mergoil, 161-179, en p. 166-170.

83 Barral, Luginbiihl, Nouvel, «Topographie et fonctions religieuses», 173-174.

84 César, Guerre des Gaules, VI 18, 2.

85 Bulliot, Fouilles de Mont Beuvray, 296; et voir p. 11-12, 296-303.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 98



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

g SR

S

—

Figura 20. Pierre de la Wivre de
Bibracte. A. Vista general. B.
Horizonte desde la Pierre. C. Eje de
la Pierre que ha servido para medir
su orientacion, como el horizonte
estd tapado por arboles hemos
tenido que desplazarnos unos
metros para obtener la foto B.

= :
= R [HONe
7, = - el

e W e e R
L AR ]

s Bufinus ol du fRnun o LN E AU TR, R il o Ay Fuorelhens de
rwwihqﬂmm?w&m {?‘*1“ o513 ot

Lo Salnde e Touean di b Wns M&;ﬁmﬂahmﬁhﬁilﬂm
-E.a;m.u-u'hj ?54‘1‘!54“%‘ MMMMMFA ,' "
i o i gt Rl T B
Aamatoguay Al ek fon (pecRe B Quaniiies QEFTUE L b fmin dade 12 i afiabe

Figura 21. Fragmento del informe de un revisor sobre el sentido de las mediciones sobre rocas. Transcripcion:
«Toujours sur Bibracte, les calculs sont également peu crédibles a propos des rochers de la Salvée et du
Taureau de la Wivre; quant aux batimentes sur poteaux PS 13 et excavés comme PS14, les mesures sont
également trés délicates [otro argumento, pero el texto se presenta asi]. La notion “d’architechture ambigtie”,
a propos de phenoménes géologiques remarquables créant une sorte de mise en scéne dramatique, n’est
pas facile a quantifier: quelles roches utilisent-ils [los autores] pour faire des visées?!»

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ‘ 99



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Ensuite il interpréte le lieu comme :

la tribune d’ou l'orateur gaulois haranguait le sénat du clan, et nous n’hésitons pas un instant a penser
que c'est du haut de cette roche qu’au concilium de Bibracte®, Vercingétorix entraine les Eduens dans

I'insurrection?®’.

L'auteur rassemble en outre les traditions populaires autour de la pierre qui ont formé pendant des décennies
le savoir académique sur cet environnements8. Le secteur a été I'objet d’'une reconnaissance archéologique

résumée par F. Bessiére et V. Guichard :

Contrairement a ce que les traditions populaires relatives a la Pierre auraient pu laisser supposer, cette
derniére ne parait pas avoir été a I'origine du développement d’un lieu de culte. Les résultats des fouilles
permettent plutot de penser qu’elle n‘est, en fait, que le reliquat d’un affleurement plus vaste, aplani pour
créer le grand terre-plein aménagé sur sa partie occidentale et reliant le secteur de la Pierre a celui du

Theurot?®.

Ils soulignent aussi « la fréquentation du site avant la phase finale de I’Age du Fer »%. Ces auteurs ne
tiennent aucun compte de I'ampleur de I'horizon visible depuis la roche, au contraire de Bulliot qui avait
attiré l'attention sur ce fait dés le premier moment. Cette caractéristique est un argument de plus pour

I'observation archéoastronomique.
A corr = 2990 ; h (0) ; 3 =18.9° : dates autour du 15 mai - 29 juillet.

Todo esto no le gustod al revisor citado que escribid, entre otras cosas, en su informe fechado el 6 de julio

de 2015 el texto que exponemos en la figura 21 (Fig. 21):

86 César, Guerre des Gaules, VII, 63, 5.

87 Bulliot, Fouilles de Mont Beuvray, 300. .

88 Bulliot ne la connaissait pas en 1851, voir Bulliot, Jacques-Gabriel; de Fontenay, Joseph-Etienne, (1851), Le Mont
Beuvray et la croix de Saint-Martin, Autun, Impr. M. Dejussieu et L. Villedey, p. 11-13, ce qui change rapidement, Bul-
liot, Jacques-Gabriel, (1856), Essai sur le systeme défensif des Romains dans le pays éduen, Paris, Dumoulin ; Autun,
Dejussieu, 140-141. D’autre part, Bogros, Edmond, (1873), A travers le Morvand. Mceurs, types, scénes et paysages,
Chéateau-Chinon, Dudragne-Bordet & Buteau, 190-191, propose une fonction pour la «cérémonie du gui» et il cite Ga-
renne qui l'interprétait comme un autel pour des sacrifices des druides. Bulliot, Jacques-Gabriel, (1876), L'oppidum de
Bibracte. Guide historique et archéologique au Mont Beuvray d’aprés les documents archéologiques les plus récents, Au-
tun, Imprimerie Dejussieu, 31-33; Hamerton, Philip Gilbert, (1897), The Mount narrative of a visit to the site of a gaulish
city on Mont Beuvray with a description of the neighboring city of Autun, Boston, Roberts Brothers, 109-111; Saintyves,
Desforges, «Le folklore préhistorique», 140-141, recueillent la bibliographie antérieure.

89 Bessiére, Fabrice, Guichard, Vincent, (2010), «Chronique des recherches sur le Mont Beuvray 2006-2008», Revue
Archéologique de I’Est, 59, 211-239, dans p. 228.

90 Bessiere, Guichard, «Chronique des recherches sur le Mont Beuvray», 234.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 100



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Sobre este punto respondimos en el mensaje de remisidn de la segunda version del articulo con fecha 8 de
octubre de 2015:

Sur les roches et I'architecture ambigué. Tout d’abord, pour l'intérét de ces roches nous nous remettons
a la bibliographie citée. Deuxi€émement les deux roches, mais surtout la Pierre de la Wivre montre une
disposition naturelle avec un bord supérieur qui signale une orientation claire pour tout observateur, ce
bord pointe vers une direction, qu’elle soit d’intérét ou pas. Il est certain, en outre, que I'« architecture

ambigué » «n’est pas facile a quantifier», et ceci par définition.

Face aux phénomeénes de cette nature nous avons deux alternatives. Soit on ne les reléve pas et on ne les
enregistre pas, et alors on prend le risque de passer a coté d’une observation d’intérét ; soit on les analyse

et on prend donc le risque de se tromper.

En Galice nous avons observé que des roches apparentement informes placées sur des sites de I’Age du Fer
se trouvent, en réalité, profondément transformées par I'action humaine et, dans certains cas, marquent
des alignements solaires significatifs. Existe-t-il quelque chose du genre en Gaule ? Si nous ne le proposons
pas il ne sera pas possible de le confirmer ou de le réfuter. Le caractére exploratoire de notre recherche
nous suggeére l'intérét de ces observations. Ceci n‘est pas donc un «défaut de méthode», c’est un choix

interprétatif, aussi acceptable ou discutable que I'opposé.

D’ailleurs nous observons que le rapport est signé du 6 juillet. Peut-étre aurait-il été utile de faire un
registre photographique du lever du jour le 29 juillet de la Pierre de la Wivre (avec un temps splendide ce

jour-1a), ce qui pour nous est certainement plus difficile.
Con fecha de 28 de abril de 2016, el mismo revisor vuelve a rechazar nuestros argumentos:

Des données incompréhensibles : On ne comprend pas comment des roches, méme spectaculaires comme
la Salvée et la Wivre, peuvent avoir une orientation puisqu’elles représentent une masse avec, au mieux,

un point central. Et un élément naturel peut-il étre «orienté» ?

Cosa que junto con otras observaciones le lleva a rechazar la publicacion del articulo. En esta situacién,
y debido a otras consideraciones, escribimos al director de la revista solicitando un tercer arbitraje. Con

respecto a este punto de la controversia insistiamos en ese correo de 9 de junio de 2016:

Données incompréhensibles. Ici, I'examinateur peut avoir raison en partie. Il est vrai que la roche Salvée
et la roche de la Wivre sont juste deux rochers. Et comme il est dit (et nous le disons aussi) la nature n’est

pas orientée. Or, les étres humains de tous les temps ont eu I'habitude d’observer leur environnement et

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 101



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

de voir les rapports de certains éléments de paysage avec des points singuliers de I'horizon. C’est ceci
que nous essayons d’expliquer a propos des deux roches placées dans des contextes hautement artificiels
depuis la protohistoire. Et comme nous |'avons dit dans notre premiéere réponse on doit choisir ici entre

deux risques : passer a coté de quelque chose d'important ou nous tromper.

Mais, que représente ce point dans notre argument ? Dans quelle mesure son absence modifie notre analyse
ou nos conclusions ? Si, par exemple, nous n‘avions aucune relation astronomique pour ces roches au 1°¢
ao(t, ou au lunistice, nos conclusions seraient semblables. Par exemple, nous dirions que nous aurions des

alignements avec trois des quatre festivals celtiques, au lieu de quatre. C’est tout.

Nuestra carta surtié efecto y el articulo fue aceptado con otros cambios, pero las rocas quedaron fuera de
la versidon publicada. Tal como afirmabamos en nuestra respuesta, el argumento general del texto apenas

se veia afectado y asumimos la situacién. Sin embargo, el destino impuso un giro curioso al tema.

Otro tema suscitado por este arbitro es que no habiamos tenido en cuenta la excavacidén de un nuevo sector
en Augustodunum. Finalmente, gracias a este mismo revisor, accedimos a la publicacion pertinente. En las
edificaciones excavadas se detectan dos fases, una tardo-augustea, con una ocupaciéon muy laxa, y otra,
del reinado de Tiberio, con una ocupacién mas densa. Entre ambas fases hay un cambio de orientacién de

las estructuras®!. La primera corresponde a los datos que siguen.

Este: A corr = 114.59; h = 3.159; d = -14.20 ; 10 febrero / 1 noviembre.
Oeste: A corr = 294.59; h = 1.59; 8 = 17.6° : 10 mayo / 3 agosto.

Mientras que la segunda se ajusta a la orientacidn solsticial de la ciudad conocida a partir de las estructuras

romanas visibles que responden, por tanto, a la orientacion establecida en tiempos de Tiberio.

Asi pues, en Bibracte contamos con edificios publicos y monumentos orientados hacia el 1 de mayo, la
Porte du Rebout, hacia principios de febrero/noviembre en el estanque monumental y en el conjunto de
la Basilica/Foro, y el 1 de agosto en nuestra controvertida Pierre de la Wivre. Esto es, las cuatro fechas
de fiestas celtas de inicio de estacidon que no conociamos en Augustodunum hasta que supimos estas

novedades.

Sin embargo, desde la primera version del articulo habiamos constatado que la base del santuario PS

91 Alix, Stéphane, (2015), Urbani et fabri, évolution d’un quartier a Augustodunum (Autun, Sabéne-et-Loire), Dijon, (Ar-
cheologie en Bourgogne, 36); Labaune, Yannick; Kasprzyk, Michel; Alix, Stéphane; Delor-Ahi, Anne; Hostein, Anthony;
Mouton-Venault, Sylvie; Nouvel, Pierre; Venault, Stéphane, (2015), «Autun/Augustodunum, cité des Eduens», Gallia,
72/1, 195-215, p. 200 et fig. 6 et 8.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 102



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

13 situado sobre la cima del oppidum tenia la misma orientacion que el conocido como Temple de Janus
de Augustodunum, que es la parte conservada de un santuario galo-romano. Es decir, los pobladores de
Bibracte trasladan a su nuevo habitat la fecha a la que se orientaban sus santuarios, no la orientacién
misma que difiere entre el oppidum (montafia) y la ciudad romana (valle)®?. Esto contrastaba con la
orientacién solsticial de la ciudad y sugeria una reflexién sobre qué se conserva y qué se transforma de la

relacion entre la sociedad y el paisaje celeste con el abandono del oppidum y el paso a una ciudad romana.

Los nuevos datos afladen complejidad a esta reflexién. En la fase augustea de Autun se aprecia una gran
continuidad en la aproximacién comunitaria a la esfera celeste que se altera en la fase tiberiana con la
coexistencia de aspectos de ruptura junto a otros de continuidad. El interés de la orientacidn de la Pierre de la
Wivre es indicar que en Bibracte se consideraban todas las fiestas de inicio de estacion y que estas reaparecen,

como vemos, en el primer trazado de Augustodunum. Al precio, eso si, de tomarla en consideracion.

Si no lo hacemos perdemos datos que contribuyen a la reflexion sobre como se produce la aculturacién galo
romana en los decenios posteriores a la conquista. Perdemos otro paralelo para los casos ya conocidos de
orientaciones hacia el 1 de agosto en Lugdunum y en el santuario del oppidum galo de Corent®3. Puesto que
sabemos que existian estructuras orientadas al 1 de agosto, como en estos dos casos épodemos suponer

que los pobladores de Bibracte pasaban por alto la orientacion de la controvertida Pierre de la Wivre?

La conclusion parece evidente. Debemos tomar en consideracién todos los datos, al menos los mas que
podamos. Siempre habrd tiempo para descartar algunos, siempre podra parecernos irrelevante alguna
observacidn, siempre habra ocasién para matizar el significado que les atribuimos, siempre sera posible
plantear otros métodos de analisis sobre esos datos. A partir de los datos podemos trabajar de formas
diferentes, a partir de su ignorancia, de su omisién, sélo nos queda el silencio. Por eso me ha parecido

relevante explicar el caso de dos rocas sagradas con orientaciones astrales en el oppidum de Bibracte.
4. ¢Una forma “celta” de no-representacion?

¢Qué subyace bajo las reticencias que expresan los especialistas con los que hemos debatido en los parrafos
precedentes y que les llevan a negar la evidencia inserta en unos entes materiales, arqueoldgicos, de dificil

aprehension?

92 Este es un argumento similar al sefialado sobre la posicion topografica diversa de estructuras orientadas al 1 de
noviembre en el Castro de San Vicenzo y el lugar de O Seforifio en Armea. Incide en que, para los disefadores de estas
estructuras, simples pilas o complejas arquitecturas, lo importante era la orientacidon hacia una fecha especifica, no la
topografia local ni el tipo de construccion.

93 Romeuf, David, (2011), «Le sanctuaire arverne de Corent et |I'astronomie», http://www.david-romeuf.fr/Archeolo-
gie/CorentAstronomie/ SanctuaireCorentEtAstronomie.html.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 103



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Sin entrar en un estudio de la psique de cada individuo se pueden sefalar una serie de a priori establecidos
desde la communis opinio de diferentes ambitos que se ven cuestionados cuando aceptamos como objeto
de conocimiento el estudio de pedruscos mas o menos informes y de sus eventuales relaciones astrales.
En el catdlogo de los temas que estudian los arquedlogos de forma estandar estan la arquitectura, los
mas diversos tipos de objetos y, cada vez mas, la informacién procedente de analiticas fisico quimicas
que constituyen rapidamente nuevos estandares. Pero nuestras piedras todavia no forman parte de estos
estandares. Por ello es necesario identificar las dificultades presentes tras esas resistencias.

Es preciso evaluar varias ideas, cada una de ellas con recorrido en cierto ambito de estudios, pero como no
se ponen en comun no se extraen las consecuencias de esa puesta en comun.

La primera, la mas antigua y la mejor establecida, es que la cultura celta protohistorica era anicdnica,
como todavia en la actualidad la cultura judia o la isldmica. Varios testimonios antiguos lo expresan de
formas diversas®. De esto han sacado consecuencias los especialistas en historia del arte celta®’, y en
historia de las religiones®®. Pero al mismo tiempo es cierto, y un punto contradictorio, que la imagen de
matriz mediterranea se introduce siguiendo ritmos y espacios heterogéneos entre poblaciones de cultura
celta. Como casos bien conocidos podemos citar la adopciéon de los usos monetarios macedonios por los
celtas del Danubio?’; de la plastica en bulto redondo por las poblaciones celtas de Provenza y Languedoc®®
y, por supuesto, la compleja situacion de la plastica protohistorica de la Peninsula Ibérica®®. Sin obviar

94 César, Guerra las Galias, V1, 6, 17; Lucano, Farsalia, 111, 399 y 412-413, considerando la polisemia de simula-
crum, término usado por estos testimonios; Diodoro 22, 9, 4; vy, para los germanos, Tacito, Germania, 9.3.

95 Reconozco la influencia que recibo de los studios de los Megaw: Megaw, Ruth; Megaw, Vincent, (1988), Celtic art:
from its beginnings to the book of Kells, Londres, Thames and Hudson; id., id., (1994), «Through a Window on the Euro-
pean Iron Age Darkly: Fifty Years of Reading Early Celtic Art», World Archaeology, 25/3, 287-303; id., id., (1996), «The
Nature and Function of Celtic Art», The Celtic World, Miranda Green (ed), Londres, Routledge, 345-375; id., id., (2002),
«The mechanism of (Celtic) dreams?: a partial response to our critics», Celts from Antiquity, Carr, G., Stoddart, S. (eds.),
Cambridge, 47-50; Megaw, Vincent, (2011), «The Elusive Arts: The Study of Continental Early Celtic Art since 1944»,
The Black Sea, Greece, Antatolia and Europe in the First Millenium BC, Gocha R. Tsetskhladze (ed.), Lovaina-Paris-Wal-
pole (Mss), Peeters, 265-315, con una importante bibligrafia.

96 Numerosos articulos firmados conjuntamente por los numismatas y especialistas en historia de las religiones Daniel
Gricourt y Dominique Hollard representan una corriente que se remonta a Sjoestedt-Jonval, Marie-Louise, (1936), «Lé-
gendes épiques irlandaises et monnaies gauloises. Recherches sur la constitution de la Iégende de Cuchulainn», Etudes
celtiques, 1, 4-77. Curiosamente un trabajo como Harding, D.W., The Archaeology of Celtic Art, Londres-Nueva York,
Routledge, no tiene en cuenta la religidon; cosa que, por el contrario, es fundamental para Green, Miranda, (1992 [1989])
Symbol and Image in Celtic Religious Art, Londres-Nueva York, Routledge; y 2004, An Archaeology of Images. Iconology
and cosmology in Iron Age and Roman Europe, Londres-Nueva York, Routledge., .

97 Duval, Paul-Marie, (1989), «L'art des monnaies gauloises», id., Travaux sur la Gaule (1946-1986), Roma, Ecole
Francaise de Rome, 623-637; Gruel, Katherine, 2003: «Du réalisme classique a la stylisation celtique dans les mon-
naies», Décors, images et signes de I’age du Fer européen, Tours, Fédération pour I>édition de la Revue archéologique du
Centre de la France, 121-127; Kruta, Venceslas, (2015), Celtic Art, London-New York, Phaidon, presta atencion al arte
de las monedas a lo largo de todo el volumen.

98 Py, Michel, (2011), La sculpture Gauloise méridionale, Paris, Errance.

99 Alfayé Villa, Imagen y Ritual.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 104



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

casos como la representacion del dios Ogmios que relata Luciano con una expresion plastica mediterranea
explicada en claves célticas'®. En paralelo, existe un arte mueble de tradicién celta de extraordinaria
riqueza y basicamente anicdnico que puebla la imaginacién de todos los neoceltismos y era consumido por

una aristocracia que no vacilaba en aceptar objetos y canones griegos como signo de distancia social®.

Entre los estudiosos de la religion celta tal vez es menos comun la idea de que los celtas de la antigliedad
manejaban la nocion, compartida con otras religiones, de que los dioses se mezclaban con los humanos por
medio de epifanias. El testimonio mas claro lo proporciona la inscripcion bilinglie, celto-latina, de Vercelli
(Como, Italia), en donde el mojén en el que esta escrita se presenta como un limite, con otros tres, de un
espacio «comun a dioses y hombres» mediante la formula la formula celta ato$s déuogdonion que el latin
traduce como finis campo [...] comunem deis et hominibus, compuesta a partir de los términos «divino»
(*deiwo-) y «terrestre, mortal» (*gdhon-io-)1°2. No cabe duda de que esa comunidad sélo se produce bajo
ciertas condiciones. Asi, la idea de comunidad con los muertos, y con el mundo del mas alla, esta detras
de la celebracién de Samain como nuevo afo, pero también como un nuevo principio del orden social'®3.
Cambiando de registro, Tito Livio'®* relata una campafa de M. Claudio Marcelo (cénsul el afio 196 a.n.e.)
contra los boyos destacando que, entre la gran cantidad de torques tomados como botin destacaba uno de
gran peso (unum magni ponderis) ofrendado a Jupiter en el Capitolio'®®. Por lo tanto, el tamafo importa y
permite distinguir entre los torques de los hombres y los torques de los dioses.

Esto nos lleva a la iconografia y nos trae al Noroeste peninsular. Los bronces con motivos sacrificiales

estudiados por L. Armada en varios articulos siempre representan un torques'®. Sugiero que su sentido

100 Luciano, 5, Preludio Herakles; Raydon, Le Mythe de la Crau, 83-87, ofrece el analisis mas reciente que conozco y
remite a la bibliografia anterior.

101 Harding, The Archaeology of Celtic Art; Green, An Archaeology of Images; Kruta, Celtic Art, entre otros, y sin
olvidar el arte etrusco, a su vez también influido por la plastica griega.

102 Lambert, Pierre-Yves, (1997). La Langue gauloise: description linguistique, commentaire d’inscriptions choisies.
Paris 71-79; id., (2008). «Gaulois nemeton et atos déuogdonion: deux noms de |'espace sacré», Saturnia Tellus. Defini-
zioni dello spazio consacrato in ambiente etrusco, italico, fenicio-punico, iberico e céltico, Xavier Dupré Raventds; Sergio
Ribichini; Stéphane Verger, (eds.), Roma, Consiglio Nazionale delle Ricerche, 133-149, en p. 142-146.

103 Sterckx, Claude, 2009, Mythologie du Monde Celte, [s.l.], Marabout, 143-145.

104 Tito Livio, XXXIII, 36.13.

105 Esta especificacion contrasta con la pura mencion del nimero de torques tomados, por ejemplo, Tito Livio, XXXVI,
40.12, indica los 1.471 torques tomados a los celtas-boyos del valle del Po con motivo de otra campafia.

106 Armada, Xosé Lois; Garcia Vuelta, Oscar, (2003), «Bronces con motivos de Sacrificio del drea Noroccidental de

la Peninsula Ibérica», Archivo Espafiol de Arqueologia, 76, pp. 47-75; id., id., (2006). «Symbolic forms from the Iron
Age in the North-West of the Iberian Peninsula: sacrificial bronzes and their problems», Anthropology of the Indo-Eu-
ropean World and Material Culture, Marco V. Garcia Quintela, Francisco J. Gonzalez Garcia, Felipe Criado Boado (eds.),
Budapest, Archaeolingua, 163-178; Armada, Xosé Lois, (2015). «Sacrificio, consumo carnico y religion del Bronce
Atlantico a los celtas occidentales», El alimento de los dioses. Sacrificio y consumo de alimentos en las religiones anti-
guas, Francisco José Garcia Fernandez, Fernando Lozano Gomez, Alvaro Pereira Delgado (eds.), Sevilla, Universidad de
Sevilla, 123-156.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 105



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

seria indicar la presencia del dios destinatario del rito en el area del sacrificio, aceptandolo y compartiendo
asi el espacio con los hombres, tal como dice el texto de Vercelli. El apoyo mas claro para esta interpretacion
lo proporciona el ejemplar del Instituto Valencia de don Juan®” donde se distingue entre los torques que
llevan al cuello dos de las tres figuras humanas, y el torques de tamafio desproporcionado posado en el
suelo del area sacrificial junto al caldero (Fig. 22): seria el dios que asiste y acepta el sacrificio.

El tercer elemento a considerar también forma parte de los estudios de religion celta, aunque se ubica en
un nicho tradicionalmente menos atendido. Se trata de la concepcién de la estructura del cosmos entre los
celtas. No existe, hasta donde sé, una presentacion global, aunque contamos con aportaciones parciales
destacando una serie de articulos de W. Sayers!%, Estas ideas estaban presentes entre los celtas de la
Antigliedad, como sabemos a partir de testimonios que nos gustaria que fuesen mas evidentes!® y, por otra
parte, son de herencia indoeuropea, por lo que su presencia entre los celtas resulta esperable!!®. La idea
basica es la de un mundo dividido en tres niveles, el superior, celeste, ocupado por los dioses y los astros,
el inferior destino de los muertos, marino cuando hay mar vy, si no es el caso, subterraneo, cavernoso,

accesible a través de pozos, lagos y cuevas!!! y, entre ambos, el mundo terrestre de los hombres ordinarios.

Para comprender nuestras rocas, nuestra «arquitectura ambigua» en el contexto arqueoldgico del Noroeste
peninsular las situaremos entre los tres elementos de reflexién indicados (1. visibilidad - invisibilidad /
representacion no representacion; 2. espacios compartidos por hombres y dioses; 3. imagen del mundo en
tres planos) y considerarlas con las representaciones de los sacrificios en bronce, perfectamente iconicas
y plasticas - y con posibles manifestaciones de arte elusivo, como la sugerida presencia de los dioses - v,

por ultimo, las pedras formosas de las saunas del norte de Portugal'’2,

107 Descripcion sistematica en Armada, Garcia-Vuelta, «Bronces con motivos de Sacrificio», 50-57.

108 Sayers, William, (1996), «Tripartition in Early Ireland, Cosmic or Social Structure?», Indo-European Religion af-
ter Dumézil, Edgar C. Polomé (ed.), Washington, Institute for the Study of Man, 168-173; id., (2012), «Netherworld
and Otherworld in early Irish literature», Zeitschrift fiir celtische Philologie, 59, 201-230; id., (2012), «Pre-Christian
Cosmogonic Lore in Medieval Ireland: The Exile into Royal Poetics», Archiv fur Religionsgeschichte, 13/1, 109-126; id.,
(2013), «Finn and the Man in the Tree Revisited», e-Keltoi, 8, 37-55. Ver también Delamarre, Xavier, (1999), «Cosmol-
ogie indo-européenne, “Rois du Monde” celtiques et le nom des Druides», Historische Sprachforschung, 112: 32-38;
Mac Mathuna, Liam, (1999), «Irish perceptions of the cosmos», Celtica, 23, 174-187; Mac Mathuna, Séamus, (2010),
«Sacred Landscape and Water Mythology in Early Ireland and Ancient India», Sacred Topology of Early Ireland and An-
cient India. Religious Paradigm Shift, Maxim Formin, Séamus Mac Mathuna, Victoria Vertogradova (eds.), Washington,
Institute for the Study of Man, 3-53; y los ensayos reunidos en Borsje, Jacqueline; Dooley, Ann; Mac Mathuna, Séamus;
Toner, Gregory, (eds.) (2014), Celtic Cosmology. Perspectives from Ireland and Scotland, Toronto, Pontifical Institute of
Mediaeval Studies.

109 Aristételes, Etica a Nicomaco, 111, 7.7; Estrabdn, 1V, 4.4, y VII, 3.8.

110 Gamkrelidze, T.V., Ivanov, V.V., (1995). Indo-European and the Indo-Europeans. A Reconstuction and Historical
Analysis of a Proto-Language and a Proto-Culture. Part 1. The Text. Berlin-Nueva York, Mouton-De Gruyter, 405-410.
111 Lacroix, Jacques, (2016). «Le celtique *DUBNO- et *ALBIO- dans un ensemble de noms de peuples, de dieux, de
personnes et de lieux», Etudes celtiques, 42, 65-93, pero la propuesta todavia debe andar su camino.

112 Garcia Quintela, M.V.; Santos Estévez, M. (2015): «The Iron Age Saunas of Northern Portugal: State of the Art

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 106



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

A 1 z A 5 (B B - " oAz -

| e T

i W

e Eriait St ] | LS e e If

- .-P-—’F"'=.51'-.’W:'--.”' - = g ‘*'KI|

(1 =38 N5 A R e A 3

™y \‘-, 1“\. T L % J Yy P O A i TP - |

F:__. S i 1 o P | [ . | e k-
Ly 'll 3 .&_ﬁ:l _\.1!_‘ L ‘I‘ - Y : "' -..,x 1 _.:r \|.l—-\. i "'H.:\. |
LAY = {f ;’F , a1 I L il '
L LE I1 L | 'J.-'—hiﬁqﬁ_ li- _\_:". E.-__- -\.h_l-"'\-\.r'::}ﬁ*l%:g é }Fﬂ ] !
'\-\.-._-\-_--'-F_ T v 3 _E il
e~ ST AR |

Figura 22. Bronce con escena de sacrificio del Instituto Valencia de Don Juan (procedencia desconocida).
A. Dibujo cenital de la pieza con numeracion de las figuras representadas sobre el soporte que, a su vez,
incluye un prétomo con cabeza de bévido y, tal como sugieren otros bronces, una hoja de hacha rota a
la altura del nimero 13 (dibujo de Oscar Garcia Vuelta). Los personajes 10, con un cuchillo con el que se
apresta a degollar a la victima, y 12, entre el animal que va a ser sacrificado y el caldero, llevan sendos
torques al cuello. B, vista trasera, D, vista frontal, el personaje 10 lleva el torques indicado por la flecha
1, y el personaje 12 indicado por la flecha 2. En la figura D, las flechas 3 y 4 indican los remates del gran
torques posado sobre la base de la escena del sacrificio (fig. 13). En la vista cenital de la figura D las flechas
indican la posicion del gran torques (Fotografias de Oscar Garcia Vuelta y Xosé Lois Armada Pita).

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ' 107



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Parece posible trazar una doble linea de comprension sobre estos objetos en sentidos inversos. La primera
linea va de la visibilidad hacia la ocultacién, o viceversa; la segunda de la informalidad a la formalidad, o

viceversa.

El hecho es que a mayor visibilidad se manifiesta menor formalidad plastica (nuestras rocas). En el otro
extremo, los bronces con motivos de sacrificio presentan la mayor formalidad plastica, pero su tamafio
reducido sugiere su ocultacion facil y su posible uso discreto''3. Entre ambos, las pedras formosas comparten
con las rocas su monumentalidad y, en los ejemplos aniconicos, la fuerza expresiva de la roca apenas
trabajada (Fig. 23). Sin embargo, el lugar donde se sitlan en la arquitectura de las saunas hace que solo
fuesen visibles para quienes accedian a la sala de vapor desde una pieza anterior que a su vez estaba
cerrada. Excepcionalmente, en los ejemplos del norte de Portugal alienados con el sol o la luna estos astros

iluminarian de forma efimera el interior de forma directa algunos dias especiales!!“.

Aunque esto es asi de forma general, el uso discreto de la monumentalidad también estad presente en las
rocas sagradas. En los ejemplos estudiados!?®, estas rocas ocupan los lugares dominantes de sus respectivos
castros pero también estaban rodeadas por muros que cancelaban su visibilidad mas cercana y, podemos
suponer, restringian el acceso al contacto inmediato con las rocas a ciertos grupos sociales y/o a ciertos

momentos del ano écoincidentes con las fechas de las alineaciones astrales detectadas en cada caso?

Se aprecia, por lo tanto, un juego complejo entre exhibicion y discrecion, entre monumentalidad y miniatura,
entre amorfismo y formalidad plastica, al que se afiaden condiciones generales de paisaje como la posicion
destacada de las rocas en las cimas de los castros y las saunas en las vaguadas y las partes inferiores de
las topografias locales. Lamentablemente desconocemos las condiciones de uso de los bronces sacrificiales

mas alla de constatar que favorecen su exhibicidon y/o manipulacion en contextos discretos.

Esta gestidén de la discrecidén en las condiciones de acceso y uso de las formas de monumentalidad y de

expresion artistica nos lleva a los conceptos de historia de las religiones indicados.

and Research Perspectives». Oxford Journal of Archaeology 34/1: 67-95. Las saunas del area cantabrica tienen caracte-
risticas que las dejan fuera de nuestro argumento, Garcia Quintela, Marco V., (2016), «Sobre las saunas de la Edad del
Hierro en la Peninsula ibérica: novedades, tipologias e interpretaciones», Complutum, 27/1, 109-130.

113 Recordemos en este contexto la ocultacion de los utiles del sacrificio en las procesiones que preceden su celebra-
cién en la Grecia antigua; ver Bonnechere, Pierre, (1999), «La mdchaira était dissimulée dans le kanoun : Quelques
interrogations», Revue des Etudes Anciennes, 101/1-2, 21-35.

114 Garcia Quintela, Marco V.; Gonzalez-Garcia, A. César; Seoane-Veiga, Yolanda, (2014): «The Iron Age Saunas of NW
Iberian Peninsula: An Archaeoastronomical Perspective», Mediterranean Archaeology and Archacometry, 14/3, 133-141.
115 En Garcia Quintela, Seoane-Veiga, «Entre Naturaleza y Cultura»; Garcia Quintela, Gonzalez-Garcia, «Entre el cielo,
el mar vy la tierra: el santuario rupestre del castro de Barona».

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 108



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Figura 23. Pedra formosa de la sauna Braga musealizada en la nueva estacién de ferrocarril. La toma esta
hecha desde la zona correspondiente al interior de la sala de vapor, el espacio entre la pedra y la entrada
marcada por un dintel monolitico, es la antecamara, al fondo el atrio del edificio, a nuestra espalda quedaria
el hogar de la sauna. Pese a que esta rota, se aprecia la monumentalidad de la pedra, en contraste con las
usadas para construir otras partes del edificio.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ' 109



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

De la misma forma que la inscripcion de Vercelli indica los limites del espacio compartido por hombres
y dioses, las restricciones de acceso, el uso del secreto, forman parte de la relaciéon con las expresiones
plasticas que estudiamos. Por ello es pertinente recordar que la «roca», o la «montafia» esté atestiguada
como divinidad en el pantedn prerromano del Noroeste ibérico teniendo en cuenta el sentido del tednimo
CROVGIAI, atestiguado con diversas grafias en el Norte de Portugal (Barcelos, Viseu) y, en Galicia, en
Mosteiro de Ribeira (Xinzo de Limia) y en Viana do Bolo!!®. Es cierto que nuestras rocas no estan asociadas
a epigrafes latinos con este tednimo ées preciso recordar que ambos soportes se mueven en ldgicas
opuestas? étenemos que recordar que si funciona la roca sobra el texto y si opera el texto la roca es

prescindible?

Ademas, consideramos relevante la ubicacidn escogida para ciertas inscripciones rupestres, como en Campo
Lameiro — dos inscripciones donde se lee DIVI situadas en rocas prominentes de una cresta montafiosa
y dispuestas para una lectura cenital (Fig. 24)'*” -, o la dedicatoria a IOVI en San Cibran de Las!*® (Fig.
25). En ambos casos las inscripciones estdn grabadas sobre rocas situadas en alineaciones astronémicas y
la etimologia de los tednimos remite a la esfera celeste!!®. De esta forma la expresion de la epifania divina
ya no consistiria Unicamente en la definicién de un espacio compartido, identificado en estos contextos
arqueoldgicos, sino que la propia roca es el dios y las restricciones de acceso indicadas sefalan los momentos

y/0 personas para acceder a su cercania. Un paralelo etnografico ayuda a comprender esta situacién.

M. Godelier explica cdmo se gestiona entre los baruya de Nueva Guinea la comunicacién del secreto de
su mito fundacional y de los objetos que se muestran a los iniciados en ese momento!?°. Sugerimos que
las condiciones de conocimiento del sentido y de uso de las rocas y los otros objetos que comentamos
tienen que ver, sino con iniciaciones en sentido estricto, al menos con cierto grado de conocimiento del

orden cdsmico y social, con el conocimiento de cudl es el lugar en el mundo de los diferentes individuos

116 Brafias, Rosa, (2000), Deuses, héroes e lugares sagrados na cultura castrexa, Santiago, Sotelo Blanco, 70-74;
Olivares Pedrefio, Juan Carlos, (2002) Los dioses de la Hispania Céltica, Madrid, Real Academia de la Historia, 52, 94;
Présper, Blanca M?, (2002), Lenguas y Religiones prerromanas del Occidente de la Peninsula Ibérica, Salamanca, Uni-
versidad, 181-186.

117 Garcia Quintela, Santos-Estévez, Santuarios de la Galicia Céltica, 164-176, y los trabajos citados en la n. 62.

118 Garcia Quintela, Santos-Estévez, Santuarios de la Galicia Céltica, 276-279; Bernardo Stempel, Patrizia de; Garcia
Quintela, Marco V., (2008), «Poblacion trilingle y divinidades del castro de Lansbriga (NO de Espafia)», Madrider Mittei-
lungen 49, 254-290, vy los trabajos citados en la n. 54.

119 Segun Gamkrelidze, Ivanov. Indo-European and the Indo-Europeans, recuerdan, «The entire class of people in
Indo-European dialects is characterized by the epithets ‘mortal’ and ‘earthly’ in opposition to the immortal and heavenly
gods» (p. 396); que es una sinonimia «Heavenly» = «god», atestiguada en diversos idiomas: «Hitt. Siu- ‘god’, Luw. Ti-
wat- ‘Sun god’, Skt. deva- ‘god’, Lat. deus id., OIr. dia, Gk. Zeus (god of clear sky), all from *t’yeu-/*tiw-. The original
meaning of this root was ‘sky’, cf. Skt. divya- ‘of the sky, heavenly’, Lat. dius id., Lith. diévo sinéliai ‘sons of the sky,
sons of heaven’>» (p. 396).

120 Godelier, Maurice, (1998 [1996]), El Enigma del Don, Barcelona, Paidds, 160-198.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 110



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Figura 24. Inscripciones latinas en soportes rupestres de la ladera de As Canles (Campo Lameiro,
Pontevedra). En ambas se lee DIVI, nétese la impericia en la grafia de la D en la situada al norte (B),
indicando un aprendizaje reciente o insuficiente de la escritura por parte del lapicida que, sin embargo, talla
las letras con precisidon. A. Manuel Santos esta fotografiando la inscripcidon B, con un gran dominio sobre el
horizonte oriental. C. Inscripcidon sur. En ambos casos se impone una lectura cenital.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela ‘ 111



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

integrantes de la comunidad y de la propia comunidad en su conjunto. Esto tiene que ver con las ideas

cosmoldgicas indicadas mas arriba.

Las rocas con alineaciones astrondmicas, situadas en lugares prominentes de los castros (pero no sélo)
y que presentan, al mismo tiempo, un control de acceso, resultan idoneas como intercambiadores entre
tierra y cielo, sirven para observar sobre el horizonte los ortos y ocasos del sol, de la luna y de las estrellas,
también son Utiles para llevar un control del tiempo en el espacio, pueden conceptualizarse como los
lugares a dénde los dioses pueden llegar con mayor facilidad, caso de no ser esas mismas rocas, como
apuntabamos, algun dios en concreto. Ademas, tienen el valor practico de hitos que fijan el tiempo en el
espacio social, en el paisaje, sea como sea que se conceptualizd en el pasado. Y de todo esto deriva nuestra
simple propuesta final: es preciso introducir la observacién astrondémica en los procesos y métodos de

deteccion y estudio de las piedras sagradas.

SADV  NABIA
VLADV ABIONE

Figura 25. Dedicatoria a JUpiter, IOVI, en una inscripcion latina rupestre del castro de San Cibran de Las
(San Amaro y Punxin, Ourense). A. Esta grabada en una roca junto al muro que delimita la croa del castro.
B. Vista del lienzo occidental de la muralla de la croa indicandose la posicion donde aparecieron inscripciones
con dedicatorias a dioses. El solsticio de verano el sol se pone por la puerta principal de la muralla.

TOPOASTRONOMIA DE LAS PIEDRAS SACRAS Marco Garcia Quintela . 112



6 SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES?
CUESTIONES METODOLOGICAS EN TORNO A LOS
SANTUARIOS RUPESTRES

Maria Jodo Correia Santos
(Centro de estudos Cldassicos, Universidade de Lisboa)

Resumen

Las rocas siempre han despertado un sentimiento de veneracion por su caracter atemporal, duro y peren-
ne, una manifestacién de lo sagrado en si misma. Sea en las fuentes documentales, sea en la tradicidon
popular, son incontables las referencias a esa connotacién ancestral que atribuye a las rocas el poder de
convocar a la lluvia y de conceder fertilidad, el poder oracular, asi como el poder de legitimacién de pactos

y juramentos.

Los santuarios rupestres son una de esas expresiones del sagrado, formando una parte importante de los
lugares de culto del territorio peninsular prerromano, que destaca por sus rasgos tan particulares. Entre
ellos, los yacimientos que presentan asientos tallados en la roca. Este tipo tan especifico de lugares coloca
un conjunto muy interesante de cuestiones metodoldgicas e interpretativas, exploradas a lo largo de esta
contribucidon. Como decia Albert Einstein, “if we knew what it was we were doing, it would not be called

research, would it?”.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodo Correia Santos . 113



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Introduccioéon

Le passé, en réalité, ne reparait pas tel quel, que tout semble indiquer
qu’il ne se conserve pas, mais qu’on le reconstruit

en partant du présent.’

Tal es efectivamente un hecho del que no podemos escapar. Los llamados santuarios rupestres, algunos
de aspecto verdaderamente monumental, desde siempre alentaron la imaginacion de poetas, escritores y
eruditos. Tal y como los monumentos megaliticos han sido interpretados como altares druidicos, también
los santuarios rupestres fueron considerados altares de sacrificios cruentos, muy de acuerdo con la visidn

romantica que se generaliza en toda Europa durante el siglo XIX y la primera mitad del siglo XX2.

La fascinacion era tal que se llegd incluso a recrear santuarios paganos, como el de Rowtor Rocks, Peak,
erigido por Thomas Eyre en siglo XVIII, talldndose escalones, piletas e un asiento rupestre con respaldo
y apoyabrazos3. Algo que nos recuerda de inmediato a la llamada Silla de Felipe II, en el Escorial, Madrid,

considerada recientemente como una recreacién de Epoca Moderna®.

Pero, al contrario de Rowtor Rocks y a parte las transformaciones que realmente ha sufrido durante la
Epoca Moderna, el complejo rupestre de El Escorial, es realmente un antiguo santuario rupestre como se
demostrara a continuacion. No sabemos si en algunas de aquellas sillas se habra sentado Felipe II, es bien
posible que si, ubicada como estaba en dicha propiedad real cuya principal vocacién era la de coto de caza
y teniendo en cuenta su vista espectacular, desde luego mas adecuada a avistar caza que a ver el progreso
de las obras del Monasterio®. Pero lo que si podemos afirmar es que dichas sillas han sido labradas en la
roca mucho antes de que existiese el reino de Espafia y al parecer, incluso antes del dominio romano, como

veremos a continuacion.

El yacimiento rupestre de El Escorial corresponde a un tipo muy especifico de santuarios que colocan
cuestiones metodoldgicas muy interesantes. Su interpretacion es un auténtico reto y es sobre este tipo de

lugares que incidirad esta contribucion.

Cabe decir que el tema que nos ocupa ha sido durante mucho tiempo uno de los “malditos” en la investi-

Halbwachs, 1994: 34.

Alfayé, 2009: 146-153.

Edmonds y Seaborne, 2001: 95-99.

Jiménez Guijarro, 2004.

Rodriguez Marin, 1920: 142; Canto, 1999: 9.

uphwWwN =

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 114



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

gacion arqueoldgica, contemplado con desconfianza y escepticismo® por su interpretacion indiscriminada
como altares de sacrificios cruentos, afiadido a la escasez o inexistencia de materiales arqueoldgicos visi-

bles, a parte la roca en si misma, lo que desalenté enormemente su estudio.

Solo recientemente se volvié a despertar el interés de los investigadores, con el resultado de una serie
de aportaciones relevantes’. Asimismo, la principal dificultad que se interponia a cuantos intentabamos
comprender estos enclaves, era la falta de paralelos en los que basar el analisis, no porque no existan,
que si los hay y muchos, sino porque dichos paralelos estaban todavia por determinar metodolégicamente,
barajandose, junto a los auténticos lugares de culto, cimientos de construcciones y abrevaderos, lagares

rupestres y algunas rocas con formas particularmente sugerentes.

Notas metodoldgicas

Mas que piedras sagradas, estos lugares que realmente podemos designar como santuarios rupestres?, son
constituidos por rocas monumentalizadas, a menudo mas que una, claramente demarcadas del entorno
aunque formando parte de él y en las cuales se han tallado escalones, canales, cubetas y en algunos casos,
rebajes en forma de asiento. Todos estos entalles denotan la intervencion humana, incluso cuando alguna
de las cubetas o canalillos es de origen natural, ademas de que sus caracteristicas no sélo invalidan una
utilizacion practica y cotidiana, sino también parecen mostrar una intencionada disposicién simbdlica de los

componentes.

&Pero cuales son los criterios para clasificar un lugar como santuario rupestre? Cuando existen inscripciones
votivas, la tarea resulta mas facil pero tal situacidon sdélo ocurre en contados enclaves®. En todos los demas
yacimientos, tal cosa no sucede y en estos casos, el procedimiento mas seguro sera, antes de conjeturar
sobre su hipotético uso cultual, considerar todas las alternativas posibles, desde su funcién como simples

6 Costa, 1917: 24; Bonsor, 1899; Aguilera y Gamboa 1909, 134-155; Mélida 1914-1916, 40, 48. Véase, al respecto,
Alfayé Villa, 2009: 146-153.

7 Como las de Benito del Rey y Grande del Brio (1994, 2000, 2003), Almagro-Gorbea (1995, 2000, 2006, 2015), Ji-
ménez Guijarro (2000), Marco Simoén (1996), Barandela Rivero et al. (2005), Garcia Quintela y Santos Estévez (2008),
Alfayé Villa (2009), Fabian Garcia (2010), Correia Santos (2010, 2012, 2013, 2014, 2015, 2016), Garcia Quintela y
Seoane Veiga (2011, 2013), asi como Esteban Ortega et al. (2013, 2014).

8 El concepto de santuario utilizado es el de espacio demarcado para fines religiosos, aplicado en su definicion gené-
rica y por lo tanto, no en el sentido de sanctuarium de las fuentes literarias latinas. Plinio, Nat. Hist., 23, 149. Véase, al
respecto, Scheid, 1997. Por otro lado, la palabra griega temenos, se refiere al “santuario” como “espacio acotado, sepa-
rado” (Bergquist, 1967), a veces delimitado por lineas invisibles entre arboles o rocas destacadas (Pedley, 2005: 57).

9 Hasta ahora, Unicamente nueve sitios presentan epigrafes rupestres in situ Pefialba de Villastar, Pandias, San Troca-
to, As Canles, Fonte da Tigela, Cabeco das Fraguas, Penedo das Ninfas, Mogueira y Trés Rios. (Correia Santos, 2010).

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodo Correia Santos . 115



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

abrevaderos o cubetas destinadas a la recogida de agua pluvial'® y pequefios lagares, como es el caso
de San Pelayo, Almaraz del Duero; a cimientos de construcciones, como ocurre en Mau Vizinho, Chaves,
Portugal, por citar Unicamente dos sitios!! que hasta recientemente eran considerados como santuarios

rupestres y que deben ser excluidos de tal categoria en definitivo.

Cuando ninguna de estas hipodtesis resulta verosimil y encontramos, por el contrario, elementos cuya Unica
explicacion parece residir en el @ambito simbdlico, como son escaleras totalmente innecesarias que dan ac-
ceso a cavidades cuyas caracteristicas y escasa capacidad invalidan su utilizacién en el marco de lo funcio-
nal y cotidiano, entonces se puede colocar la hipdtesis de que se trate de un santuario rupestre. Asimismo,
es muy importante tener en cuenta que, por ejemplo, una escalera tallada en la roca, no constituye, por si

sola, un santuario*?.

Fig. 1. Dos de los pequefios lagares de San Pelayo, confundidos con altares de sacrificios

(Correia Santos, 2015: vol. II, fig. 35, 36).

10 Caso en el que los regueros desembocan en las cubetas, siempre a cota inferior, aunque ligeramente.

11 Correia Santos, 2015: N° 8 y 15 del Anejo III. Véase Benito del Rey y Grande del Brio, 1990: 9-23; 1992: 41-56;
2000: 63-78; Benito del Rey et al., 2003a: 287-288; Alvarez-Sanchis ,1999: 475; Costa, 1973: 345-351; 1990: 251-
252; Santos Junior et al., 1989: 368-390.

12 Correia Santos, 2012; 2013.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ' 116



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 2 - Aspecto general de los cimientos de la atalaya de Mau Vizinho,
confundido con cubetas rituales (Correia Santos, 2015: vol. II, fig. 50).

La Unica forma de salvar estas dificultades es el analisis contextual, no sélo en lo que se refiere a la com-
paracién de las caracteristicas morfolégicas de cada estructura con otras similares; sino también en lo que
respecta a la realidad arqueoldgica del propio lugar, a su ubicacion en el paisaje y a la ocupacion humana
del territorio.

La compilacion de este conjunto de informaciones, ha permitido la construccién de una base de datos
que no solo incluye los datos individuales de cada yacimiento, sino que también relune los datos de todos
los sitios analizados, lo que facilita el proceso comparativo y la identificacién de ciertos elementos y ca-
racteristicas que se repiten, asi como algunos patrones generales. De igual modo, al constituir pautas de
comparacién bien documentadas, dicha base de datos ha permitido también contrastar otras estructuras,
equivocadamente interpretadas como altares rupestres y que, en efecto, presentan caracteristicas formales
muy distintas.

En resumen, esta labor metodoldgica permitié descartar un total de diecinueve lugares, considerados hasta
el momento como santuarios rupestres, y a la vez identificar a ocho nuevas estructuras, localizadas en ya-

cimientos ya conocidos pero nunca identificadas como tal. El panorama que emerge es, asi, muy distinto de

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ‘ 117



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

lo que se conocia, y se completara ain mas en el futuro, puesto que algunos de estos lugares estan todavia

por localizar. Ejemplo de ello es la pefia de Gete!?, en Burgos, recientemente descubierta.

"'ﬁ:l.:‘l. ]

-
I
7
i
-
L2 1]
]
-
[

Fig. 3 - Mapa de distribucién de los varios tipos de santuarios rupestres
(Correia Santos, 2015: vol. II, 344).

Atribuir una cronologia a estas estructuras sigue siendo un desafio, no sdlo por la ausencia de excavaciones
arqueoldgicas, sino también porque dichas rocas pudieron ser utilizadas antes, durante, poco después o
mucho después de que el sitio fuera ocupado. Aun asi, el analisis del territorio circundante permite en prac-
ticamente todos los casos establecer el contexto crono-cultural aproximado, el cual coincide con los monu-
mentos directamente asociados a vestigios arqueoldgicos. En suma, parece que estas estructuras surgen
a partir del Bronce Final, evolucionan y se diversifican durante la I y la II Edad del Hierro y se mantienen,

en algunos casos, durante Epoca Romanat4.

De entre los 54 yacimientos estudiados que relnen los criterios como para ser considerados santuarios
rupestres, fue posible distinguir dos grandes grupos tipoldgicos: el Tipo A, con escaleras y el Tipo B, sin
escaleras, siendo que en cada uno de ellos se identifican varios subtipos, cuyas diferencias morfoldgicas

parecen seguir una evolucién cronoldgicamente concomitante.

13 Almagro-Gorbea et al., en prensa. Localizado por Ignacio Ruiz Vélez. Informacidon que agradezco a Almagro-Gorbea.
14 Correia Santos, 2015.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodo Correia Santos ' 118



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

En el Tipo A, se distinguen el tipo A.1.1, que remite a monumentos cuyos peldafios son bastas entalladuras
que acceden a cubetas generalmente de origen natural; el tipo A.1.2, donde aparecen ya escalones, asocia-
dos a cubetas naturales y artificiales; el tipo A.2, caracterizado por la presencia de escalones bien tallados
y entalles en forma de asiento junto a cubetas naturales y artificiales; y el tipo A.3, en el que predominan

las cavidades artificiales, asociadas a escaleras bien labradas y elementos epigraficos.

Fig. 4 - Respectivamente y de la izquierda a la derecha, ejemplos de santuarios rupestres del tipo A.1.1,
Canto del Mortero, Avila (foto de F. Fabian Garcia) y Pefia Carnicera, Caceres (foto de Pablo Sanchez);
tipo A.1.2, Ulaca, Avila; tipo A.2, Cadeirdo da Quinta do Pé do Coelho, Gouveia (Correia Santos, 2010); y
tipo A.3, Pandias, Vila Real (Correia Santos et al., 2014).

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ' 119



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Por su parte, el Tipo B se subdivide en el tipo B.1, que corresponde a conjuntos de cazoletas naturales y
artificiales, conectadas por canales; en el tipo B.2, que concierne a estructuras donde se asocian cubetas
naturales y artificiales y entalles en forma de asiento; y en el tipo B.3, donde a las habituales cazoletas con

canalillos se asocian elementos epigraficos.

Ambos grupos tipoldgicos A y B parecen seguir una evolucién cronolégicamente paralela: sea los monu-
mentos de tipo A.1, sea los de tipo B.1 se asocian a contextos del Bronce Final y de la I Edad del Hierro; asi
como los tipos A.2 y B.2 aparecen relacionados con contextos de la II Edad del Hierro, algunos de ellos con
indicios de frecuentacion hasta Epoca Romana; mientras que los tipos A.3 y B.3, siempre estan asociados

a materiales e inscripciones de Epoca Romana.

Las diferencias observadas - la diversificacion de la forma de las cubetas, del nimero y de la orientacion
de los peldafios labrados, la inclusién de estructuras en forma de asiento - parecen reflejar no sélo una
evolucién en la concepcion simbdlica de estos lugares a lo largo del tiempo, sino también su relacién con la

especificidad de los cultos y practicas rituales celebradas en cada uno de ellos.

Fig. 5 - Respectivamente y de la izquierda a la derecha, ejemplos de santuarios rupestres del tipo B: tipo
B.1, Lampaga, Vila Real; tipo B.2, Tres Tronos, Cuenca (Correia Santos, 2015); tipo B.3, Cabeco das Fra-
guas, Guarda (Correia Santos, 2010b??).

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ' 120



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

De igual modo, su ubicacién en el entorno nos da un atisbo de la complejidad de los paisajes antiguos. El
conjunto de datos reunidos permitié también identificar, por primera vez, claros patrones de ubicacion, de
organizacion interna del espacio y de orientacion astrondmica que expresan una determinada concepcion
simbolica del paisaje, intimamente relacionada con la tierra y la gente, es decir, con las vias de transito, los

recursos naturales y la ocupacién humana del territorio*®.

De una forma breve y para que se entienda mejor el contexto en el que se integran los yacimientos que ire-
mos examinar mas detalladamente a continuacién, la mayor parte de estos yacimientos estan intimamente
asociados a poblados y al patron general de movimientos a través de los territorios: de hecho, de un total

de 54 yacimientos, s6lo en 9 no se conocen vestigios de ocupacién a su alrededor.

Los que estan incluidos en el interior de poblados asumen caracteristicas muy distintas, desde estructuras
sencillas a conjuntos de monumentos de distintos grupos tipoldgicos, lo que estaria posiblemente rela-
cionado con la importancia que ostentaria cada yacimiento en el marco de su territorio. Los monumentos
situados fuera de poblados, estdn generalmente cerca, a menos de 3 km de distancia y manteniendo una
relacion visual directa hacia ellos. Se sitian a menudo o en zonas liminales, o de tal modo que los yaci-
mientos conocidos se distribuyen a su alrededor, algunos de los cuales ubicados incluso en el centro de

auténticos vacios de poblamiento.

ol sl

A

Fig. 6 — Distribucidon de los santuarios rupestres identificados en la provincia de Caceres (Correia Santos,
2014: fig. 26): 1. Pefia Carnicera; 2. Trevejo; 3. Las Canchorras; 4. Las Cuatro Hermanas; 5. San Cristobal;
6. Pico de San Gregorio; 7. Las Calderonas; 8. Cancho Castillo; 9. Palancar

15 Correia Santos, 2015; en prensa b.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodo Correia Santos ' 121



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Sin embargo, los sitios de altura, con amplio dominio visual y las zonas de confluencia, parecen haber sido
las ubicaciones preferidas. Ulaca, Canto Gordo (conocido como Silla de Felipe 1I), Monsanto y Trevejo, para
citar Unicamente algunos que presentan rebajes en forma de asiento, se ubican en destacados macizos
rocosos que son en si mismo importantes referentes en el paisaje y que a la vez se yerguen frente a im-

portantes vias naturales de paso.

Otros monumentos parecen relacionados con zonas de confluencia, como es el caso de las estructuras de
El Sequero Iy II, en Badajoz: un conjunto de cuatro rocas con relacion de inter visibilidad, que conforma
una linea casi recta de aproximadamente 600 m, que discurre paralela al curso del rio Aljucén, junto a su

desembocadura en el Guadiana, de la que posiblemente formaria parte también la estructura de Lacara’®.

Otra realidad geografica senalada por estas estructuras rupestres son zonas de humedales y lagunas, como
es el caso de Los Barruecos, un area de connotacién simbdlica a lo largo de una amplia diacronia, como in-
dica el conjunto de 40 paneles de grabados rupestres'’ y el hallazgo de dos exvotos en bronce en forma de
cabra dedicados a Ataecina’® y que aparece delimitado por tres monumentos: al E, Las Cuatro Hermanas;

al S, Las Trescientas??; y al N, La Zafrilla?°.

Es posible que, tal y como los distintos elementos y estructuras que forman parte de estos yacimientos,
su orientacidn y su ubicacidn en el paisaje refleje sus especificidades cultuales. En el conjunto, y delante
de tal complejidad, nos sentimos como que deambulando por dicho “foreign country of the past”, como ha

expresado Hartley, en su momento?!.
éSillas de reyes o tronos de dioses?

En este contexto, destacan los yacimientos con rebajes en forma de asiento. Se conocen varios paralelos
para este tipo de estructuras, aunque eso tampoco nos ayude a aclarar el significado de los monumentos
peninsulares. En Zovom Dolu, Nevesinja, Bosnia, existe una estructura compuesta por tres asientos pé-
treos, conociéndose unas 20 estructuras de este tipo - en conjunto y aisladas - en el territorio de Bosnia y

Herzegovina, aunque no se llegue a acuerdo en torno a su cronologia??.

16 Almagro Gorbea y Jiménez Avila, 2000; Correia Santos, 2015.
17 Sauceda Pizarro, 1991; 2001.

18 CIL 11 5298; CIL 11 5299.

19 Almagro Gorbea y Jiménez Avila 2000: 427.

20 Correia Santos, 2015.

21 Hartley, 1956: 1.

22 Beslagic, 1985: st. 21.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodo Correia Santos . 122



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

También en Bulgaria son referidos algunos de estos yacimientos??, asociados a cubetas y a menudo situa-
dos en zonas con comprobadas anomalias magnéticas, que hace sospechar de su influencia sobre los indivi-
duos que alli estuviesen durante largos periodos?*. Pero aqui si se puede avanzar una cronologia estimada:
la mayor parte de estos yacimientos presentan vestigios del Calcolitico Final, momento a partir del cual

parecen ser abandonados, volviendo a ser de nuevo ocupados entre el Bronce Final y la I Edad del Hierro?>.

En Grecia, existen igualmente algunos ejemplos muy interesantes, en Tracia Occidental?® y en las islas del
Mar Egeo Oriental?’. En Anatolia, se conocen también algunas estructuras parecidas, generalmente consi-
deradas en un horizonte cronolégico que va del periodo Hittita - c. 1600 a.C. - a Epoca RomanaZ?.

En la Peninsula Ibérica, en algunos casos, dichas estructuras se presentan talladas de manera que incitan

a adoptar una posicion especifica, lo que remite claramente a un contexto ritual.

Es el caso de la R.2 del Cadeirdo do Pé do Coelho, en Gouveia, Portugal®. Se trata de un conjunto formado
por dos estructuras labradas en bloques graniticos independientes. La primera se compone de una cavidad
triangular, excavada en la base de la roca, a la que siguen tres escalones que dan acceso a un ancho rebaje
en forma de asiento. En frente de la anterior, se encuentra la segunda estructura, tallada en un bloque ais-
lado y constituida Unicamente por un ancho rebaje en forma de silldn, donde llama la atencién el cuidado
desbaste del respaldo a la altura del cuello, que implica la inclinacion de la cabeza hacia atras de quien tome

asiento y se recline totalmente.

Durante la excavacion realizada en 1998 junto a la primera estructura®?, se ha identificado una sola camada
estratigrafica preservada, sobrepuesta al sustrato rocoso, de la que proceden escasos materiales pertene-

cientes a la II Edad del Hierro.

Tal aspecto es aun mas evidente en Cadeiras dos Mouros, Tomar, también en Portugal. En este caso, el
conjunto rupestre conforma el acceso a un curso de agua, en el que destaca una instalacion en forma de
asiento con respaldo y apoyabrazos, situada en frente de dos cavidades cuadrangulares. Dicho rebaje, no

s6lo constituye un asiento comodo, con apoyabrazos, sino también que presenta una cazoleta con desagie,

23 Delev, 1984; Naydenova, 1990; Domaradzki, 1994; Fol, 1982: 180; Vassileva, 2001.

24 Stoev y Muglova, 1996; Raduncheva, 2008:180.

25 Shukerova, 1985.

26 Triandaphyllos, 1985; Konstandinidis, 2000.

27 Kaletsch, 1980; Yannouli, 2004: 119

28 Haspels, 1971: fig. 230-232; Frankovitch, 1990: fig. 76, 81; Vassileva, 2001; Berndt, 2002: 26-62.
29 Correia Santos, 2010a: 152.

30 Tentey Lourengo, 2000: 778-792.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 123



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

tallada en la parte superior de la roca, a cota mas alta y en el lado izquierdo del respaldo, de manera a que
cualquier liquido vertido en ella cae directamente sobre la cabeza o sobre el hombro derecho de quien alli
tome asiento, dependiendo de la posicion que adopte el individuo, lo que remete indiscutiblemente para

un contexto ritual.

Fig. 7 - Aspecto general de las dos rocas talladas de Cadeirdo do Pé do Coelho, en Gouveia, Portugal.

En todo caso, parece evidente la utilizacion del yacimiento en épocas distintas, como son algunos de los
entalles mas cerca del curso de agua, muy posiblemente pertenecientes a los cimientos de un molino de
agua medieval®'. Mas recientemente, otros autores?? refieren el lugar como uno de los ejemplos de “sillones
rituales”, en el que identifican un supuesto podomorfo calzado, asociado a tres sillones tallados en la roca,
confundiendo lo que habra sido los cimientos de dicho molino con asientos, si bien omiten la Unica estruc-
tura que efectivamente puede ser considerada como un “sillén ritual”.

Hasta el momento, se desconocen materiales arqueoldgicos asociados al yacimiento, pero a no mas de 300 m,

se sitla el asentamiento del Bronce Final de Pegdes, asi como la estacion de arte rupestre de Alto da Pedra®.

De todos estos lugares, el mejor ejemplo es la Pefia de Santa Maria, en Iruelos del Mesén Nuevo, Salaman-
ca. Se trata de una roca a la cual se sube a través de tres peldafnos y que presenta en la parte superior,

junto a una amplia cavidad natural y a varias otras cazoletas, un resalte semicircular, en frente del cual se

31 Batata, 1997: 358.
32 Ribeiro et al., 2011: 207.
33 Ponte, 1995: n° 16, 21.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ' 124



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

disponen una huella de pie derecho y una huella de pie izquierdo descalzos. Entre ambas se aprecia dos

cazoletas y una raya vertical que parece representar el aparato genital masculino y al lado, una huella de

una mano derecha.

Fig. 8 - Plano y pormenores del asiento pétreo de Cadeiras dos Mouros, Tomar,
sefialado en el plano por el circulo amarillo.

Las huellas grabadas indican, pues, que quien tomaba asiento debia ser hombre, presentarse descalzo y

luego colocar su mano derecha sobre el roquedo, hecho que evoca, en definitivo, un contexto ritual.

Fig. 9 - Pefia de Santa Maria, Salamanca: respectivamente, aspecto general de la roca, pormenor de los
grabados y del estanque que hay en la cima (fotos de Grupo Entorno, S.A.) y recreacién de la posicion
indicada por las huellas grabadas.

En lo que concierne al contexto arqueoldgico, en las proximidades del afloramiento se documentd una
dispersion de materiales que incluian ceramica facturadas a mano, en estado muy fragmentario y con las
superficies muy rodadas, y una lasca de silex que no permiten, sin embargo, atribuir una cronologia con-
creta*. Asimismo, son los propios entalles que nos dan algunas pistas relevantes.

34 En la campaina de prospeccién de 2004 (Gorbea Pérez ~-GRUPO ENTORNO S.A.).

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ' 125



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Santos Estévez y Garcia Quintela3® proponen distinguir dos grupos cronoldgicos para las representaciones
de podomorfos: uno situado en la Edad del Bronce, cuando comparten el panel con motivos pertenecien-
tes a dicha época como son las combinaciones circulares; y el otro, correspondiente a la Edad del Hierro,
bastante mas numeroso, en el que dichos motivos aparecen asociados a piletas con desaglie o cazoletas
cilindricas, como ocurre en la Pefa de Santa Maria. Muy interesante también es que la mayor parte de
los ejemplares que presentan los dedos figurados aparecen en estaciones de la Edad del Hierro, como A

Ferradura, en Amoeiro o Monteferro, en Nigran, Arabilejo, Yecla3® o en Pefia Escrita, Canales de Molina?’.

Cabe referir igualmente que en la Pefia de Santa Maria, los podomorfos comparten el panel con una huella
de mano, cuyo paralelo podemos encontrar en las manos grabadas de Escariz, Adoufe, Vila Real®®. Parece,

asi, verosimil proponer el horizonte de la Edad del Hierro como cronologia posible para este yacimiento.

Tanto en las fuentes documentales, como en varios paralelos etnograficos, se manifiesta la asociacion en-
tre el pie, la piedra y el juramento o la investidura del jefe, como han demostrado detalladamente Santos

Estévez y Garcia Quintela.

En el ambito escandinavo, Saxo Gramatico*® relata que era sobre piedras donde se proclamaba la eleccion
del rey, para equiparar en cierta forma la solemnidad del hecho con la firmeza de la propia roca. En Suecia,
la ceremonia de la eleccion del rey se hacia también sobre una gran piedra*. En Irlanda, el futuro Earl de
Tyrone, autoproclamado descendiente de los reyes del Ulster, subia a la colina Tullaghoge, donde se senta-
ba en una roca con forma de silla - destruida por los ingleses en 1602 -, mientras uno de los participantes
en la ceremonia sostenia un zapato sobre su cabeza, gesto que simbolizaba que el nuevo jefe seguiria las

huellas de sus antecesores?!.

De vuelta al territorio peninsular, es también muy interesante sefialar el paralelo etnografico de la llamada
Pena da Eleccidn, en Cabanas, A Corufia, dominando la desembocadura del rio Eume, donde se observa

un rebaje de origen natural parecido a una huella de pie, sobre la cual se elegia a los alcaldes: algo que

35 2000: 19-29.

36 Molina Garcia, 1989-1990: 63.

37 Cerdefio y Garcia Huerta, 1983: 182.

38 Abreu y Pereira, 2008: 97-110.

39 Gesta Danorum, 1, 2, 1: Lecturi regem veteres affixis humo saxis insistere suffragiaque promere consueverant,
subiectorum lapidum firmitate facti constantiam ominaturi

40 Olao Magno, Historia de Gentibus Septentrionalibus VIII, c.1.

41 Hayes-McCoy, 1970: 182. En el mismo condado de Tyrone, en Altadavin se menciona una Silla de San Patricio y
cazoletas utilizadas por los devotos durante la romeria del domingo después del 26 de Agosto (MacNeill, 1962: 152). Mas
paralelos en MacNeill, 1962: 113; Mac Cana, 1968: 180; 1973: 162; Byrne, 1973: 38; Le Roux y Guyonvarc’h, 1995:
146-147.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 126



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

encuentra paralelo en Brest, donde el Maire juraba su cargo también sobre una piedra#?. De igual modo, la
eleccién del Procurador General de la Villa o de la Mar en Vigo se hacia en 1569 sobre A Pedra, actualmente
por debajo del empedrado del casco histérico vigués, siendo muy curiosa la disputa entre los reclamantes
y el Arzobispo, que pretendia que el procurador legitimo fuese nombrado en el atrio de la iglesia de Sta.

Maria y no sobre A Pedra®:.

Como ya ha sido mencionado, en la Pefia de Santa Maria, los podomorfos no sdélo se asocian a varias ca-
zoletas, sino también a la figuracién de una mano derecha, lo que parece evocar un rito de juramento*.
La figuracion de la mano derecha en este contexto particular es, en si misma, elocuente, una vez que se

encuentra estrechamente asociada al juramento.

En Roma, el juramento per Iovem lapidem o iurare Iovem lapidem es una de las formas mas arcaicas de
juramento de la historia romana* y aparece descrito en la tradicién literaria, sobre todo republicana, como
el juramento por excelencia, con un poder vinculador mas fuerte que cualquier otro acto juridico*. En el
tratado entre Roma y Cartago que precede a la Primera Guerra Punica, los cartagineses juran por los dio-
ses de su patria, mientras los romanos juran per Iovem lapiden*’. Se pensaba que la mano derecha era la
parte del cuerpo que irradiaba la buena esencia del individuo*® y desde muy pronto se instituyd como el
“codice simbolico e rituale della validita”*°, hecho ampliamente documentado en la consagracion de la mano
derecha a Fides*.

Se trata de una practica que, en Roma, remonta al siglo VIII a.C. y que encuentra varios paralelos en el

mundo indoeuropeo®!, sobre todo en el antiguo juramento griego*.

42 Garcia Quintela, 2005: 196; Garcia Quintela y Santos Estévez, 2008: 40-41; Santos Estévez, 2008: 183-184.

43 Santiago y Gémez (1896) Historia de Vigo y su comarca, ed. Facsimil de 2005 apud Santos Estévez, 2008: 184.
44 Santos Estévez, 2008: 185.

45 Apuleio, Socr., 132; Cicero, Fam., 7, 12, 2; Gellio, 1, 21, 4-5.

46 Calore, 2000: 4-9.

47 Polibio, Hist., 3, 25, 6-9.

48 Hertz, 1928: 145-155

49 Sissa, 2010: 86. Véase, por ejemplo, la alusion al gesto ritual de la mano derecha en Virgilio, Aen., 7, 234-235:
“Fata per Aeneae iuro dextramque potentem sive fide seu quis bello est expertus et armis”.

50 Keinach, 1905: 308; Boyancé, 1972; Freyburger, 2009. Véase Servio, Ad Aen., III, 608 ; Cicero, Phil., XI, 5;
Donat., Ad Ter., Andr., 1, 5, 54.

51 Piganiol, 1959; Calore, 2000: 38. El rito del juramento sobre la piedra parece tener una larga la pervivencia en la
tradicion popular europea, desde Islandia (Boberg, 1956: 191) a Irlanda (Cross, 1952: 122, 336, 390). Véase también
el poema de Fernan Gonzalez, compuesto en el siglo XIII, pero que se refiere a acontecimientos del siglo X (Lopez Guil,
2001: 342-346): “Fagamos nds sefior de una pyedra dura, semejable al conde, d’essa mesma fechura: a aquella ymajen
fagamos todos jura”.

52 Benveniste, 1948; Benveniste, 1983, 363. Véase Plutarco, Vita Solonis, 25, 3; Aristoteles, 6nvaiwv MoAiTeia, 55,
5;7, 1.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodo Correia Santos . 127



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

También es la mano derecha la que se ofrece a los dioses. En la antigua Roma, se puede citar la posible
reminiscencia de tal practica en el mito de Mucius Scaevola, que Dumézil>3 compara con la pérdida de la
mano derecha del dios Tyr en la mitologia escandinava; mientras que en la Peninsula Ibérica, Estrabdn
refiere que los Lusitanos cortaban la mano derecha a los prisioneros de guerra y la ofrecian a los dioses®.
Si bien relacionada con un contexto distinto, esta mutilacion ritual parece estar asimismo ligada al fuerte
simbolismo implicito de la dextra y a su alto valor ritual: la mano derecha del enemigo no sélo es la que

maneja la espada, sino también la mano con la que jura.

Ahora bien, aunque no existan ni podomorfos ni huellas de mano en los ya referidos yacimientos de Cadei-
rédo do Pé do Coelho y Cadeiras dos Mouros, una interpretacion por el estilo es asimismo sugerente, tenien-
do en cuenta que en ambos lugares se ha tallado la roca de manera que se obtenga una posicién especifica,
quizas en el ambito de algun rito de consagracion de quien alli se sentaba, como indica la estructura de

Cadeiras dos Mouros y es legitimo suponer en el caso de Cadeirdo.

En otros yacimientos, como El Trevejo y Teso de San Cristdbal, sin embargo, no han quedado en la roca otras

huellas aparte la estructura en forma de asiento, eso si, con un amplio dominio visual de todo el entorno.

En el Teso de San Cristdbal, en Villarino de los Aires, Salamanca, aparte la estructura en forma de asiento,
existen Unicamente algunos rebajes y cavidades naturales, pero el lugar tiene, eso si, un amplio dominio
visual de todo el entorno®®. El yacimiento, como la mayor parte de estos sitios, no ha sido nunca objeto de
excavacion arqueoldgica, si bien los materiales recuperados a superficie documentan una amplia cronolo-

gia de ocupacion, desde la II Edad del Hierro a la Epoca Romana Altoimperial, Tardorromana y Medievals’.

Asimismo, no deja de ser curioso que, segun la tradicion, la roca del Teso de San Cristébal, la llamada Pefia
del Penddn, decidia la culpa o la inocencia de los acusados: si el acusado lograba mover la piedra, es que

era inocente, pero si no la podia mover, seria culpado®.

53 1948: 163-169.

54 Geog., 111, 3, 6.

55 Practica posiblemente documentada también en el monumento de Binéfar (Huesca) donde se representan figuras
humanas sin cabeza y sin manos y en las representaciones antropomaorficas amputadas de la linula de Chdo de Lamas,
Portugal (Almagro-Gorbea y Lorrio, 1991: 422); siendo también interesante que el requisito impuesto por un padre
numantino al dar en matrimonio a su hija fuese la entrega de la diestra de un enemigo, segin nos cuenta Aurelio Victor
(De Vir. Illustr., 59).

56 Véase Benito del Rey y Grande del Brio, 1994: 122; 2000: 111-116; 2003: 299; Alvaréz-Sanchis, 2003: 310;
Sanchez-Moreno, 1997: 131, nota 22; Bonnaud, 2006 : 200-204; Alfayé Villa, 2009: 158.

57 Resultado de las prospecciones de 1992 (Iglesias del Castillo, PROEXCO S.C.L.) y de 2004-2005 (Gorbea Pérez,
GRUPOENTORNO S.A.). Depositados en el Museo Provincial de Salamanca (Exp. 1992/14).

58 Moran Bardodn, 1946: 137.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 128



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

El caso de Trevejo, en Villamiel, Caceres también resulta interesante. Publicado como un amplio complejo
cultual®® en el que describen cazoletas conectadas por canalillos, escalones, pocetas y pilas, ademas de un
sillén pétreo; desde luego quedod clara la necesidad de analizar separadamente los varios elementos rupes-
tres enunciados por los autores, pues muchos de ellos, considerados indistintamente como parte de dicho

santuario, pertenecen en realidad a la ocupacion medieval del lugar.

Fig. 10 - Localizacion de los varios elementos que integran el conjunto rupestre de Trevejo y pormenores
del asiento pétreo (R.1), siendo el 2 el publicado por Benito del Rey y Grande del Brio (2000: 156).

Los elementos que tipoldgicamente corresponden a una etapa anterior se concentran en una zona allana-
da que se sitla a media ladera, donde se distinguen agrupaciones de cazoletas, una amplia cubeta y se
destaca el rebaje en forma de asiento, orientado precisamente hacia el lugar de hallazgo de una estela de
guerrero del Bronce Final in situ. Dicho sillén, se orienta, pues, hacia un posible lugar de memoria, vincu-

lado a los antepasados, pareciendo asi corresponder a la misma ldgica de legitimacion.

59 Benito del Rey y Grande del Brio, 2000: 156-159.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ' 129



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Existen, sin embargo, otros yacimientos donde se documentan mas de un “asiento”, como el Tribunal, en
Gouveia, Portugal, con siete; Ulaca, en Avila y Los Tres Tronos, en Buendia, con cuatro; asi como la ya
referida Silla de Felipe II y Monsanto, en Idanha-a-Nova, Portugal, con tres®®. El nUmero de tres asientos
paralelos es, sin duda, el dominante, como recientemente ha demostrado el hallazgo de otra estructura si-
milar en Gete, Burgos. Incluso en Ulaca y en Los Tres Tronos, donde se observan cuatro asientos, el cuarto

se encuentra siempre apartado del conjunto de tres.

Fig. 11 - Plano general del afloramiento donde se ha excavado el conjunto de asientos pétreos de Tres
Tronos (Buendia, Cuenca), identificados como A1, A2, A3 y A4, con su respectivo pormenor.

En cuanto a la llamada Silla de Felipe 1I, después de publicada en 1999 como un santuario rupestre por
Alicia Canto, ha levantado muchas dudas, primero por su talla de aspecto moderno en general y después,
por la leyenda que atribuye al monumento la funcién de “silla” del rey. Recientemente el yacimiento fue
considerado una recreacién de Epoca Moderna®!, pero si de verdad fuese el caso, son muchos los aspectos

que destacan por su no conformidad.

60 Correia Santos, 2015: n° 37, 4, 44, 35 y 33 del Catalogo.
61 Jiménez Guijarro, 2004: 105.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ‘ 130



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

La primera referencia a las estructuras talladas de Canto Gordo como Silla de Felipe II se debe a Antonio
Rotondo® y aln mas detalladamente, se le refiere Casiano de Prado®, donde “solia pasar aquél Monarca
largos ratos, no tanto acaso para contemplar los progresos de su obra predilecta como para satisfacer sus

instintos con el espectéaculo que le ofrecian aquellas intrincadas asperezas”.

Dicha leyenda seria ampliamente divulgada, primero por la obra dramatica de Mufioz Maldonado, Antonio
Pérez y Felipe II, de 1837; pero sobre todo, por el lienzo de Luis Alvarez Catald, en 1889, donde se ubica
a Felipe II sobre la silla de Canto Gordo despachando con Juan de Herrera, el cual se volveria famosisimo

cuando, en 1925, se imprimid en los billetes de 100 pesetas®.

-

Fig. 12 - Lienzo de Luis Avarez Catala de 1889, que ubica Felipe II sobre la “silla” del Canto Gordo,

despachando con Juan de Herrera (www.todocoleccion.net).

Si bien que ya en 1890 Luis Alfonso puntualiza que “no todos conocen la costumbre de Felipe II de seguir
desde esa roca las obras de El Escorial,” y que lo mas probable es que se confundan, creyendo que se re-
fiere a una silla de manos; lo cierto es que dicha leyenda se vuelve un tdpico poético que prevalece hasta
casi el final del siglo XX, de que son ejemplo los poemas la Silla del Rey de Luis Cernuda, compuesto entre
1944 y 1949%, y la Silla de Felipe 1I, de Alonso Gamo, en 198456,

62 1863: 12.

63 1864: 50 apud Jiménez Guijarro, 2004.

64 Gaya Nufo, 1958: 327.

65 Incluido en Viver sin estar viviendo, 1949: 265-266.
66 En “Rincdn”, Guadalajara, n° 79.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodo Correia Santos ‘ 131



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Como sefiala Canto®’, no existe una sola referencia sobre la “silla”, sea en las cédulas e instrucciones del
propio Felipe II, sea en los relatos de Jean de | "Hermite o Fray Josef de Siglienza; pero la leyenda laurentia-
na puede tener fundamento en la existencia de una mencién que aparece en un croquis adjunto al informe
de Pedro del Hoy, fechado el 27 de febrero de 1565°¢.

Se trata de un croquis manuscrito donde aparece la ubicacion de los apeos de la finca de Herreria, entre los
que se sefiala un punto coincidente con la localizacion de Canto Gordo, al lado de un texto afiadido en fecha
incierta: “donde su Mag.2@ sube ala vista”. Como sefiala Jiménez Guijarro, el croquis original es de Pedro
del Hoy, pero en el informe adjunto no se hace referencia alguna a este paraje, ni de que aquél fuera un
lugar frecuentado por el monarca. Tampoco se observa en el enclave algun anagrama que asi lo indique: el

anagrama que si existe, a ser verdadero, seria el de Carlos III y no de Felipe II.

Caido en el olvido de la documentacién y ataviado con el ropaje del mito, no extrafia que el enclave no haya
despertado la curiosidad cientifica, hasta que Canto lo rescata, al considerar la supuesta “Silla de Felipe II”
como un Jlocus sacer prerromano. La autora identifica también “los restos de otro posible altar, que da la
sensacion de ser mas viejo y que pudo ser el antecesor del que hoy podemos contemplar”, aunque sin dar

mas precisiones.

Actualmente, el conjunto rupestre se compone de dos afloramientos graniticos contiguos y enfrentados, en
los cuales se labraron escaleras que suben en direcciones diametralmente opuestas y acceden a la cima,
donde se aprecian plataformas artificialmente allanadas: en una de las rocas se distingue arriba nada mas
que sendas cazoletas artificiales, mientras que en la otra, se presentan tallados tres rebajes paralelos en
forma de asiento, delante de los cuales existe una cazoleta circular colmatada por cimiento. Al lado de
ambos afloramientos se sitla una tercera roca, en la que varias entalladuras dan acceso a dos cazoletas

artificiales y una oquedad natural.

Para empezar, se impone hacer dos descripciones: la del aspecto actual que presenta el monumento y la
de su aspecto anterior. En el lienzo de Alvarez Catald de 1889, no aparece el bloque exento que funciona
actualmente como el primer peldafio de la segunda escalera; lo que es corroborado por dos fotografias an-
tiguas, una de Laurent, alrededor de 1870 y una postal sin fecha, presumiblemente del inicio del siglo XX,

donde también aparecen Unicamente seis escalones.

67 1999: 9.
68 Conservado en el Archivo General de Simancas (Leg. 258, fol. 413 apud Sanchez Meco, 1996).

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 132



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 13 - Fotografia antigua andénima, posiblemente de Laurent, alrededor de 1870 (photocollection.

alonsorobisco.es) y aspecto actual de las escaleras que dan acceso a los tres asientos del monumento de
Canto Gordo.

En efecto, si confrontamos el aspecto actual con el que presentaba en dichas fotografias, es evidente que
los acondicionamientos modernos han ido bastante mas alld de la colocacidn del referido bloque exento,
repicandose, por ejemplo, toda la primera escalera. Se ve igualmente que los antiguos peldafios no sdlo
eran bastamente tallados, sino también presentaban los bordes redondeados, revelando un evidente des-
gaste. Muy importante también es el hecho de que las escaleras de ambas rocas dan acceso a cubetas,
como en todos los sitios de tipo A: una amplia cubeta actualmente colmatada, excavada en el suelo de la
plataforma superior, enfrente de los tres “asientos”; y una cazoleta circular, junto a una amplia cavidad de

origen natural en la roca de en frente.

Fig. 14 - Pormenores de los elementos tallados en la cima de la roca principal de Canto Gordo.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ' 133



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 15 - Aspecto general y pormenores de la cima de la segunda roca del conjunto.

En segundo lugar, de ser una recreacién de época romantica como defiende Jiménez Guijarro, resulta sor-
prendente el paralelo que presentan los tres “asientos” con estructuras similares de Ulaca, de Buendia, de
Gete y sobre todo, de Monsanto, en Portugal, en la que igualmente se observa un conjunto de tres rebajes
paralelos, dos de idéntico tamafio y el tercero, ligeramente mas bajo y estrecho, tal y como aparece en
Canto Gordo y cuyas dimensiones incluso coinciden. Ahora bien, la hipotesis de que el presunto arquitecto

romantico conociera al pormenor la lejana estructura portuguesa es muy remota, sino mismo improbable.

Pero aun mas importante es la existencia de otra estructura de aspecto mas arcaico (tipo A.1.1), inmedia-
tamente al lado de las dos rocas mas conocidas, lo que indica indiscutiblemente la valoracion simbdlica del

lugar en época antigua.

Se desconoce la existencia de materiales arqueoldgicos asociados al conjunto rupestre o en su proximidad.
Cabe decir que el periodo de la II Edad del Hierro es uno de los peor conocidos en tierras madrilefias®®, pero
aun asi, a alrededor de 4 km, se ubica el poblado de La Atalaya Real.

69 Pérez de Barradas, 1929; Viloria Rosado, 1955; Rascdén y Sanchez, 2007: 308.
70 Jiménez Guijarro, 2004: 89.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ' 134



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 16 — Tercera roca del conjunto de Canto Gordo.

Igualmente de tener en cuenta sera la localizacién privilegiada que tiene el enclave con respecto al paso
natural con el que coincide el recorrido de la Cafiada Real Leonesa Oriental, pasando por Villacastin, para
seguir después hacia las Umbrias, 2 km al O de Canto Gordo?.

Un dltimo elemento que puede, tal vez, sefialar también el caracter especial del lugar es la presencia de una
gran piedra caballera cerca del monumento rupestre, como ya sefialaba Canto’?, aunque no se entienda la
asociacién que hace la autora entre la morfologia de dicha pefia y el hallazgo de un ara consagrada a Marti
Magno, procedente de Collado-Villalba’3, a mas de 10 km de Canto Gordo’.

71 Calle Sanz, 1987; Cabo Alonso, 1991. Actualmente sigue existiendo una via pecuaria que contorna por el Ny O el
Canto Castrejon, atraviesa el valle de El Escorial y sigue por la Collada del Camino del Chicharrén, que pasa a 1 km al E
en el piedemonte de Canto Gordo (http://www.viaspecuariasdemadrid.org).

72 1999: 9.

73 Cantaber / Elguism/ig(um) - Luci - f(ilius) / Marti / Magno / v(otum) - s(olvit) - a(nimo) - I(ibens) - (CIL II, 3061;
ILER 224). Una segunda inscripcidn, hallada junto a la anterior y presumiblemente dedicada a Marte, de acuerdo con la
primera lectura de CIL II, 3062, esta, en realidad, consagrada a los Lares: Ami/a Ael/arig(um) / Lari/bus (HEp 4, 1994,
527). Vide también Rotondo (1863: 200).

74 En realidad, a casi 20 km de distancia, si se busca el camino menos accidentado, que coincide grosso modo con la
actual carretera.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Joao Correia Santos ‘ 135



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Independiente de todo esto, es muy posible que el lugar haya sido reutilizado por la familia real, quizas
como mirador de caza. Existen dos posibles evidencias que parecen asociar este monumento a la familia
real: por una parte, el epigrafe numérico que celebra la fecha de 1867, formalmente muy similar al epigrafe
de Isabel II grabada en Canto Castrején; y, por otra parte, el posible anagrama real de Carlos III7°, indican-

do ambos que el lugar estaba incluido en el recorrido habitual de visitas de la familia real.

Este aspecto, se ve dotado aln de mas sentido, si recordamos que es Carlos III quien realiza numerosas
obras de acondicionamiento, no sélo en el interior del palacio, sino también en los alrededores del eje for-
mado entre la Herreria, el Monasterio y la Villa de El Escorial. De igual modo, la existencia de estructuras
muy similares como el Mirador del Rey en Canto Castrejon, el Mirador de la Reyna en La Granjilla’¢, o el
de valle de Aulencia’”; asi como el hecho de que la principal vocacién de estas antiguas propiedades de la
Corona’® era la de coto de caza, apoya la hipdtesis de que estos lugares hayan sido usados como miradores

de caza, acondicionandose la roca, ya previamente labrada, al gusto y necesidad de entonces.

El paralelo formal mas evidente de los asientos de Canto Gordo es la estructura del yacimiento portugués
de Monsanto. Situado en lo alto de un imponente monte que se destaca en toda la llanura de Idanha, el lu-
gar incluye un conjunto de cuatro estructuras rupestres que se encuentran alineadas a lo largo de una linea
de unos 217 m que atraviesa la cumbre en el sentido E-O: la R.1, que coincide con tres rebajes en forma
de asiento, dispuestos lado a lado, conocida como Pé Calvo”®; la R.2, inédita, formada por seis peldanos
que acceden a un cazoleta circular; la R.3, también inédita, constituida por nueve peldafios que conducen
a una pileta rectangular; y la R.4, conocida desde hace mucho, si bien no aparece en la bibliografia, donde

se observa una agrupacién de cazoletas alineadas en tres hileras, conocida como Lage das Treze Tigelas.

75 Carlos III tenia la costumbre de identificar sus regias visitas mediante el grabado de su monograma (Jiménez Gui-
jarro, 2004: 94-95, 102). En el lateral O de la R.2 se distinguen varios signos y inscripciones grabadas, de la izquierda
a la derecha: un posible monograma real C RE(Y), con 8,6 cm de altura, que por el grado de erosion podria ser la mas
antigua, sobre la que se distingue una posible corona real; a la izquierda, esta un epigrafe de cuidada ejecucion que
sefiala la fecha de 1867; sobre ambos los grabados e inmediatamente a la derecha de la escalera, se aprecia el texto
“Jose B” y sobre él, el anagrama “J.A.”. Pero existen también otras inscripciones no mencionadas hasta el momento en
la R.1, como el anagrama “YRP” en su lateral; asi como sobre el asiento mas estrecho “AL”; y en el asiento del medio,
donde se ven claramente grabadas las letras “SM”, las cuales, sin embargo, parecen ser todas de época contemporanea.
76 En las palabras de Rotondo (1863: 12-13), “un poco a la izquierda de la Granjilla el llamado Mirador de la Reina,
gue no es mas que una pequefia torrecilla con tres grandes ventanas y la puerta para que desde ella pudiera ver pasar
la caza sin peligro, y aun tirarla con comodidad en las grandes batidas. Es toda de piedra berroqueia labrada y asentada
sobre un gran pefiasco, al cual se sube por una ancha escalera también de piedra.”

77 Comunicacion personal de José Luis del Campo, a quien agradezco la informacion.

78 Correspondientes a las antiguas fincas de La Fresneda y de la Herreria.

79 Benito del Rey et al. 2003: 95, 181.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 136



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 17 - Ubicacién y pormenor del conjunto de asientos pétreos de Monsanto.

Tal como en el monumento de El Escorial, existen tres rebajes en forma de asiento, dispuestos lado a lado:
uno mas estrecho y situado en el lado derecho a una cota ligeramente inferior, y los otros dos, a la izquier-
da, en los que se pueden sentar cdmodamente dos personas adultas, el primero de los cuales se presenta
delimitado en la parte superior por un entalle semicircular alisado, a la altura de la cabeza, como que un

apoyo para cuello y cabeza, muy parecido a lo ya referido Cadeirdo da Quinta do Pé do Coelho.

Delante de los tres asientos, se rebajé una pequefia repisa que acompafia toda la estructura y la parte
posterior de la roca, se presenta cortada y artificialmente desbastada, formando una de las paredes de una
amplia cavidad rectangular abierta en la roca, con alrededor de 3,50 x 2,50 m de dimension y 2,30 m de

profundidad, la cual posiblemente corresponde a un aljibe de Epoca Medieval.

Se desconocen materiales arqueoldgicos asociados dicha estructura, pero cabe referir el hallazgo de varios

objetos depositados en un escondrijo junto a las murallas del castillo®, formado por ocho torques, cuatro

80 Vasconcelos, 1919-1920: 103; Gomes y Beirdo, 1988, Fabido, 2004: 64-65, 71. Gomes y Beirdo, asi como Fabido,
refieren Unicamente seis piezas, pero parece que originalmente el conjunto se componia de ocho torques, segin Vas-
concelos. Tres de las fibulas tienen caracteristicas afines a los modelos de “La Téne”, aunque de marcado regionalismo,
cuyos paralelos mas proximos se reportan al Alto Guadalquivir (Martin Bravo, 1999: 219), y la otra decorada con una

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos ' 137



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

de los cuales corresponden a tipos muy difundidos en el area ibérica e celtibérica a finales de la II Edad
del Hierro; dos braceletes en plata (Gomes y Beirdo, 1988; Fabido, 2004: 64); cuatro fibulas en plata; asi
como cuatro vasos en plata, con paralelo en el SE peninsular en contextos del siglo III-II a. C., uno de los

cuales presenta una inscripcidn en caracteres ibéricos®!.

Fig. 18 - Los tres asientos pétreos de Monsanto (foto de Joaquim Tomé).

Muy interesante también, a parte la propia etimologia del lugar - Monsanto -, y que parece subrayar la
connotacion simbdlica de este espacio, es la ausencia de vestigios de poblamiento en la cumbre, ya sea de
época prerromana o de época republicana, no obstante existan evidencias de ocupacién en dichos periodos

justo alrededor del eminente cerro.

escena venatoria en el pie y dos protomos de caballo sobre el eje, fechable entre la segunda mitad del siglo II a. C. e
inicios del I d.C. (Ponte, 2006: tipo 30.3, 447). Todos los elementos pertenecen actualmente a la coleccién Barros e S3,
depositada en el Museu de Castelo Branco.

81 Gomes y Beirdo, 1988: 135; Martin Bravo, 1999: 220. Publicadas como procedentes del mismo lugar, son dos fibulas
en bronce de tipo Ponte 24b/1, fechado en finales del siglo VII y mediados del siglo III a.C (Vasconcelos, 1919-1920: fig.
18-19; Ponte, 2006: n° 104, 105); asi como denarios fechados entre el siglo 11l y el siglo I a.C..

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 138



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Algunas consideraciones finales

Todo lo dicho nos permite vislumbrar la complejidad de estos lugares de culto y el papel que asumirian,
sobre todo en el paisaje de la II Edad del Hierro, no sélo como una expresidn religiosa de las comunidades

prerromanas, sino también de su comportamiento territorial y de su percepcion del paisaje.

Con la Epoca Romana, cambia la estrategia de poblamiento y de explotaciéon del medio, pero muchos de

estos lugares parecen seguir funcionando como anclas del paisaje ancestral.

La amplia diacronia de utilizacion de estos lugares es sobre todo visible en los yacimientos que incorporan
elementos epigraficos, en su mayoria, inscripciones rupestres. En efecto, todos los santuarios rupestres
donde aparecen inscripciones son claramente de fundacion prerromana, y en todos ellos — con la excepcion
de Panodias, Vila Real, Portugal® -, las inscripciones documentadas parecen corresponder al periodo entre
finales del siglo I a.C. y mediados del siglo I d.C.

En Penalba de Villastar, Teruel, se graba en celtibérico una importante celebracidén periddica y se expresa
en buen latin las fechas en las que tendrian lugar otras ceremonias®; en Cabeco das Fraguas, Guarda, se
graba en la piedra la invocacion a los dioses de aquellos territorios, cuya eficacia tal vez se desearia perpe-
tuar®*; en Penedo das Ninfas, Penafiel, se invoca a los dioses para garantizar un limite territorial®; en Trés
Rios, Viseu, se expresa la dedicatoria de un destacado ciudadano romano a los dioses tutelares de aquella

regién, posiblemente en el marco de objetivos politico-diplomaticos®®e.

La grabacion de todos estos textos parece, pues, monumentalizar estos antiguos lugares ancestrales, en el
ambito de lo que deben de haber sido actos publicos y solemnes de legitimacion e integracion cultural en el
nuevo marco politico y territorial que emerge con Augusto®’. Pero esto no parece ocurrir en un solo de los
yacimientos que presentan entalles en forma de asiento.

82 Correia Santos et al., 2014.

83 Gomez Moreno ,1948: 72; 1949: 207-208; Lejeune, 1955: 7-64; Tovar ,1955-1956: 164-165; 1959: 349-353;
Untermann, 1977: 16-21; Beltran Lloris, 1996: 295-306; 2002: 39-66; Beltran Lloris et al. 2005: 911-912; Alfayé Villa,
20009.

84 Rodrigues,1969; Untermann, 1997: 757; Bua Carballo, 1997: 325; 2000: 118; Correia Santos, 2007; 2010; Cor-
reia Santos y Schattner, 2010; Cardim Ribeiro, 2013: 22; Marco Simén, 2013: 145.

85 CIL II, 5607;Vasconcelos, 1895: 12-13; 1905: 188, 326-327; Sarmento,1895: 147; Encarnagao, 1975: 171; Silv,a
1980: 80-82; 2003; Tranoy, 1981: 273; Rodriguez Colmenero, 1993: 80-81; 1995: 194-196; Bua Carballo, 2000: 382-
383); Correia Santos et al., 2014; Alves Dias y Correia Santos, en prensa.

86 Untermann, 1965: 9-15; Vives, 1971-1972: 652; 783; Encarnagao, 1975: 257-258; Vaz, 1987: 23-26; 1993: 219-
221; 1995: 280; Alarcdo 1988: 51; Rodriguez Colmenero, 1993: 144-145; HEp 5, 1068; Vaz 1995: 281-282; Correia
Santos, 2010a: 154; 2015.

87 Correia Santos, en prensa a.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 139



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Cabe pues preguntar éa qué o a quién se destinaban los asientos? ¢A imagenes de dioses realizadas en
14

materiales perecibles que, en determinadas fechas, se colocaban sobre los asientos, que se “entronizaban

para asistir a los ritos celebrados en su honor?

Parece que en Anatolia, sobre todo en Frigia, estos asientos pétreos habran estado asociados al culto de
la Diosa Madre y posteriormente, a Cibele®. Este aspecto podria recordar las estatuas y estatuillas de fi-
guras femeninas sedentes que algunos autores relacionan con la representacién genérica de una divinidad
ctonica® o una Diosa Madre®® y que encontramos también en la Peninsula Ibérica, sea en las regiones del
Levante, sea en el Noroeste Peninsular, donde surgen igualmente figuras masculinas.

Sin embargo, resulta complicado, en primer lugar, establecer su relacion con este tipo particular de san-
tuarios rupestres, pues no hay una asociacion arqueoldgicamente documentada hasta el momento; y en
segundo lugar, en distinguir si las mismas estatuillas corresponden a representaciones de diosas o de mor-
tales. En efecto, en el Levante, al menos, varias de las representaciones escultoricas sedentes proceden de
contextos funerarios e incluso en el Noroeste - que corresponde, como es sabido, a un contexto cultural
distinto -, dichas figuras mantienen ciertos rasgos orientalizantes y lo cierto es que la figura sedente sera
uno de los elementos iconicos de las estelas funerarias bifrontes galaico-romanas®!.

¢Estarian estos asientos destinados a individuos participantes en esas ceremonias que representarian a
los dioses u oficiantes del culto de cuya existencia tampoco ha quedado huella? ¢O estarian destinados a
miembros de las elites dirigentes que presidian los ritos y posiblemente alli deliberarian sobre cuestiones
que afectaban a la vida de aquellas comunidades?

La ultima hipdtesis es particularmente sugerente, no sélo porque tiene mas sentido que dichas estructuras
estén destinadas a los hombres y no a los dioses — como parece demostrar cabalmente la Pefia de Santa Maria
y también Cadeiras dos Mouros, asi como Cadeirdo do Pé do Coelho y la recientemente identificada pena de

Gete, en Burgos -; sino también porque explicaria la variacion en el nimero de asientos en algunos lugares.

Hasta el momento, el sitio con el conjunto mas numeroso de asientos es el Tribunal, con siete, siendo es-
pecialmente curioso el propio topénimo. A este respecto, una referencia muy curiosa es la del Cabego do
Juizo de Fora, cerca de Funddo, Portugal donde cuenta la tradicidn popular que existian “bancos en piedra”,

donde los pastores consultaban al juez que decidia la pertenencia del ganado®2.

88 Naydenova, 1990: 94; Marangou, 2009: 101.
89 Barberis, 2005: 63.

90 Barra Bagnasco, 2005: 100.

91 Diez Plata, 2005.

92 Moura, 1996.

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 140



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Teniendo en cuenta el aparente dmbito ritual de los asientos aislados, que como vimos podrian estar re-
lacionados con rituales de investidura; no extrafiaria que los conjuntos de varios asientos pétreos fuesen
destinados a miembros de las élites que presidian los ritos y posiblemente decidian cuestiones juridicas. Tal
hipotesis explicaria la variacién en el nimero de asientos en algunos lugares y quizas también el hecho de
que tanto en la estructura de El Escorial, como en Monsanto, uno de los tres asientos haya sido intenciona-
damente labrado para ser mas estrecho y mas bajo que los otros, lo que induce a pensar en algun tipo de

diferenciacién jerarquica de quien tomaba asiento.

Teniendo en cuenta todo lo dicho, parece verosimil que los yacimientos con asientos pétreos estuviesen

relacionados con aspectos rituales del poder politico de las élites indigenas.

Muy interesante es que, aunque la mayor parte de estos yacimientos presente indicios de su utilizacion en
Epoca Romana, en ninguno de ellos existen elementos epigraficos. Si aceptamos que se trata de lugares
vinculados al poder politico de las élites indigenas y que el uso de la escritura supondria la integraciéon y

legitimacion de estos lugares en el contexto romano, écdmo interpretarlo?

¢Tendra algo que ver con la abolicion por parte de Roma de determinadas practicas rituales intimamente
relacionadas con el poder politico de las élites indigenas, como forma de vencer resistencias? ¢Estara de
algun modo relacionado con el cambio del objeto de devotio indigena que, al afirmarse el dominio romano

sobre estos territorios se trasladaria del jefe local al representante del poder politico de Roma?

Es posible que en tales lugares se realizasen varios tipos de ceremonias, eventualmente articuladas en la
misma esfera del poder politico de las élites indigenas: desde investiduras reales a deliberaciones juridicas
Yy, quizas, también practicas de devotio al jefe®3. Al afirmarse el dominio romano sobre estos territorios, na-
turalmente hay un traslado de poder politico: las elites siguen siéndolo, siguen teniendo poder politico, pero
en un marco ya profundamente distinto, con lo cual estos lugares perderian paulatinamente su importancia

y la funciéon que antes cumplirian, lo que justificaria la inexistencia de inscripciones.

Sélo podemos esperar que la futura excavacion de estos yacimientos aporte alguna luz sobre estas cues-
tiones y ayude a descifrar el lenguaje silencioso de las piedras.

93 Valerio Maximo (2, 6, 11), Salustio (Hist., 1, 125) y Plutarco (Sert., 14, 5-6). Véase Etienne, 1958; Ramos y Los-
certales, 1924; Rodriguez Adrados, 1946; Prieto Arciniega, 1978; Dopico Cainzos, 1994; Alvar Ezquerra, 2004; Ramirez
Sanchez, 2005. Referencias a este tipo de lazo entre el jefe militar y el grupo de guerreros que lo acompafian, dispues-
tos a protegerle con su propia vida, se documentan también en Galia (César, Bel.Gal., 3, 22, 1-4; 6, 19, 4) y Germania
(Tacito, Germ., 14).

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 141



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Bibliografia

ABREU, M. S., PEREIRA, A. B. (2008) “As gravuras da Mao do Homem (Escariz, Freguesia de Adoufe, Vila
Real)”, Arkeos: perspectivas em dialogo, n° 24, pp. 97-110

AGUILERA Y GAMBOA, E. (1909) E/ Alto Jalén, Madrid

ALARCAO, J. M. de (1988) O Dominio Romano em Portugal, 32 ed., Publicagdes Europa-América, Mem
Martins

ALFAYE VILLA, S. (2009) Santuarios y Rituales en la Hispania Celtica, B.A.R., International Series, Oxford

ALMAGRO GORBEA, M. (1995) “El lucus Dianae con inscripciones rupestres de Segobriga”, A. Rodriguez
Colmenero, L. Gasperini (eds.), Saxa Scripta, La Corufia, pp. 61-98

ALMAGRO GORBEA, M. (2006) “El Canto de los Responsos de Ulaca (Avila): un rito celta del Mas All&”, Ilu,
Revista de Ciencias de las Religiones, vol. 11, pp. 5-38

ALMAGRO GORBEA, M. (2015) “Sacra Saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de adivinacion de la Hispania
Celtica”, Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, vol. 22 Camara Minicipal de Oeiras , pp. 329 410

ALMAGRO GORBEA, M., JIMENEZ AVILA, J. (2000) “Un altar rupestre en el prado de Lacara (Mérida). Apun-
tes para la creacién de un parque arqueoldgico”, El Megalitismo en Extremadura. Homenaje a Elias Diéguez
Luengo, Extremadura Arqueoldgica, 8 (Villanueva de la Serena), pp. 423-442

ALMAGRO GORBEA, M., LORRIO ALVARADO, J. (1991) “Representaciones humanas en el arte céltico de la
Peninsula Ibérica”, Sep. Actas del II Symposium de Arqueologia Soriana, pp. 411-451

ALMAGRO-GORBEA, M., RUIZ VELEZ, I., PALACIOS PALACIOS, M2 V. (en prensa) “Las “pefias sacras” de
Gete (Pinilla de los Barruecos, Burgos): nuevos datos sobre religiosidad céltica”

ALVAR EZQUERRA, J. (2004) “Discusion sobre las instituciones ibéricas”, M. Garrido-Hory, A. Gonzélez
(eds.), Histoire des Espaces et Marges de I’Antiquité, vol. 3, Hommages a Monique Clavel- Lévéque, Be-
sanzén, pp. 11-31

ALVAREZ-SANCHIS, J. R. (1999) Los Vettones, Bibliotheca Archaeologica Hispana, 1, Madrid, Gabinete de
Antigledades de la Real Academia de la Historia

ALVAREZ-SANCHIS, J. R. (2003) Los Sefiores del Ganado. Arqueologia de los pueblos prerromanos en el
occidente de Iberia, Akal, Madrid

BARANDELA RIVERO, I., CASTRO, L., LORENZO RODRIGUEZ, J. M., OTERO, R. (2005) “Notas sobre los
santuarios rupestres de la Gallaecia”, Minius, 13, Revista do Departamento de Historia, Arte e Xeografia,
Servizo de Publicacions, Universidade de Vigo pp. 47-68

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodo Correia Santos . 142



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

BARBERIS, V. (2005) ,Terrecotte votive e culti nel santuario urbano di Metaponto : I'eta arcaica e severa®,
M.-L. Nava, M. Osanna (eds.), Lo Spazio del rito. Santuari e culti in Italia meridionale tra Indigeni e Greci
Atti delle Giornate di studio (Matera, 28 e 29 giugno 2002), Siris Suppl. 1, pp. 55-67

BARRA BAGNASCO, M. (2005) ,Tra protome e busto: Documenti dalla coroplastica locrese®™, B. Brandt, V.
Gassner, S. Ladstéatter (eds.), Synergia, Festschrift flr Friedrich Krinzinger, II, pp. 93-100

BATATA, C. A. M. (1997) As Origens de Tomar. Carta Arqueoldgica do Concelho, Centro de Estudos e Pro-
teccdo do Patrimonio da Regido de Tomar, Coimbra

BELTRAN LLORIS, F. (1996) «La epigrafia de Teruel. A propdsito de un nuevo corpus provincial», Archivo
Espafol de Arqueologia, 69, pp. 295-306

BELTRAN LLORIS, F. (2002) “Les dieux des celtibéres orientaux et les inscriptions: quelques remarques cri-
tiques”, Dieux des celtes (Etudes luxembourgoises d’Histoire & de Science des religions 1), vol. 1, Luxem-
bourg, pp. 39-66

BELTRAN LLORIS, F., JORDAN COLERA, C., MARCO SIMON, F. (2005) “Novedades epigraficas en Pefialba
de Villastar (Teruel)”, F. Beltran, C. Jordan (eds.), Acta Palaeohispanica IX, Actas del IX Cologuio sobre
Lenguas y Culturas Paleohispanicas, Barcelona 20-24 de octubre de 2004, Palaeohispanica, 5, Institucion
Fernando el Catdlico-Diputacion de Zaragoza, Zaragoza, pp. 911-956

BENITO DEL REY, L. BERNARDO, H. A., SANCHEZ RODRIGUEZ, M. (2003) Santuarios Rupestres Prehistdri-
cos de Miranda do Douro (Portugal) y de su entorno de Zamora y Salamanca (Espafa), vol. I, II, Miranda
do Douro-Salamanca

BENITO DEL REY, L., GRANDE DEL BRIO, R. (1994) “Nuevos santuarios rupestres prehistéricos en las pro-
vincias de Zamora y Salamanca”, Zephyrus, XLVII, pp. 113-131

BENITO DEL REY, L., GRANDE DEL BRfO, R. (2000) Santuarios rupestres prehistéricos en el Centro-oeste
de Espafia, Graficas Cervantes, S.A., Salamanca

BERGQUIST, B. (1967) The archaic greek temenos: a study of structure and function, Skrifter Utgivna av
Svenska Institutet i Athen, 4, XIII, Lund

BERNDT, D. (2002) Midasstadt in Phrygien. Eine sagenumwobene Stéatte im anatolischen Hochland, Philipp
von Zabern, Mainz am Rhein

BESLAGIC, S. (1985) Kamene Stolice Srednjovjekovne Bosne i Hercegovine, Djela, LIX, Odjeljenje Drust-
venuh Nauka, 34, Sarajevo

BONNAUD, C. (2006) “'Les castros vettons et leurs populations au Second Age du Fer (Ve siécle - Ile siécle
av. J.-C.).III: les lieux sacrés: nécropoles, sanctuaires et sacrifices ‘', Revista Portuguesa de Arqueologia,
vol. 9, 2, pp. 187-210

BONSOR, G. (1899) “Les colonies agricoles pré-romains de la Vallée du Betis”, Revue Archaeologique, 25,
pp. 292-297

BOYANCE, P. (1972) « La main de fides», Etudes sur la religion romaine, 11, Publications de I'Ecole fran-
caise de Rome, Rome, pp. 121-133

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 143



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

BUA CARBALLO, J. C. (1997) “Hipdtesis sobre algunas inscripciones rupestres del Occidente Peninsular”, Ac-
tas del VII Coloquio sobre Lenguas y Culturas Prerromanas de la Peninsula Ibérica, Salamanca, pp. 309-327

BUA CARBALLO, J. C. (2000), Estudio Linguistico de la Teonimia Lusitano-Gallega, Tesis Doctoral Inédita
BYRNE, F. J. (1973) Irish Kings and High-Kings, Londres

CABO ALONSO, A. (1991) “La Cafiada Leonesa Occidental”, P. Garcia Martin (coord.), Cafiadas, Cordeles y
Veredas, Consejeria de Agricultura y Ganaderia, Junta de Castilla y Ledn, Valladolid, pp. 88-121

CALLE SANZ, E. (1987) La Cafiada Leonesa. Itinerarios a pie, Comunidad de Madrid, Madrid

CALORE, A. (2000) “Per Iovem Lapidem” alle origini del guiramento. Sulla presenza del sacro nell’esperien-
za giuridica romana, Giuffré Editore, Milano

CANTO DE GREGORIO, A. M. (1999) “La Silla de Felipe II en El Escorial: un mito que se renueva”, Canto
Blanco, Revista de Noticias de la Universidad Autonoma de Madrid, n® 7, p. 9

CARDIM RIBEIRO, J. C. (2013) “Damos-te esta ovelha, 6 Trebopala! A Invocatio lusitana de Cabecgo das
Fraguas (Portugal)”, Acta Palaeohispanica XI, Palaeohispanica, 13, pp. 9-28

CERDENO, M.2 L., GARCIA HUERTA, R. (1983) “Noticia preliminar de los grabados de la Pefia Escrita (Ca-
nales de Molina, Guadalajara)”, Actas del Coloquio Internacional sobre Arte Esquematico de la Peninsula
Ibérica (Salamanca, 1982), Zephyrus, 36, pp. 179-186

CORREIA SANTOS, M. J. (2010a) “Santuarios rupestres no Ocidente da Hispania indo-europeia. Ensaio de
tipologia e classificacdo”, Paleohispanica 10, 2010, pp. 147-172

CORREIA SANTOS, M. J1. (2010b) “O Cabeco das Fraguas e a concepgao de espaco sagrado na Hispania
Indo-europeia”, M. J. Correia Santos, T.G. Schattner (coords.), Actas da Jornada Porcom, Oilam, Taurom.
Cabeco das Fraguas: o santudrio no seu contexto (Guarda, 23 de Abril), Iberografias: Revista de Estudos
Ibéricos, n° 6: ano VI, Guarda, pp. 131-148

CORREIA SANTOS, M. J. (2010c) “Inscrigdes rupestres do Norte de Portugal: novos dados e problematica”,
Syllogue Epigraphica Barcinonensis (SEBarc), VIII, Barcelona, pp. 109-73

CORREIA SANTOS, M. J. (2010d) “Inscripciones rupestres y espacios sagrados del norte de Portugal:
nuevos datos y contextualizacion. Los casos de Pena Escrita, Mogueira y Pias dos Mouros”, Celtic Religion
Across Space and Time, J. A. Arenas-Estéban (ed.), IX Workshop F.E.R.C.AN (Fontes Epigraphici Religionvm
Celticarvm Antigvarvm), Junta de Comunidades de Castilla-La Mancha, 2010, pp. 180-199

CORREIA SANTOS, M. J. (2012) “La arqueologia, lo imaginario y lo real: el santuario rupestre de Mogueira
(Sao Martinho de Mouros, Resende, Portugal)”, Madrider Mitteilungen, 53, Mainz, pp. 455-496

CORREIA SANTOS, M. J. (2013) “A Rocha da Mina e as Terras de Endovélico: conceito ou preconceito de
paisagem sagrada?”, A. P. Fitas (coord.), Cadernos do Endovélico, 1, Caminhos da Identidade, Edigdes Co-
libri, Lisboa, pp. 143-148

CORREIA SANTOS, M. J. (2014) “El santuario rupestre del Pico de San Gregorio, Santa Cruz de la Sierra,
Caceres”, Paleohispanica, 14, Institucién Fernando el Catdlico, pp. 89 -128

CORREIA SANTOS, M. 1. (2014) Santuarios rupestres de la Hispania Indoeuropea, Tesis Doctoral; Fa-

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodo Correia Santos . 144



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

cultad de Filosofia y Letras, Universidad de Zaragoza, http://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TE-
SIS-2015-069.pdf

CORREIA SANTQOS, M. J. (2016) “"Mogueira: um espaco sagrado na encruzilhada de dois mundos”, in Actas da
VIII Mesa Redonda Internacional sobre a Lusitdnia Romana: Entre Romanos e Barbaros (10-11/05/2013),
coord. José d’Encarnacdo, Maria Conceicdo Lopes, Pedro Carvalho (Coimbra/ Mangualde), pp. 335/373

CORREIA SANTOS, M. 1. (en prensa a) “A escrita como nova forma cerimonial nos santuarios indigenas
de Cabecgo das Fraguas e de Trés Rios”, XIV A.D. Saeculum Augustum (24-26/09/2014), Universidade de
Lisboa, Lisboa

CORREIA SANTOS, M. 1. (en prensa b) “Sacred landscape and the principal of duality: the rock-cut sanctu-
aries of Western Iberian Peninsula”, R. Haussler (ed.), Sacred Landscapes: Creation, Manipulation, Trans-
formation, Trinity Saint David University (05-07/05/2014), Lampeter

CORREIA SANTOS, M. 1. (en prensa c) “Inscricdes rupestres nas regides serranas da Hispania Romana:
contributo para o estudo dos espacos sagrados indigenas”, V. Mantas (ed.), Actas do Simpdsio Internacio-
nal Sociedade, Cultura e Economia nas Regides Serranas da Hispania Romana, (26-28/09/2013), Guarda-
-Celorico da Beira

CORREIA SANTQOS, M. J., PIRES, H., SOUSA, 0. (2014) “Nuevas lecturas de las inscripciones del santuario
de Pandias (Vila Real, Portugal)”, Sylloge Epigraphica Barcinonensis, 12, pp. 197 -224

CORREIA SANTOS, M. 1., PIRES, H., SOUSA, O., FONTE, J., GONCALVES-SECO, L. (2014); “Travelling
back in time to recapture old texts”, Information Technologies for Epigraphy and Cultural Heritage, Proceed-
ings of the First EAGLE International Conference, Sapienza, pp. 437 -454

CORREIA SANTOS, M. J., SCHATTNER, T. G. (2010) “O Santuario do Cabeco das Fraguas através da arqueo-
logia”, M. J. Correia Santos, T.G. Schattner (coords.), Actas da Jornada Porcom, Oilam, Taurom. Cabeco
das Fraguas: o santudrio no seu contexto (Guarda, 23 de Abril), Iberografias: Revista de Estudos Ibéricos,
n° 6: ano VI, Guarda, pp. 89-108

COSTA, A. da E. (1973) ,,0 Castelo do Mau Vizinho", Trabalhos de Antropologia e Etnologia, 22, 3, Porto,
pp. 345-351

COSTA, A. da E. (1990) ,Como encontrei o “Castelo do Mau Vizinho”, Homenagem a J. R. dos Santos Junior,
I, Instituto de Investigacdo Cientifica Tropical, Lisboa, pp. 251-252

COSTA, 1. (1917) La religién de los Celtiberos y su organizacién politica y social, Madrid
DELEV, P. (1984) “Megalithic Thracian Tombs in South-Eastern Bulgaria”, Anatolica, XI, pp. 18-45

DIEZ PLATA, F. (2005) “Sélo imé&genes para la muerte: la cuestién de las estelas bifrontes galaicorroma-
nas”, Semata, Ciéncias Socoais e Humanidades, vol. 17, pp. 61-74

DOMARADZKI, M. (1994) « Les lieux de culte thraces (deuxiéme moitié du Ile-Ier mill. av. 1.-C.)"” Helis,
III: 1, Culture and religion in Northeastern Thrace, Sofia, pp. 69-108

DOPICO CAINZOS, Ma. D. (1994) “La devotio ibérica: Una revisién critica”, J. Mangas Manjarrés, J. Alvar
Ezquerra (eds.), Homenaje a José Maria Blazquez, vol. 2, Madrid, pp. 181-193

EDMONDS, M., SEABORNE, T. (2001) Prehistory in the Peak, Tempus, Strout

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Joao Correia Santos . 145



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

ENCARNAGAO, J. d’ (1975) Divindades indigenas sob o dominio romano em Portugal: subsidios para o seu
estudo, Lisboa, Imprensa Nacional Casa da Moeda

ESTEBAN ORTEGA, J., RAMOS RUBIO, J. A., SAN MACARIO SANCHEZ, O. (2013) “El altar rupestre de La
Molineta (Trujillo) y su entorno arqueoldgico”, Boletin de la Real Academia de Extremadura de las Letras y
las Artes, tomo XXI, pp. 307-320

ESTEBAN ORTEGA, J., RAMOS RUBIO, J. A., SAN MACARIO SANCHEZ, O. (2014) “El complejo arqueolégi-
co de San Juan el Alto (Santa Cruz de la Sierra-Caceres). Santuarios rupestres”, Alcantara, 79, pp. 11-28

ETIENNE, R. (1958) Le culte impérial dans la Péninsule Ibérique. D’Auguste & Dioclétien, Ed. Boccard, Paris

FABIAN GARCIA, J. F. (2010) “Altares rupestres, pefias sacras y rocas con cazoletas. Ocho nuevos casos abulen-
ses y uno salmantino para la estadistica, el debate y la reflexion”, Madrider Mitteilungen, 51, Mainz, pp. 222-267

FABIAO, C. (2004) “O tesouro de prata de Monsanto da Beira, Idanha-a-Nova”, Catdlogo da exposicdo Fran-
cisco Tavares Proenca e a Arqueologia do seu tempo, Museu de Francisco Tavares Proenca Junior, Castelo
Branco, pp. 62-72

FOL, A. ed. (1982) Megalithi Thraciae, vol. I1I, Sofia

FRANCOVICH, G. (1990) Santuari e tombe rupestri dell’antica Frigia e un’indagine sulle tombe della Licia,
2 vols, L'Erma di Bretschneider, Roma

FREYBURGER, G. (2009) Fides. Etude sémantique et religieuse depuis les origines jusqu’a l'’époque
augustéenne, 2¢ tirage, Les Belles Lettres, Paris

GARCIA QUINTELA, M. V. (2005a) “Sobre castrefios y celtas: Historia y comparaciéon”, Un circulo de lecto-
res: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica, Complutum, vol. 16, pp. 151-208

GARCIA QUINTELA, M. V., SANTOS ESTEVEZ, M. (2000) “Petroglifos podomorfos de Galicia e investiduras
reales célticas: estudio comparativo”, Archivo Espafol de Arqueologia, 73, pp. 5-26

GARCIA QUINTELA, M. V., SANTOS ESTEVEZ, M. (2008) Santuarios de la Galicia Céltica. Arqueologia del
Paisaje y Religiones Comparadas en la Edad del Hierro, Abada Editores, Madrid

GARCIA QUINTELA, M. V., SEOANE VEIGA, Y. (2011) “La larga vida de dos rocas ourensanas”, Archivo Es-
pariol de Arqueologia, vol. 84, pp. 243-266

GARCIA QUINTELA, M. V., SEOANE VEIGA, Y. (2013) “Entre naturaleza y cultura: arquitectura ambigua en
la Edad del Hierro del NO peninsular”, Gallaecia, n°® 32, pp. 47-86

GAYA NUNO, J. A. (1858) Arte del siglo XIX, Ars Hispaniae, vol. 19, Madrid

GOMES, M. V., BEIRAO, C. de M. (1988) “O tesouro da coleccdo Barros e Sa, Monsanto da Beira (Castelo
Branco)”, Veleia, 5, Vitoria-Gasteiz, pp. 125-138

GOMEZ MORENO, M. (1948) Misceldneas. Excerpta: la escritura ibérica y su lenguaje. Suplemento de epi-
grafia ibérica, Madrid

GOMEZ MORENO, M. (1949) Misceldneas, Historia - arte - arqueologia (dispersa, emendada, addita, inedi-
ta). Primera Serie: la Antigiedad, Madrid

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 146



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

HARTLEY, L. P. (1956) The go-between, Hamilton, London

HASPELS, C. H. E. (1971) The Highlands of Phrygia. Sites and Monuments, vols. I-1I, Princeton University
Press, New Jersey

HAYES-MCCOY, G.A. (1970) “The Making of an O’'Neill: a View of the Ceremony at Tullaghoge, Co. Tyrone,
Ulster”, Journal of Archaeology, 33, pp. 89-94

HERTZ, K. (1928) Prééminence de la main droite, Mélanges de Sociologie Religieuse et de Folklore,
Paris

JIMENEZ GUIJARRO, J. (2000) “Las Pefias Sacras como imago mundi del “centro césmico” en el mundo
indoeuropeo y céltico”, Trabalhos de Antropologia e Etnologia, 40 (3-4), Porto, pp. 101-116

JIMENEZ GUIJARRO, J. (2004) “Los epigrafes regios del Canto Castrejon (El Escorial, Madrid) y la leyenda
laurentina de la Silla de Felipe 11", Estudios de Prehistoria y Arqueologia Madrilefias, n°® 13, pp. 87-107

KALETSCH, H. (1980) “Daskalopetra - ein Kybeleheiligtum auf Chios”, F. Krinzinger, B. Otto, E. Walde-Psen-
ner (eds.), Forschungen un Funde. Festschrift Bernhard Neutsch, Institut fir Klassische Archdologie der
Universitat Innsbruck, pp. 223-235

KEINACH, S. (1905) Cultes, mythes et religions, Paris

KONSTANDINIDIS, F. (2000) Prehistoric open-air sanctuaries of Thrace, National Youth Foundation, Athens
LE ROUX, F., GUYONVARC'H, C.-J. (1995) Les Fétes Celtiques, Editions Ouest France, Rennes

LEJEUNE, M. (1955) Celtiberica, Salamanca

MAC CANA, P. (1968) ,An archaism in Irish poetic tradition", Celtica, 8, pp. 174-191

MAC CANA, P. (1973) ,The topos of the Single Sandal in Irish Tradition”, Celtica, 10, pp. 160-166

MACNEILL, M. (1962) The Festival of Lugnasa. A study of the Survival of the Celtic Festival of the Beginning
of Harvest, Londres

MARANGOU, C. (2009) “Carved Rocks, functional and symbolic (Lemnos island, Greece)”, D. Seglie, M.
Otte, L. Oosterbeek, L. Remacle (eds), Prehistoric Art: Signs, symbols, myth, ideology, XVth World Con-
gress of the IUPPS (Lisboa 2006), B.A.R., Oxford, pp. 93-101

MARCO SIMON, F. (1996) ,Romanizacién y aculturacién religiosa: Los santuarios rurales", S. Reboreda Mo-
rillo, P. Lépez Barja (eds), A Cidade e o Mundo: Romanizacién e cambio social, Concello de Xinzo de Limia,
1, Xinzo de Limia, pp. 83-100

MARCO SIMON, F. (2013) ,Ritual y espacios de memoria en la Hispania antigua”, Acta Palaeohispanica XI,
Palaeohispanica, 13, pp. 137-165

MARTIN BRAVO, A. M. (1999) Los Origenes de Lusitania, EI I milenio a.C. en la Alta Extremadura, Real
Academia de la Historia, Madrid

HALBWACHS, M. (1994) Les cadres sociaux de la mémoire, Paris, Albin Michel

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodo Correia Santos . 147



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

MELIDA Y ALINARI, J. R. (1914-1916) Catalogo Monumental y Artistico de Espafia. Provincia de Céceres,
Madrid, vol. I (http://biblioteca.cchs.csic.es/digitalizacion_tnt/)

MOLINA GARCIA, J. (1989-1990) “Podomorfos humanos en el complejo epilitico del Arabilejo. Yecla (Mur-
cia)”, Anales de Prehistoria y Arqueologia, 5-6, Universidad de Murcia, pp. 59-67

MORAN BARDON, C. (1946) Resefia histérico-artistica de la provincia de Salamanca, Estudio Acta Salman-
ticensia, Filosofia y Letras, Tomo II, n® 1, Universidad de Salamanca, Salamanca

MOURA, J. C. D. (1996) Contos, mitos e lendas da Beira, A Mar Arte, Coimbra

NAYDENOVA, V. (1990) “The rock shrines in Thrace”, Acta Associationis Internationalis Terra Antiqua Bal-
canica, V, pp. 85-100

PEDLEY, J. (2005) Sanctuaries and the Sacred in the Ancient Greek World, Cambridge University Press

PEREZ DE BARRADAS, J. (1929) ,Los yacimientos prehistéricos de los alrededores de Madrid®, Boletin del
Instituto Geoldgico y Minero de Espafia, 51, Madrid, pp. 155-322

PIGANIOL, A. (1959) “Fides et mains de bronze. Densae dexterae ( Cic., ad Att., VII, 1)”, H. Lévy-Bruhl
(ed.), Droits de lantiquité et sociologie juridique, Publications de I'Institut de droit romain de I’'Université
de Paris, 17, Paris, pp. 471-473

PONTE, S. da (2006) Corpus Signorum das Fibulas Proto-histdricas e Romanas de Portugal, Caleidoscépio

PRIETO ARCINIEGA, A. (1978) La devotio ibérica como forma de dependencia en la Hispania Prerromana,
Memorias de Historia Antigua, 2, Oviedo, pp. 131-135

RADUNCHEVA, A. (2008) “Prehistoric rock sanctuaries in the eastern Rhodopes and some other mountain
regions in Bulgaria”, R. I. Kostov, B. Gaydarska, M. Gurova (eds.), Geoarchaeology and Archaeomineralogy
Proceedings of the International Conference, 29-30 October 2008, Publishing House “St. Ivan Rilski”, Sofia,
pp. 180-184

RAMIREZ SANCHEZ, M. (2005) “Clientela, hospitium y devotio”, A. Jimeno Martinez (ed.), Celtiberos. Tras
la estela de Numancia, Soria, pp. 279-284.

RAMOS Y LOSCERTALES, J. M. (1924) “La devotio ibérica”, Anuario de Historia del Derecho Espafol, 1,
Madrid, pp. 7-26

RASCON, S., SANCHEZ, A. L. (2007) “Complutum y los carpetanos: cambio y continuidad cultural desde
el mundo indigena a la ciudad hispanorromana”, A. F. Davila, (ed.), Estudios sobre la Edad del Hierro en la
Carpetania, Zona Arqueoldgica, 10, vol. I, Alcald de Henares, Museo Arqueoldgico Regional, pp. 302-321

RIBEIRO, N., JOAQUINITO, A., PEREIRA., S. (2011) “O Podomorfismo na Arte Rupestre da fachada Atlan-
tica, que significado?”, V Encontro de Arqueologia do Sudoeste Peninsular (18-20 de Nov. de 2010), Almo-
dovar, pp. 201-211

RODRIGUES, A. V. (1969) “Inscricdo tipo «porcom>» e aras anepigrafes do Cabego das Fraguas (Guarda)”,
Humanitas, XI-XII, Coimbra, 1969-70, pp. 71-75

RODRIGUEZ ADRADOS, F. (1946) “La fides ibérica”, Emerita, 14, Madrid, pp. 128-209

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 148



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

RODRIGUEZ COLMENERO, A. (1993) Corpus-Catalogo de inscripciones rupestres de época romana del cua-
drante Noroeste de la Peninsula Ibérica, Edicios do Castro, A Corufia

RODRIGUEZ COLMENERO, A. (1995) “Corpus de inscripciones rupestres de epoca romana del quadrante
noroeste de la Peninsula Ibérica”, Saxa Scripta (Inscripciones en Roca), Actas del Simposio Internacional
Ibero-Italico sobre Epigrafia Rupestre, Santiago de Compostela Y Norte de Portugal, 1992, A. Rodriguez
Colmenero - L. Gasperini (eds.), Anejos de Larouco, 2, Sada, pp. 117-259

RODRIGUEZ MARIN, F. (1920) Catalogo Monumental de Espafa, Provincia de Madrid, vol. 1, Parte 1

ROTONDO, A. (1863) Historia descriptiva, artistica y pintoresca del Real Monasterio de San Lorenzo de El
Escorial, mds comunmente llamado El Escorial, Eusebio Aguado, Madrid

SANCHEZ MECO, G. (1996) El Escorial: de comunidad de aldea a villa de realengo, Madrid

SANCHEZ MORENO, E. (1997) “Aproximacién a la religién de los Vettones: dioses, ritos y santuarios”, Stu-
dia Zamorensia, Segunda Etapa, vol. 1V, pp. 115-147

SANTOS ESTEVEZ, J. M. (2008) Petroglifos y paisaje social en la Prehistoria reciente del Noroeste de la
Peninsula Ibérica, Tapa, Trabalhos de Arqueoloxia e Patrimonio, 38, Laboratério de Arqueoloxia do Instituto
de Estudos Galegos Padre Sarmento, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Xunta de Galicia,
Santiago de Compostela

SANTOS JUNIOR, 1. R., FREITAS, A. M., COSTA, A. da E., JUNIOR, N. dos S. (1989) “O Santuério do Castelo
do Mau Vizinho”, Revista de Guimarées, vol. XCIX, pp. 375-381

SARMENTO, F. M. (1895) ,Materiais para a arqueologia do concelho de Guimardes", Revista de Guimaréaes,
vol. 13, n® 1 (Jan.-Mar.), pp. 5-18

SAUCEDA PIZARRO, M. 1. (2001) Pinturas y grabados rupestres esquematicos del Monumento Natural de
Los Barruecos, Malpartida de Caceres, Memorias 2, Publicaciones del Museo de Caceres, Mérida

SCHEID, J. (1997) YComment identifier un lieu de culte ?”, Cahiers du Centre Gustave Glotz, 8, pp. 51-59

SHUKEROVA, A. (1985) “Semi-finished marble small statue from the village of Pchelarovo, Kurdjali Dis-
trict”, Proc. Museums of South East Bulgaria, Plovdiv, 9

SILVA, A. C. F. (1980) “OrganizagOes gentilicias entre Leca e Ave”, Portvgalia, Nova Série, I, Porto, 1980,
p. 79-90

SILVA, A. C. F. (2003) A Cultura Castreja no Noroeste de Portugal, Pacos de Ferreira, Museu Arqueoldgico
da Citania de Sanfins e Camara Municipal de Pagos de Ferreira

SISSA, S. (2010) “La “destra” come categoria antropologico-culturale. Per la preistoria di un concetto po-
litico", Scienza & Politica, 42, pp. 81-101

STOEV, A., MUGLOVA, P. (1996) “Classification and functional elements of cult sites in the Rhodope region,
used for astronomical purposes”, Symposium "Cult Sites and Cult Practices in the Rhodopes”, Smolyan

TENTE, C., LOURENCO, S. (2000) “O Cadeirdo da quinta do Pé do Coelho e o Penedo dos Mouros: primeira
interpretacdo como santuarios rupestres”, Revista de Guimardes, volume especial, Actas do Congresso de
Proto-histéria Europeia, vol. 2, Sociedade Martins Sarmento, Guimaraes, pp. 775-792

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Jodao Correia Santos . 149



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

TOVAR, A. (1955-1956) “La inscripcion grande de Pefialba de Villastar y la lengua celtibérica”, Ampurias,
17-18, pp. 159-168

TOVAR, A. (1959) “Las inscripciones celtibéricas de Pefialba de Villastar”, Emerita, 27, pp. 349-365

TRANOY, A. (1981) La Galice Romaine. Recherches sur le nord-ouest de la péninsule ibérique dans I’Anti-
quité, Diffusion de Boccard, Paris

TRIANDAPHYLLOS, D. (1985) « Les sanctuaires en plein air dans la région des Cicones », Thracia Pontica
II1I, 3éme Symposium International, Sozopol, pp. 128-141

UNTERMANN, J. (1965) “Miscelaneas epigrafico-linsguisticas”, Archivo Espafiol de Arqueologia, 38, Madrid,
pp. 8-25

UNTERMANN, J. (1977) “En torno a las inscripciones rupestres de Pefialba de Villastar”, Teruel: Revista del
Instituto de Estudios Turolenses, n® 57-58, pp. 5-22

UNTERMANN, J. (1997) Monumenta Linguarum Hispanicarum. Band IV. Die tartessischen, keltiberischen
und lusitanischen Inschriffen, Wiesbaden

VASCONCELLOS, J. L. (1919-1920) “Jdias de prata do museu castelo Branco”, O Arquedlogo Portugués, 12
série, vol. XX1V, Lisboa, pp.102-107

VASCONCELLQS, J. L. de (1895) “Cabrinhas ou bodes de bronze”, O Arquedlogo Portugués, série I, 1, Lis-
boa, pp. 296-301

VASCONCELLQOS, J. L. de (1905) Religibes da Lusiténia, vol. 11, Imprensa Nacional da Casa da Moeda, Lis-
boa

VASSILEVA, M. (2001) “Further considerations on the cult of Kybele”, Anatolian Studies, 51, pp. 51-63

VAZ, J. L. 1. (1987) “Divindades Indigenas da Regido de Viseu”, VI Coldquio Portuense de Arqueologia,
Porto (inédito)

VAZ, J. L. 1. (1993) A Civitas de Viseu - Espaco e Sociedade, Tese de Doutoramento apresentada a Facul-
dade de Letras da Universidade de Coimbra, Viseu

VAZ, J. L. 1. (1995) “Algumas inscricOes rupestres da civitas de Viseu”, Corpus de inscripciones rupestres
de época romana del cuadrante Noroeste de la Peninsula Ibérica”, Saxa Scripta (Inscripciones en Roca),
Actas del Simposio Internacional Ibero-Italico sobre Epigrafia Rupestre, Santiago de Compostela Y Norte de
Portugal, 1992, Rodriguez Colmenero & Gasperini (eds.), Anejos de Larouco, 2, Sada, pp. 279-291

VILORIA ROSADO, J. (1955) “Yacimientos romanos de Madrid y sus alrededores”, Archivo Espafiol de Ar-
gueologia, vol. XXVIII, n° 91, Madrid, pp. 135-142

VIVES, J. (1971-1972) Inscripciones Latinas de la Hispania Romana, Barcelona

YANNOULI, V. (2004) « Les sanctuaires de Cybéle dans la ville de Samos», G. Labarre (coord.), Les cultes
locaux dans les mondes grec et romain, Actes du colloque de Lyon (2001), De Boccard, Paris, pp. 115-128

¢SILLAS DE REYES O TRONOS DE DIOSES? Maria Joao Correia Santos . 150



IEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO

Fernando Alonso Romero
(Universidad de Santiago de Compostela)

Me alegra participar en este Coloquio sobre las piedras sacras pues a pesar de que llevo muchos afios
estudiando las tradiciones y creencias liticas, es la primera vez que participo en un coloquio monografico
sobre este tema; por lo que agradezco mucho a sus organizadores que me hayan invitado, en particular el
Profesor Martin Almagro-Gorbea, que me ha sugerido que hable sobre las piedras sacras en el mundo celta.
Como es un tema amplisimo que se puede abordar desde diversos campos de investigacion, mencionaré
solamente algunos ejemplos muy significativos de cultos liticos que aln se realizan en Galicia, por entender
que estan dentro del mundo celta atlantico. Las semejanzas de algunos cultos comparados con los de otros
paises, son tan evidentes que no se puede seguir pensando que son fruto de la casualidad o de reciente
aparicion. Se trata de testimonios etnoarqueoldgicos en los que perviven cosmovisiones de una enorme
antigliedad; que nos llevan a confrontar opiniones sobre los origenes comunes que facilitaron su difusion

por el occidente europeo. ( Fig. 1).

La informacion que contienen las tradiciones y las creencias liticas sirve para averiguar el significado
que tuvieron originariamente determinadas piedras o, al menos, para conocer algo mas que la simple
visién de su aspecto fisico en el contexto arqueoldgico en el que se encuentran; ampliando asi nuestros
conocimientos sobre la funcién original que tendrian antes de su cristianizacién. Los ritos de fertilidad y
de curaciéon que en Galicia todavia se continlian celebrando sobre algunas piedras, asi como su relacion
con determinadas fechas del ciclo anual del Sol o de la Luna, son testimonios claros de que esas practicas

devotas y de que esa fe, aparentemente cristiana, que se pone en los milagrosos poderes de algunas

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 151



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 1. Mapa del mundo celta atlantico. (Dibujo del autor)

piedras, son en realidad una pervivencia de cultos ancestrales. En el estudio de las piedras sacras entrarian
también los délmenes y otras construcciones megaliticas, tema del que me ocupé en otro trabajo;! pero
aqui mencionaré principalmente la devocion que aun se le dedica en Galicia a algunas piedras sacras.
Al analizar las caracteristicas comunes de esas piedras galaicas comparadas con otras del area atlantica
europea, presto atencidn a varios aspectos, buscando encontrar una explicacion a su origen y difusion
en ese contexto cultural que encuadramos en el mundo celta. Las principales dificultades humanas que
pudieron dar lugar a la aparicion de los cultos a las piedras estan relacionadas con la salud y la fertilidad.

Y, como consecuencia, esas dificultades dan lugar a la aparicion de los seres divinos salvadores.

Los estudios comparativos nos permiten descubrir aspectos olvidados de un determinado culto litico,

1. Alonso Romero, F. 2012.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 152



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

parcialmente recogido en el folklore, que, sin embargo, podemos reconstruir estudiando el folklore de
otro lugar en el que también se celebre ese mismo culto. Con ese fin, al estudiar las piedras sacras suelo

prestar atencién a los siguientes temas, que resumiré brevemente:

1.- Los nombres y aspecto fisico de las piedras sacras; por ejemplo, nombres como: casa, cama de Santo o
de Virgen, huso de hilar, bolo, dedo, campanario, ser humano petrificado, marco, piedra ambulante, barco

de piedra...

2.- Las piedras sacras y su entorno: relacion visual de estas piedras con determinados puntos del horizonte
y su posible orientacién astronémica, por ejemplo: el Penedo da Nosa Sefiora o Penedo de Corbillén (A
Merca. Ourense) en la cumbre de un monte desde que se divisa un amplio horizonte ( Fig. 2 ). A esa
piedra se lleva a los fadados (embrujados) y también a los animales. Con ellos se dan 9 vueltas alredor y
se rezan 9 salves y 9 credos. Después se sube al enfermo a la piedra y le vierten sobre la cabeza 7 vasos
de agua recogida en una cazoleta que tiene la piedra en su parte superior. Mientras se realiza este ritual
se pronuncia el siguiente ensalmo: i“Malda fora, bruxeria fora”t Finalmente se abandona al pie de esa
piedra la ropa del enfermo. Este proceso de magia curativa se celebra el Ultimo domingo de mayo. El dia
anterior se realiza una procesion con la imagen de la Virgen, que se deja sobre la Pefa toda la noche,
mientras que los acompafiantes permanecen a su lado hasta el dia siguiente.? En los ultimos afios se vienen
celebrando también ritos fecundativos, y se dejan al pie de la Peia ropas de nifio y de mujer; e incluso se

Fig. 2. El llamado Penedo de Corbillén o Penedo da Nosa Sefiora, en A Merca (Ourense) desde el que se
divisa un amplio horizonte. (Foto: Alonso Romero, F. 2016, 15 ).

2. Taboada Chivite, X. 1980, 174.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 153



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

echan monedas al agua de la cazoleta rocosa.? La situacidon geografica de este Penedo induce a pensar que el
origen de su cristianizacion y de su culto nocturno vino motivado por un antiguo culto lunar.* En este apartado
entran también las piedras que vuelven a su lugar de origen cuando se las traslada de lugar;® asi como las

relacionadas con los rios o las fuentes santas cristianizadas con el nombre de un Santo o de una Virgen.®

3.- Los seres mitoldgicos de los cuentos populares y de las leyendas también pueden estar relacionados con
las piedras sacras: en sus argumentos podemos encontrar muchos rasgos comunes; sobre todo en relacién
con las hadas, las mouras y las faires; asi como en los personajes que los substituyeron en las versiones

cristianizadas, transformandolos en demonios, santos, virgenes, seres del otro mundo...

4.- Las piedras sacra poseen poderes magicos o milagrosos: pueden conferir salud, fertilidad, e incluso
realizan prondsticos cuando se las consulta por medio de determinados ritos, por ejemplo: las piedras de
abalar u oscilantes, como la Pedra da Barca, en Muxia (Galicia ) o las llamadas Logan Stones en Cornualles
(Inglaterra). Incluso hay piedras sobre las que se dice que pueden hablar o responder con sonidos; como
las llamadas “piedras de la campana”, Speaking Stones o pedras que falan. Y también otras que pueden

cambiar el tiempo atmosférico.”

5.- Otro aspecto importante al que hay que prestarle atencidn en este tipo de estudios comparativos, es el
de las muestras de veneracion y de respeto que se observan en las tradiciones y en los ritos de curacion
y de fertilidad relacionados con las piedras sacras en sus contextos cristianizados. En muchos de ellos

podemos encontrar sus raices precristianas y ver su relacién con el folklore de otros paises.

Ahora voy a mencionar algunos ejemplos de cultos dedicados en Galicia a las piedras sacras que reciben
algun tipo de veneracién. Comienzo con el menhir, al que en Galicia se conoce con el nombre de pedrafita,
pedra chantada, marco y padron.® Muchos marcos, al igual que los menhires, tienen formas falicas; por
eso en Galicia les atribuyen propiedades magicas para curar el “mal de o0jo” de las personas y de los
animales. El remedio consiste en frotar contra el marco la parte del cuerpo enferma. Después, a modo de
agradecimiento, hay que dejar alguna ofrenda al pie del marco: suelen ser monedas, herraduras, cucharas
u otro objeto. En algunos marcos o piedras de demarcacién, como en el marco-menhir llamado Marco do

Salto, en Salto de Riba, Eirins ( Pontedeume, A Coruna ), las mujeres estériles rozaban sus vientres para

Pereira Poza, A. 2001, 36-37.

Alonso Romero, F. 2016, 13-15.

Alonso Romero, F. 2012, 66; 2016, 152
Alonso Romero, F. 2016. 195,

Alonso Romero, F. 2012.

Ferro Couselo, J. 1952, 36.

PN AW

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 154



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

tener hijos.? Hacian lo mismo en el miliario llamado O Marco, que se encuentra en Santiaguifio de Antas, en
Mos (Pontevedra ), e incluso en un ara romana que se encontraba en una capilla de San Paio de Vilacova,
( Abegondo, A Coruia ).° Ritos de curacion o de fertilidad semejantes se realizaban también en la Pefia de
la Mujer, en Corbellido ( comarca de Sayago. Zamora), debido al aspecto falico que tenia esa pefia; igual

que hacian con algunas piedras hincadas e incluso en algunos cruceros de piedra.!!

Muchos menhires fueron destruidos o convertidos en otras piedras cristianizadas o dotadas de propiedades
sobrenaturales. Ya a finales del siglo XIX, el historiador Murguia, se preguntaba si muchos cruceros que
“pueblan los caminos y lugares de Galicia no han reemplazado & su hora los viejos menhires, ante los cuales
siguié durante tanto tiempo rindiendo sus ofrendas la multitud que puebla los campos.” 2 Precisamente
eso es lo que sucedié con algunos de los cruceros mas antiguos y rusticos de Bretana y de Cornualles
(Inglaterra), que eran en realidad menhires que habian sido adaptados a la fe cristiana con los retoques

que les habian hecho los canteros grabando o esculpiendo en ellos cruces y otros simbolos cristianos.!?

Se cree que los marcos estan santificados por una divinidad o ser superior responsable de los poderes
curativos que se le atribuyen.!* Ese ser es el que concede a sus devotos la salud o la fertilidad, al igual que
las virtudes sobrenaturales que se atribuye a los menhires las confiere el espiritu que habita en ellos. De ahi
la creencia, que todavia se conocia en Galicia a finales del siglo XX, segun la cual las piedras crecen con el
paso del tiempo y pueden trasladarse de lugar. En las Islas Britédnicas los campesinos de principios de ese
siglo consideraban que los menhires de algunos cromlechs tenian espiritus que habitaban en su interior.1®
Por ejemplo, los piedras del cromlech de Callanish, en Lewis (Islas Hébridas). ( Fig. 3 ). Y también se creia
que las piedras crecian, que tenian vida propia y que incluso podian trasladarse de un lugar a otro para
beber. Lo mismo que en Bretafia.'® En Lituania habia también determinadas piedras que se consideraban
sagradas, y que podian hablar y dar consejos.'” Son cualidades humanas que hay que contemplar dentro
del mundo animista al que pertenecen.'® Esa divinidad o espiritu que habitaba en determinadas piedras se
cristianizd. Asi ocurrio con la roca llamada Santo das Taburnelas, en el castelo de Arnoia (Basto. Portugal),

en cuyo interior se decia que vivia un Santo, que entraba y salia a través de una grieta de la roca. En ella,

9. Monteagudo, L. 1985, 90.

10. Erias Martinez, A. 1984. Pereira Menaut, 1991, 171.
11. Alonso Romero, 2012, 122.

12. Murguia . 1982, 85.

13. Johnson, W. 1912, 37.

14. Vilar Hermida, L. 2008, 489.

15. Ritchie, J. 1925, 305.

16. Sébillot, P. Y. 1995, 152.

17. Vaitkevicius, V. 2004.

18. Alonso Romero, 2012, 59.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 155



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 3. El cromlech de Callanish, en Lewis (Islas Hébridas). Dibujo del autor.

Fig. 4. Menhir O Touzo de la sierra de Faro de Avién. Sus dos fragmentos se unen verticalmente cuando
se desea buen tiempo o se transportan hasta una charca cercana, y en ella se dejan tumbados con la
esperanza de conseguir la lluvia deseada. Foto de Estanislao Fernandez de la Cigofa e Nufiez, (2003, 10-
12, 35). Alonso Romero, F. (2012, 165).

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ' 156



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

ademas de covifias, se veian también las huellas del Santo y las de su caballo. Sus devotos la visitaban
para pedirle la curacion de infinidad de dolencias, y realizaban ritos de circunvolucion, rezaban y entonaban

letanias.t®

También existen en Galicia los llamados menhires de la lluvia y del Sol con los que se realiza un ritual para
cambiar el tiempo atmosférico; cuando se desea que llueva se tumba al menhir sobre su emplazamiento
original. Si lo que se pretende es que brille el Sol, en ese caso lo ponen de pie sobre su lecho. Asi se hacia
a finales del siglo pasado con los menhires denominados el Touzo y la Touza en lo alto de la sierra de Faro
de Avidn (Ourense), que fueron partidos porque se creia que dentro tenian un tesoro.?° ( Fig. 4). Ritos

semejantes se realizaron en las islas Hébridas hasta el siglo XVIII,?' y también en Francia.??

La creencia sobre el espiritu que habita en el interior de las piedras se deduce también de la precaucion
que tomaban los campesinos de la isla de Guernsey, en el Canal de la Mancha, pues cuando llegaba la
época de la siega nunca movian, ni trasladaban de lugar, determinadas piedras para evitar que lloviera por
lo que se recomendaba que en esa tarea agricola no se debia molestar a la piedras.?? El rito de voltear las
piedras con el fin de cambiar el estado del tiempo se realizaba también en Galicia, en Asturias, en Cataluia,
en Portugal,?* y en Bretafa.?® También se conoce algln caso en el que la piedra concede la lluvia cuando
sobre ella se realiza una ofrenda de agua y se pronuncian ensalmos propiciatorios. Por ejemplo, sobre la
piedra llamada Red Altar que se encuentra en la cima del Tarn Dulyn, en Snowdon (Gales) se solia verter
agua cuando se deseaba que lloviera.?¢ Un rito parecido se efectuaba también en la piedra Kempock Stane,
cerca de Gourock en el estuario del Clyde (Strathclye. Escocia) sobre el que se conservan testimonios del
siglo XVII.?”

En Irlanda se creia que si se sacaba de su lugar cualquier piedra que formara parte de un monumento
megalitico, al llegar la noche dicha piedra regresaba por si sola a su lugar de origen. La misma creencia
existia también en Francia.?® Leite de Vasconcellos comenta el movimiento auténomo de las piedras y lo

compara con el que se cuenta en las leyendas sobre las imagenes de santos o de virgenes que vuelven a

19. Enes Pereira, B. 1962, 251.

20. Fernandez de la Cigofia, E. 2003, 10, 12, 35.

21. Martin, M. 1970. 59.

22. Sébillot, P. 1985, 148.

23. De Garis, M. 1986, 239.

24. Alonso Romero, F. 2012, 179 etc.

25. Hélias, Pierre-Jakez, 1975, 89.

26. Radford, E. & M. A. 1978, 97.

27. Dalyell, J. G. 1934, 248. Bord, J. & C. 1976, 173-174.
28. Borlase, W. C. Copeland, 1897, III, 827.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 157



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

su lugar de origen cuando alguien las traslada. Menciona también la existencia de moledros que habia en el
Promontorio Sagrado, Cabo San Vicente, en Portugal. Eran montones de piedras, parecidos a los amilladoiros
gallegos que formaban los peregrinos en las encrucijadas de los caminos. Se comentaba a finales del siglo
XIX que cuando alguien se llevaba una piedra de un moledro, ésta se volvia a aparecer magicamente al dia
siguiente en el moledro del que se la habia retirado. También se decia que dentro habitaba el espiritu de un
soldado.?® Creencia que nos remite a la que se conserva en el relato irlandés The Destruction of Da Derga 's
Hostel, que se conserva en el Book of the Dun Cow, un manuscrito del siglo XI que se basa en un texto del
siglo VII d. de C. En él se cuenta que la piedra que cada guerrero dejaba en un cairn (montén de piedras )
antes de una batalla, era recogida al terminar la contienda por los supervivientes. Las que quedaban en el

monton representaban a los que habian muerto.3°

Vestigios de antiguos cultos a los muertos se encuentran también en algunas creencias condicionadas por
la suposicion de que los antepasados ayudan a los vivos en sus necesidades. En Irlanda se creia que una
mujer estéril podia tener descendencia si se quedaba dormida encima de un dolmen.3!' Y los matrimonios
irlandeses que no conseguian tener descendencia dormian en un dolmen con la esperanza de que la mujer
quedara prefiada;3? igual que se hacia en Gales y en Bretafia;3? o incluso sobre determinadas piedras
consideradas como camas santas, como la famosa cama de “San Patricio”, en Croagh Patrick, la montafia
sagrada de Irlanda.?* En Galicia se realizaban practicas de fertilidad sobre la enorme mole granitica de la
cumbre del monte Pindo (Carnota. A Corufa), o sobre el sarcéfago medieval de la desaparecida ermita de

San Guillermo, en el cabo Finisterre. ( Fig. 5 ).

También algunas practicas oferentes que aln se realizaban en el siglo pasado en los megalitos, pueden
derivar de los cultos que se dedicaban a los antepasados. En las Islas Britanicas y en Bretafia conocemos
varios testimonios de ofrendas que se hacian a los dédlmenes o a los menhires para propiciar la obtencion de
la salud o la fertilidad. Por ejemplo en Escocia se hacian ofrendas de leche o de mantequilla a determinados
menhires.3® Barandiaran cuenta que los pastores vascos de Aralar solian echar piedras sobre los délmenes
de Obioneta y Ziflekogurutze; operacién que era considerada como una oracion. Cuando habia Luna llena,

también se echaban piedras sobre el tumulo dolménico de Beloki, en Gaztelueta, en la sierra de Aralar;

29. Leite de Vasconcellos, J. 1989, II, 200-208.

30. Stokes, W. 1901, 169. Garcia Fernandez-Albalat, 1999. Almagro Gorbea, M. 2006.
31. O Hogain, D. 1990, 162.

32. Zuchelli, C. 2007, 128.

33. Borlase, W. Copeland, 1897, III, 846.

34. Alonso Romero, F. 2012, 125.

35. Alonso Romero, 2012, 133, etc.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 158



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Fig. 5. El sarcofago de la desparecida ermita de San Guillermo, en Finisterre,
sobre el que se realizan practicas de fecundidad. (Foto de Alonso Romero, F.).

mientras que los romeros depositaban piedras en el santuario de San Miguel de Aralar, en el de San Antonio
de Urkiola y en el de la Virgen de Arantzazu.’® También los pastores de la sierra de Aralar cuando perdian
una oveja ofrecian a San Miguel una limosna que depositaban encima de las marcas que decian que eran

las huellas de los pies de la Virgen, grabadas en determinadas rocas.?”

Parece ser muy antigua la tradicién hidrica que se realizaba en el pueblo catalan de Rellinars, asi como
en otros pueblos del Vallés. Los campesinos recogian a lo largo del afio algunos guijarros que guardaban
en sus casas, y en cada uno de ellos pintaban una cruz. Cuando se celebraba la procesion que pasaba
por delante de los campos, le pedian al sacerdote que les bendijera los guijarros para que después cada
labrador los arrojara sobre sus tierras con el fin de asegurarse el beneficio de la lluvia. Recuerda el autor,
del que extraigo esta tradicién, que dichos guijarros se pueden comparar con los que se descubrieron
en Mas d Azil (Ariége, en el Pirineo francés) del periodo neolitico,3® que Eliade supone que podrian tener
relacion con el espiritu de los antepasados.?® Es posible que la gran cantidad de cantos rodados que

aparecen en los sepulcros megaliticos portugueses tuvieran que ver también con este tema, pues algunos

36. Barandiaran, J. M. 1997, 36, 309.
37. Barandiaran, J. M. 1997, 139.
38. Amades, J. 1963, 300.

39. Eliade, M. 1999, 58.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 159



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

han aparecido pintados. Cantos semejantes se han encontrado también en la provincia de Salamanca, y
en el dolmen llamado Cova da Moura, en Noia (A Coruia ; y pequefias piedras de aspecto antropomorfo se
descubrieron en el dolmen de Parxubeir (Mazaricos. A Corufia).*° Del analisis de los numerosos testimonios
que tienen que ver con los guijarros se deduce su relacidon con el mundo de ultratumba; puesto que pueden
ser representaciones de los espiritus, o receptaculos en los que se albergan en espera de que un ser vivo
los deposite en un sitio considerado sagrado: como un amilladoiro, un megalito, un crucero o una capilla.
Depositarlos en esos lugares significa para el oferente lograr proteccién en el camino u obtener un deseo
porque el alma que se alberga en el guijarro descansa finalmente junto a otros espiritus en un lugar
sagrado. Cuenta Violant i Simorra que en el Pirineo espafiol los caminantes que pasaban por el lugar donde
habia ocurrido una muerte cogian una piedra, la besaban y la dejaban en el lugar del suceso. Segun las
creencias primitivas, en cada piedra habia un espiritu y al amontonar piedras encima de una sepultura se
calmaban las ansias de los difuntos que buscaban compafia de nuevos muertos. De ese modo la piedra
ofrecida por el viandante servia a la vez de plegaria y de sacrificio; y el viandante podia seguir su camino
sin temor a que las almas en pena o espiritus de los muertos le hicieran dafio. Los bretones franceses

efectuaban la misma costumbre, #* al igual que en otros lugares de la antigua Celtiberia.*?

Como existe la creencia de que en el interior de determinadas piedras habita un ser sobrenatural, se supone
también que puede hablar y responder a nuestras preguntas. Esto es lo que se recuerda todavia en Galicia
y en Portugal. Donde se atribuye a determinadas piedras la facultad de hablar. Pero también en Francia, en
el valle de Larboust (Alto Garona)*? y en Irlanda se acudia a algunas piedras, a las que llamaban Speaking
Stones, cuando la persona se creia afectada por el *mal de 0jo”, o para conocer la causa de algun dafo.*
En Portugal a esas piedras las llaman Penedos do sino (Pefiascos de la campana). En Rendulfe (Guimaraes)
se decia que el Penedo da Cabeca emitia un sonido que lo producia la voz de una moura que hablaba.*®
También en el pueblo portugués de Soalhdes (Marco de Canaveses) habia una roca que hablaba porque
dentro vivia una hermosa moura que tenia un tesoro que sacaba al exterior en la mafiana de San Juan.
Esta creencia estaba muy extendida por otros lugares del norte de Portugal; en donde incluso se decia que
a esas piedras acudian los mouros a “decir misa” y que dentro podia haber dos campanas: una de oro y

otra de peste.*® También en Gales habia menhires en cuyo interior se decia que sonaba una campana; al

40. Sobral de Carvalho, P. M. 2005, 187 y ss.
41. Violant i Simorra, 1989, 498-499.

42. Almagro Gorbea, M. 2006.

43. De Marliave, O. 1995, 151.

44, Wood-Martin, W. G. 1902, II, 222.

45, Braga, A. V. 1924, 258.

46. Alves, L. 1985, 296.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 160



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

igual que en la isla de Guernsey, en el Canal de la Mancha. La simple reverberacion del sonido cuando se
golpeaba la piedra se interpretaba como buen o mal augurio segun los criterios del interesado. Cerca del
santuario de la Virgen de la alegria, en Monzdén (Huesca), hay una roca llamada la Pefia del Cascabel, a
la que la joven soltera que buscaba novio, y también la que deseaba tener hijos, aplicaba la oreja con la

esperanza de escuchar el sonido de un cascabel o campanilla que confirmara sus deseos.*’

Con la cristianizacion de estas antiguas creencias, la supuesta moura pasoé a ser substituida por un santo
o se construy6 una capilla cerca de la piedra resonante en la que se decia que antiguamente habia un
campanario, como ocurrié con la ermita que existia en el nacimiento del rio de San Lorenzo, cerca de la
aldea gallega de Rateira (Abelleira, Muros), cuyo campanario decian que habia estado en un monolito de

cuatro metros de altura cercano a la ermita.*® ( Fig. 6 ).

Fig. 6. Menhir cercano a la desparecida ermita de San Lourenzo, en Rateira (Abelleira. Muros)
sobre el que se dice que habia una campana. (Foto: Alonso Romero, F.).

47. Castillén Cortada, F. 1986, 224.
48. Alonso Romero, 2012, 196 y ss.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 161



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

En estrecha relacion con las piedras sacras estan las propiedades milagrosas que en Galicia se atribuyen al
agua que se deposita en las cazoletas o cavidades rocosas de determinadas piedras; con la que se realizan
determinados ritos relacionados con la salud o la fertilidad. En ellos pervive el antiguo culto que se rendia
a una divinidad pagana, generalmente femenina; cuyas caracteristicas se disfrazan con la figura de una
Santa o de una Virgen. Un ejemplo claro de esta cristianizacion lo tenemos en el santuario de la Virgen
de Cadeiras, en San Vicente de Pinol (Sober. Lugo). En sus cercanias hay un conjunto de pefiascos en
donde dicen que solia aparecerse la Virgen, pues alli en unas cazoletas dejaba el peine y el jabon con el
que cada mafiana al amanecer se lavaba en el rio Sil. ( Fig. 7 ). Esta piedra continla siendo muy visitada
por los devotos que van al Santuario y sobre ella colocaron una imagen de la Virgen como recuerdo de esa
creencia.*® No es necesario resaltar su evidente semejanza con la descripcion del comportamiento de las
mouras, hadas, faires y otros seres femeninos que al amanecer se peinan al Sol sus rubios cabellos... Son
recuerdos legendarios de cultos ancestrales a una divinidad que todavia pervive en el mundo imaginario

del folklore europeo. Y es muy frecuente que esté relacionada con piedras, fuentes y corrientes de agua.

Fig. 7. Conjunto rocoso del altar dedicado a la Virgen de Cadeiras,
en San Vicente de Pinol (Sober, Lugo). (Alonso Romero, F. 2016, 151).

49, Blanco Prado, J. M. 1996, 157.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 162



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

En esta piedra de la Virxe de Cadeiras todavia se podian ver, hace unos cincuenta afos, las cazoletas de
la Virgen. Posteriormente el hueco natural en el que estan se cerré con una reja y candado; y sobre ellas
se coloco una imagen de la Virgen. ( Fig. 8 ). El dia de su fiesta: el 8 y el 9 de septiembre, sus devotos
contintian subiéndose a esa piedra para rezar ante la imagen, encender velas y depositar flores y exvotos.
La tradicion dice que esta Virgen tiene dos hermanas: la Virgen de Trigas (Ourense) y la de Maceda; aunque
otras versiones las sitlan en el Monte Faro (Chantada) y en el Santuario de los Milagros del Monte Medo
(Bafios de Molgas, Ourense). Seria interesante analizar esta tradicion con la visidn de la arqueoastronomia,
por su posible relacidon con un antiguo culto lunar; lo que aclararia el origen prehistérico del Santuario de

Cadeiras. Estudio que queda pendiente.

Otro Illamativo culto a las piedras sacras es el que se dedica en las proximidades de la aldea de Escuadro,
en Silleda (Pontevedra) a una gran roca de forma rectangular y con escalones de piedra. Los lugarefios la
conocen con el nombre de la Pena da Auga ( Fig. 9 ) porque en ella hay una gran cazoleta, cuyo aspecto
atribuyen a la silueta de Santa Isabel después de haber dormido sobre la piedra. Esta siempre llena de agua
de la lluvia, ( Fig. 10 ). También se cuenta que esa Santa solia peinarse en el cercano rio Toxa;*® creencia

semejante a la que veiamos en relacion con la Virgen de Cadeiras.

Fig. 8. El hueco en el que la Virgen, segun la tradicién, Fig. 9. La Pena da Auga, en Escuadro (Silleda, Pon-
dejaba el jabon y el peine todas las mafianas después  tevedra). Posee propiedades milagrosas para curar
de lavarse en el rio Sil. Actualmente estd protegido  las enfermedades de los huesos, la piel y la vista.
con una reja y en su interior se colocd una imagen (Foto de Alonso Romero, F.).

de la Virgen. (Foto: Alonso Romero, F.).

50. Qunitia Pereira, R. 2016, 220.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ' 163



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

El dia 2 de julio se celebra una romeria en la Pena da Auga, a ella acuden muchos fieles y enfermos que se
frotan la espalda contra esa pefia sacra para curarse las dolencias de los rifiones y de la columna. También
utilizan el agua de la cazoleta para curarse las heridas, las verrugas y los males de la vista; y dejan exvotos
en un hueco de la pefia a ras del suelo.! ( Fig. 11 ). Un dia aparecié una imagen de Santa Isabel sobre
esa pefia, pero se la llevaron los vecinos del cercano pueblo de Graba, al Sur de Escuadro. Sin embargo, la
imagen volvia siempre milagrosamente a su pefa, hasta que finalmente se acordd dejarla en la iglesia de
Escuadro. Esta pefa tiene un extremo orientado hacia el solsticio de invierno, y el opuesto, bajo el que se
depositan las ofrendas, hacia la puesta del Sol en el solsticio de verano. Esta realidad, unida al hecho de
que el dia de la fiesta se celebre el 2 de julio, es indicio de la cristianizacién de un antiguo culto astronémico
que se celebraba en los solsticios; con mas probabilidad en el de verano, debido a que en el afio 1582 se
produjo la reforma del calendario juliano, que supuso la supresién de 10 dias; con lo cual la fiesta original

que se celebraba en el solsticio de verano pasé al 2 de julio bajo la advocacion del dia de Santa Isabel.

Para finalizar, quiero resaltar, con la intencién de animar a los futuros interesados en el tema de las piedras
sacras, que el estudio de las tradiciones y creencias relacionados con ellas es como hacer un viaje en el
tiempo, penetrando en las mentes de nuestros antepasados para poder comprender cdmo veian el mundo
en el que vivian y a qué medios recurrian para superar las adversidades de la vida; con las que venian
enfrentandose desde tiempos muy remotos contando con la ayuda de sus seres imaginarios y de sus ritos
ancestrales, que se fueron transmitiendo de generacion en generacion, llegando algunos a conservarse

actualmente en nuestra tierra y en otros paises del mundo celta.>?

Fig. 10. Gran cazoleta de la parte superior de la Fig. 11. Hueco bajo la Pena da Auga en el que se

Pena da Auga, sobre la que, segun la leyenda, depositan ofrendas y exvotos.
durmié Santa Isabel. (Foto: Alonso Romero, F.). (Foto: Alonso Romero, F.)

51. Vazquez Crespo, A. y Gonzalez Alén, D. 1997, 144, 447-448.
52. Alonso Romero, F. 2012, 33.

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ' 164



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

BIBLIOGRAFIA

ALMAGRO GORBEA, M. (2006). El “Canto de los Responsos” de Ulaca ( Avila ): un rito celta del Mas All3.
(Revista de Ciencias de las Religiones, n°® 11; pp. 5-38).

ALONSO ROMERO, F.(2012). Cultos y creencias en torno a los megalitos del area atlantica europea.
(Andavira Editora. Santiago de Compostela).

ALONSO ROMERO, F. (2016). Devociones y creencias sobre el agua. Galicia y otros pueblos europeos.
(Andavida Editora. Santiago de Compostela).

ALVES, S. (1985). Caminnha e seu Concelho. (Monografia).(Cadmara Municipal de Caminha).

AMADES, J. (1963). Practicas magicas para provocar la lluvia. (Actas do I Congresso de Etnografia y
Folklore, vol. I; pp. 299-310. Braga).

BARANDIARAN, J. M. (1997). Mitologia del pueblo vasco. (Ostoa, S. A. Lasarte-Oria).

BLANCO PRADO, J. M. (1996). Exvotos y rituais nos santuarios lucenses. (Diputacion Provincial de Lugo).
BORD, J. & C. (1976). The Secret Country. (Book Club Associates. London).

BORLASE, W. COPELAND, (1897). The Dolmens of Ireland. Vols. II y III. London).

BRAGA, A. V. (1924). De Guimarées: tradicoes e usanzas populares. ( Esposende ).

CASTILLON CORTADA, F. (1986). Supersticiones relacionadas con el culto a las piedras en la zona oriental
oscense. (V Jornadas de cultura altoaragonesa; pp. 221-228).

DALYELL, J. G. (1834). The Darker Superstitions of Scotland. (Edinburgh).
DE GARIS, M. (1986). Folklore of Guernsey. (The Guernsey Press).

DE MARLIAVE, O. (1995). Pequefio diccionario de mitologia vasca y pirenaica. (José J. de Olafieta, Editor.
Palma de Mallorca).

ELIADE, M. (1999). Mitos, suefios y misterios. (Editorial Kairds. Barcelona).

ENES PEREIRA, B. (1962). Vestigios do culto das pedras no Norte de Portugal. (XXVI Congresso Luso-
Espanhol. Secgao VII; 247-253. Porto).

ERIAS MARTINEZ, (1984). “O Berce”, ara romana de Vilacova. (Anuario Brigantino, n® 7; pp. 9-14).

FERNANDEZ DE LA CIGONA E NUNEZ. (2003). O poder das pedras. O mito da fecundacion en Galicia.
(Asociacién Galega para a Cultura e a Ecoloxia. Vigo).

FERRO COUSELO, J. (1952). Los petroglifos de término y las insculturas rupestres de Galicia. (Ourense).

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 165



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

GARCIA FERNANDEZ-ALBALAT, B. (1999). Las rutas sagradas de Galicia. (Diputacion Provincial da Corufia).
HELIAS, PIERRE-JAKEZ, (1975). O Cabalo do orgullo. (Xuntanza Editorial. A Corufia).

JOHNSON, W. (1912). Byways in British Archaeology. (Cambridge University Press).

LEITE DE VASCONSELLOS, 1.(1989). Religibes da Lusitania. (Imprensa Nacional. Vol. I y II. Lisboa).

MARTIN, M. (1970). A Description of the Western Islands of Scotland. (Ediccién facsimile de la 22 edicién
de 1716. Published by James Thin. Edinburgh).

MONTEAGUDO, L. (1985). Orientales e indoeuropeos en la Iberia prehistérica. ( En: DE HOZ, J. (Ed.), Actas
del III Coloquio sobre lenguas y culturas paleohispanicas. (Universidad de Salamanca; pp. 25-135).

MURGUIA, M.(1982). Galicia. (Ediciéns Xerais de Galicia. Vigo).
O HOGAIN, D. (1990). Myth, Legend & Romance. (Ryan Publishing. London).

PEREIRA MENAUT, G. (1991). Corpus de inscripcions romanas de Galicia. Provincia de A Corufia. (Concello
da Cultura Galega. Santiago de Compostela).

PEREIRA POZA, A. (2001). Ritos de embarazo e parto en Galicia. (Ediciés do Castro. Sada. A Corufia).

QUINTIA PEREIRA, R. (2016). Andlise estructural e simbdlica do mito da moura. (Sacauntos Cooperativa
Grafica. Santiago de Compostela).

RADDORD, E. & M. A. (1978). Superstitions of the Countryside. (Arrow Books. London).

RITCHIE, J. (1925). Folklore of Aberdeenshire Stone Circles and Standing-Stones. ( Proceedings of the
Society of Antiquaries of Scotland, vol. LX; pp. 304-313).

SEBILLOT, P. Y. (1985). Le Folklore de France. Les Monuments. (Editions Imago. Paris. 12 edicién en 1904).
SEBILLOT, P. Y. (1995). Le Folklore de France. Les Monuments. (Editions Imago. 12 edicidén en 1904).

SOBRAL DE CARVALHO, P. M. (2005). A necrdpole megalitica da Senhora do Monte ( Penedono. Viseu ).
(Estudos Pre-Histéricos, vol. 12. Viseu).

STOKES, W. (1901). The Destruction of D& Derga s Hostel. (Revue Celtique, tomo 22; pp. 9-61; 165-215;
282-329; 390-403.)

TABOADA CHIVITE, X. (1980). O culto das pedras no Noroeste Peninsular. (En: TABOADA CHIVITE, X. Ritos
y creencias gallegas. Ediciones Salvora. A Corufia; pp. 149-180 .

VAITKEVICIUS, V. (2004). Studies in the Balts “Sacred Places. (BAR International Series 1228. Oxford).

VAZQUEZ CRESPO, A. y GONZALEZ ALEN. D. (1997). A Comarca do Deza. (Diputacién Provincial de
Pontevedra).

VILAR HERMIDA, L. (2008). Sintomatologia e curacién de enfermidades tradicionais nas Marifias Corunesas
(I1). (Anuario Brigantino, n® 31; pp. 477-492).

VIOLANT I SIMORRA, R. (1989). E/ Pirineo espafiol. Vida, usos, costumbres, creencias y tradiciones de
una cultura milenaria que desparece. (Editorial Alta Fulla. Barcelona).

WOOD-MARTIN, W. G. (1901). Traces of the Elder Faiths of Ireland. Vol. I and II. (Longmans, Green and
Co. London).

ZUCHELLI, C. (2007). Stones of Adoration. (The Collins Press. Cork).

PIEDRAS SACRAS DEL MUNDO CELTA ATLANTICO Fernando Alonso Romero ‘ 166



EL RECUERDO AL AGUERO.
LAS PIEDRAS EN LA CULTURA SIRIO-MESOPOTAMICAS
DEL BRONCE Y DEL HIERRO

Joaquin Sanmartin Ascaso
(Universidad de Barcelona)

I. En busca de raices
No es la primera vez que me pasa.

Cuando participo en un congreso, simposio o como quiera llamarselo sobre un determinado tema constato,
a la larga, una cierta —-e inevitable- uniformidad de planteamientos formales y, sobre todo, de contenidos
materiales. La calidad de las contribuciones no tiene nada que ver con ello, aunque sea tan alta como la de
nuestro encuentro en Huesca sobre las Sacra saxa. Se trata, en realidad, de una cuestidn previa; tan previa

que, a menudo, me impide concentrarme en los muy valiosos detalles que van desgranando las ponencias.

En Huesca, mi inquietud basica se centraba en una Unica cuestién. Constatada por los diversos ponentes
la existencia de creencias, sentimientos, ritos y usos en torno a los sacra saxa, sobre todo en los ambitos
pirenaicos y norhispanicos (‘celtas’), y descrito todo ello adecuadamente, uno no podia evitar asombrarse
de la repeticidn, incluso previsibilidad de los parametros. Cambiaban, mas o menos, los paisajes y las
épocas, pero los datos basicos del fendmeno cultural sacra saxa seguian invariables. éPor qué? Es mas:
los avezados antropdlogos alli presentes eran conscientes de que los datos eran extrapolables al resto de

Eurasia y América del Norte y Central; no tanto a los ambitos meridionales del Globo. ¢Cémo explicarlo?

Recordé, escuchando a mis doctos colegas, que la Antropologia histérica suele recurrir a modelos diferentes

para dar razon de tales coincidencias mitoldgicas, que suelen repetirse en los ambitos del lenguaje y

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ‘ 167



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

socioldgicos. Basicamente, tres son las razones o mecanismos que podrian explicar los paralelismos:?
(1) el origen comun
(2) el préstamo
(3) la convergencia.

Wendy Doniger, comentando un trabajo de Carlo Ginsburg sobre la brujeria, recurre basicamente a los

mismos mecanismos:?
(1) la difusién
(2) la derivacion de una fuente comudn
(3) la derivacién a partir de estructuras caracteristicas de la mente humana.

Aunque no todo esta claro ni definitivamente decidido en esta cuestidén, debo confesar que mis preferencias
se inclinan, creo que con fundamento, por la hipdtesis del origen comuin de usos, creencias y variantes

lingUisticas.

Ciertamente, los modelos explicativos mas en boga durante los siglos x1x y xx han favorecido los mecanismos
‘difusionistas’ o ‘innatistas’. Comparto la opinién de quienes afirman que ni los unos ni los otros dan
adecuadamente razon de las similitudes estructurales a que nos estamos refiriendo, tanto mitolégicas como
linglisticas. Como historiador no termino de entender cémo los sistemas de creencias y los usos linguisticos
pudieron saltar de regién en regién y de continente en continente a comienzos de la Edad del Bronce,
y mucho menos anteriormente. Y que los ‘arquetipos’ que afloran en la mitologia sean universalmente
humanos y detectables por doquier con la misma intensidad es algo que muchos dan por sentado pero
que queda muy lejos de haber sido exhaustiva y empiricamente probado. Tanto la teoria de los universales
siquicos (acufiados sobre todo por Jung) como los modelos difusionistas —que recurren a procesos de
dispersion a partir de un cierto nimero de centros civilizadores (Mesopotamia y Egipto son los preferidos a

la hora de fabricar un world myth) fallan al enfrentarnos a la cuestidon que se planteaba al comienzo.

1 M. Ruhlen, On the origins of languages. Studies in linguistic taxonomy, Standord 1994; id., The origin of language.
Tracing the evolution of the mother tongue, New York 1994.

2 W. Doniger, Recension de: C. Ginsburg, Deciphering the Witches’ Sabbath, New York, en: New York Times Book
Review, July 14, 1991, pp. 3, 36.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ' 1638



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Que no es otra que la causa de la compatibilidad mutua entre datos culturales, socioldgicos y linguisticos
dispersos, que podria ser resultado de un Unico sistema mitico. En nuestro caso, los fendmenos son los
sacra saxa, pero podrian ser otros muchos; compatibilidad inexplicable satisfactoriamente -repito— como
producto de difusién o mediante el recurso a estructuras mentales innatas. La solucion, a mi juicio, esta en
reconocer que la compatibilidad es fruto de los origenes comunes a todas esas manifestaciones. Origenes
que no tienen nada que ver con los descritos en las tradiciones peculiares de ciertas confesiones monoteistas
(del tipo ‘Adéan y Eva’). Por el contrario, la clave reside en la posibilidad, o necesidad, de establecer un
arbol genealdgico basado en la relacion filogenética y evolutiva de los diferentes mitos, creencias, y usos.
Andlogo, en resumidas cuentas, al sistema habitual empleado por los botdnicos, zoblogos, paleontdlogos,
genetistas, linglistas y fildlogos. Escalén tras escalén, hay que descender hasta las raices mas remotas,
reconstruyendo en la medida de lo posible el imaginario y los relatos construidos sobre él por el Homo
sapiens sapiens. O, por recurrir a una terminologia mas periodistica, a la época de la ‘Eva Africana’ de hace
unos 130.000 anos. Michael Witzel ha aplicado a este arbol genealdgico el adjetivo ‘cladistico’ (cladistic).?

Comun a todas esas ciencias es el método comparativo, que registra las similitudes mas o menos obvias
de los fendmenos registrados y procede luego a estudiar estructuralmente las series de correspondencias
regulares que rigen el conjunto. La norma es que todos los fendmenos, al descender de escalén en escalén,
deben poseer las mismas propiedades esenciales. Los diferentes conjuntos de correspondencias regulares
llevan asi a la visidn de un cuerpo bien estructurado de enlaces mutuos que rigen en la practica entre
todos los casos estudiados. Algo asi como las tipologias de animales y plantas establecidas por Linneo. La
comparacion prosigue aplicando un analisis histérico que da razén de los cambios, innovaciones, desarrollos
y mutaciones. El resultado final deberia ser una genealogia de los fendmenos estudiados, y la adecuada

distribucion taxondmica de los mismos.

Estudiar las razones antropolodgicas de los saxa sacra implica, segun todo esto, llevar a cabo un analisis
comparativo de todos los datos a nuestro alcance. Para ello habria que establecer catalogos tanto de las
morfologias de los saxa como de las actitudes culturales relativas a ellos: sacra. Porque hay muchos saxa,
y muy diversos. Y no todos se consideran sacra. éPor qué son sacra algunos saxa, y otros no? ¢Qué hace
que se hayan venerado y considerado sacra realidades que no son saxa (p. e. arboles, personajes)?

3 Cladistics: “A system of classification based on the presumed phylogenetic relationships and evolutionary history
of groups and organisms” (American Heritage Dictionary of the English Language, Boston 62016, sub voce). Cf. E.J.M.
Witzel, The Origins of the World’s Mythologies, Oxford 2012, p. 3.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ' 169



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

II1. Signo (‘sacrum’)

Las palabras se desgastan con el uso y pierden su sabor original. Sacrum significa “santificado, dedicado
(a una divinidad)”, y proviene de la vieja raiz indoeuropea *sak= “declarar algo como tabu”, que reaparece

en espanol —a través del latin- en voces como “sacerdote”, “sagrario”, “santo” y “sancionar” (por ejemplo,

una ley).

Dicen los cientificos que “la realidad existe solo si te la miras”.* Es mas, afiaden los semidlogos (Charles

Sanders Peirce): “Nada puede ser signo si no es percibido como tal signo”.>

Mrsthing is a sign
unless it is
Inteapratad asa
sl

Charles Sanders Peirce

Kant sabia ya mucho de esto, que es de suma gravedad, porque supone que un fendémeno cualquiera, por
ejemplo una roca al borde del camino puede carecer de significado para unos, que veran en ella algo mas
0 menos comun, mientras que para otros puede ser un instrumento de adivinacion o una epifania religiosa.
Dicho de otra manera: no hay saxa que, por si mismos, sean sacra. Para que un saxum sea sacrum tiene
que ser visto por alguien e interpretado como tal por un intérprete. El intérprete es quien hace que el

saxum no sea so6lo un saxum sino un saxum sacrum.

Hay individuos mas proclives que otros a ‘sacralizar’ la realidad mas obvia, o, al menos, a ver en ella

4 “Reality exists only when you look at it”;véase (13/02/2017) https://www.sciencedaily.com/releas-
es/2015/05/150527103110.htm

5 “Nothing is a sign unless it is interpreted as a sign”, Charles Sanders Peirce, Collected Papers (8 Vols. Cambridge,
MA 1938-1958, ed. C. Hartshorne / P.Weiss /A.W Burks), vol. 2: Elements of Logic, Cambridge, MA 1932, p. 172.
Véase J. Hoopes (ed.), Peirce on Signs. Writings on Semiotic by Charles Sanders Peirce (1st New edition), Chapel Hill /
London 1991.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ' 170



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

indicios de otro tipo de realidad que podriamos llamar ‘meta-sistematica’. Lo mismo puede decirse, mutatis
mutandis, de las culturas, y de las diferentes etapas que recorren las culturas. Por mi profesidon he estado
en intimo contacto con las literaturas y las culturas del Préximo Oriente antiguo, mas concretamente con
las sirio-levantinas y las mesopotamicas. Y he constatado —no soy ni el Unico ni el primero- que una de
sus caracteristicas mas peculiares es su sensibilidad para identificar signos, y su consiguiente aptitud
para interpretarlos y leerlos. La concepcidn sirio-babilénica del mundo se basa en que los procesos y las
realidades celestes y terrenales estan siempre relacionados. Lo que pasa en el Cielo tiene siempre un eco
en lo que pasa en la Tierra. El material textual tardo-babilonico de Uruk nos informa de que ciertos arboles,
plantas y piedras estaban relacionados especialmente con constelaciones celestes. En una tabla se muestra
que los signos del zodiaco y de un micro-zodiaco, cuyas secciones llevan nombres de animales, estan cada

uno de ellos también en estrecha relacién con una determinada piedra, una madera, o una planta.

La primera gran aportacion sirio-babildnica es que la realidad, las cosas son un universo significante porque no
existen independientemente del devenir humano y divino. Las cosas, todas, son signos. El jttum babildnico,
el ?0t hebreo y el ?aya arameo son todos “sefal de direccidn”, “marca identificadora”, “caracteristica
ominosa”. Y “caracter” de escritura. En resumen: Para moverse por el mapa de la existencia es preciso
reconocer, es decir ‘leer’ los signos indicadores. Y para ello hay que saber mirar. Siria y Mesopotamia tienen
otra aportacidén que ofrecernos, coherente con la primera y, en realidad, consecuencia suya: Los signos de
segundo grado, o signos que explicitan los mensajes de signos ambiguos. El signo de segundo grado mas

intenso es la escritura. Uno de sus especimenes mas preclaros son los saxa ‘parlantes’, los saxa inscritos.
III. Piedra (‘saxum’)

Saxum designa, en latin, un “trozo de roca”, pedazo segmentado, segregado. Viene del indoeuropeo *sek=
“cortar”.¢ No se refiere en primer lugar a la materia en si, sino a la forma resultante de la fragmentacion,
y esto es un dato importante. Un saxum puede ser p. e. de caliza o de granito, y ello, de suyo, no afecta

directamente a su significacion. Lo decisivo es la forma, el aspecto.

Asi, las rocas (saxa) aisladas en las que predominen las formas cdéncavas y la dimension horizontal
tenderan a estar asociadas al ambito femenino: es el caso de las cuevas, rocas fecundantes y demas. Son
espacios receptivos: tienden a acoger el agua de lluvia y otros depdsitos (por ejemplo guijarros con fines

adivinatorios). Por el contrario, las formaciones erectas, o en las que predomine la verticalidad, haran

6  Curiosamente, también tiene este origen la palabra “signo”, en latin signum; es decir “recorte indicador de algo o
que ‘sefiala’ hacia algo”.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso . 171



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

referencia a la masculinidad: menhires, solos, en alineamientos o en circulos (cromlechs), estelas, etc.
Unos y otros, concavidades y rocas erectas, suelen tener una relacion mas o menos directa con el culto
a los antepasados en razén de su ‘terreidad’: estdn en contacto directo con el suelo, surgen de él o estan
cimentados, en él. Pero esta dimension no es exclusiva, y tiende a entremezclarse con otras como la

fertilidad y la astrologia / astronomia (conectadas asi mismo con el Supra-mundo y el Sub-mundo).

Si quisiéramos efectuar una primera distribucidn taxondmica, en linea con lo expuesto mas arriba en el punto
I: En busca de raices, tendriamos que agrupar las sacra saxa formalmente en dos grandes subgrupos: las
concavidades y los peflascos; correspondientes respectivamente a lo femenino / horizontal y a lo masculino

/ vertical.
IV. El Proximo Oriente antiguo

Denominamos Préximo Oriente antiguo al ambito geografico comprendido entre el Levante mediterréneo
(Siria-Palestina-Anatolia) y el Indo. Evidentemente, se trata de una extension morfoldogicamente
heterogénea y cuya coherencia deriva basicamente de sus aspectos culturales. En un sentido estricto, el
Préximo Oriente antiguo es el area cultural en la que se desarrollé y empleé la escritura proto-cuneiforme,
luego la cuneiforme babildnica y los primeros alfabetos sirios. Se excluye, por tanto, Egipto, que constituye
un conjunto cultural peculiar, basicamente nilético, y cuyos Unicos puntos en comun con nuestro Proximo
Oriente antiguo son la coincidencia en el tiempo y esporadicos contactos comerciales. Antiguo quiere decir

pre-clasico, anterior a las ecimenes helenistica y romana.

En el Proximo Oriente antiguo, y durante cuatro mil afnos —entre los milenios 1v y 1 adC.- asistimos a una
globalizacion cultural debida al uso de la escritura.

IV. 1. ‘Betilos’ (sikkanus)

Sabemos que las culturas megaliticas estan presentes en el Proximo Oriente desde el Yemen hasta Turquia
pasando por Siria (Alepo): hay testimonios de ellos en Arabia (Hejaz), Palestina (Atlit Yamm, Irsael;
Golan), Libano y Jordania (Hauran). En la zona mesopotamica septentrional habria que citar el megalito
de Barda Balka, en el norte iraqui.” Por razones eminentemente geoldgicas y de densidad cultural, los
restos megaliticos se concentran en la Siria meridional y a lo largo del Jordan Rift(arabe: Al-Ghawr), pero

basicamente los datos no se diferencian de los procedentes de otras areas euro-asiaticas.

7 R. Braidwood / R. Howe, Prehistoric Investigations in Iraqgi Kurdistan (The Oriental Institute of the University of
Chicago, Studies in Ancient Oriental Civilization 31), Chicago 1960.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ' 172



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Grupo de ‘betilos’ de Guézer (Israel)

Probablemente, entre los testimonios mas peculiares de las sacra saxa en este ambito se encuentran los asi
llamados ‘betilos’. Se trata, en principio, de piedras erigidas por el hombre; mas rara vez de rocas naturales

emergentes. Su funcion es eminentemente religiosa.

El nombre 'betilo’ es un latinajo procedente de textos latinos del norte de Africa surgidos en contexto
punico, y que mencionan la dedicacién de un baetilum al dios Saturno. Los textos griegos mencionan la
palabra baitylos y su diminutivo baitylion: piedras a las que el dios Kronos dot6 de de fuerzas vitales. La
correspondencia latina fue baetulus. Es sabido que las piedras sagradas desempefaron un importante
papel en los textos mitolégicos de época clasica: segun la Teogonia de Hesiodo (485-490), la diosa Rhea
envolvio un ‘betilo’ en una especie de pafiales y se lo dio a Kronos, que se lo comié creyendo que era el
bebé Zeus; luego, cuando Zeus crecid, el joven dios le hizo vomitar al viejo Kronos todos los nifios que se
habia tragado (Kronos: ‘el Tragachicos’).

El culto a las piedras como simbolos de diferentes divinidades estd muy bien atestado sobre todo en el
ambito sirio del Bronce Medio y del Hierro, es decir, desde comienzos del 11 milenio adC., sobre todo, en el
Levante sirio hasta el Eufrates. Uno de los datos mas interesantes lo constituye el templo de los obeliscos
de Byblos, en la costa fenicia, levantados en el patio del templo. Otros grupos de ‘betilos’ palestinos son
los de Guézer. La Biblia menciona santuarios con grupos de ‘betilos’ en el Sinai, en el Monte Ebal encima
de Siquén, y en el Jordan. El tamafio de los ‘betilos’ variaba. Los habia monumentales, a modo de pilares

erigidos artificialmente; otros eran simples pefiascos naturales o rocas; otros, meros guijarros.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ' 173



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Los ‘betilos’ aparecen mencionados con cierta generosidad en la documentacién escrita, en la que reciben
su nombre sirio: sikkanu. He aqui algunos testimonios:

(a) Un texto procedente de la ciudad siria de Mari, a orillas del Eufrates (siglo XVIII adC.) nos dice que
los pilares sikkanu median 1.50 de altura por 1 m de ancho y estaban dedicados a una divinidad: Ishtar,
Dagan etc. Se erigian en los patios de los templos respectivos. Por ejemplo, el rey de Mari exige en una
carta que se procure el material para erigir cuatro sikkanu y se recluten 100 peones y un maestro albafil

para el transporte y construccion.?

(b) Otro texto, este del yacimiento sirio de Emar (Eufrates, siglo x1v adC.), nos ofrece el relato de una pro-
cesion al sikkanu de la diosa Hepat:

“Se sacrificara un cordero en el sikkanu de la diosa Hepat, y la sacerdotisa derramara aceite selecto
sobre la punta del sikkanu.”

(c) Un documento de Ugarit (costa mediterranea siria, siglos XIV-XII adC.) lee asi:
“(El rey Kirtu) erigié un sikkanu a (la memoria de) su padre,
y colocd un quemaperfumes en el templo (dedicado la memoria) de su tribu.”°

(d) Algunos sikkanus presentaban inscripciones que informaban sobre la finalidad de la ereccion del
monumento. Asi, entre otros, en este sikkanu de Ugarit (siglos x1v-x1i1 adC.):

“(Este es el) sikkanu que ha dedicado (la reina madre) Tharelli al dios Dagan,
y un buey para el banquete.”!!

Parece evidente que, en muchos casos, los sikkanus estaban relacionados con el culto a los difuntos y que
se relacionaban intimamente con la muerte. En este sentido, se entiende perfectamente que se levantasen
sikkanus delante de las casas de ciertos criminales, muy especialmente de aquellos que se atreviesen a

modificar fraudulentamente los decretos regios o los contratos de compraventa legalmente sancionados.

8 M. Dietrich / O. Loretz, “Sikkanum ‘Betyle’”, en: Ugarit-Forschungen 21, 1989, pp. 133 y ss.

9 D.E. Fleming, The Installation of Baals High Priestess at Emar, Atlanta, Georgia 1992, pp. 75 y ss.; id., “Emar: On
the Road from Harran to Hebron”, en: M.W. Chavalas / K. L. Younger, Jr. (Eds.), Mesopotamia and the Bible, Grand
Rapids, Michigan 2002, pp. 239 y ss.

10 M. Dietrich / O. Loretz, op. cit. n. 6, p. 135.

11 M. Dietrich / O. Loretz, “"Weihen’ (Cly S) von pgr, Ochsen und Gegenstanden in KTU 6.13, 6.14 und 6.62", en:
Ugarit-Forschungen 35, 2005/2006, pp. 232.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso . 174



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Véanse estos textos, procedentes respectivamente de los yacimientos sirios de Emar y Tall Munbaga (siglo
X1V adC.):

“El que cambie estas palabras, que los dioses lo aniquilen. Y que le levanten un sikkanu junto a su casa.”

Estela del Baal del Rayo, de Ugarit

(Louvre)

“[El que cambie estas palabras], que los dioses le levanten un sikkanu junto a su casa.”*?
¢Cual es el significado etimoldgico de la palabra sikkanum?

La tesis mas plausible es que proviene del verbo |S-K-N|, que significa “habitar” en todas las lenguas
del ambito semitico noroccidental desde el milenio III adC. Curiosamente, la documentacién cuneiforme
anatdlica (hitita) menciona una piedra denominada NA, ZI.KIN, donde ZI.KIN ("VIDA” + “TRABAJO”) vendria
a significar “la-obra-donde-vive-(el dios)”. Esta piedra, en los mismos textos, se equipara a la E.DINGIR-
LIM, o *bit ilim: “la casa del dios”. Tenemos, asi, la yuxtaposicién de ZI.KIN / sikkanu y de *bit ilim / ‘betilo’,
con evidente referencia a su cualidad de residencia divina. Los sikkanus, o si se quiere los ‘betilos’, estaban

12 M. Dietrich / O. Loretz, “Sikkanum ‘Betyle’”, en: Ugarit-Forschungen 21, 1989, pp. 133 y ss.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ' 175



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

cargados -diriamos hoy- de ‘energia divina’ porque en ellos residia la divinidad.'?

Los textos biblicos nos hablan con frecuencia de ‘betilos’, cipos, estelas y demas piedras erigidos sin
finalidad arquitectdnica y con evidentes fines religiosos; en hebreo se denominan msbh (plural: msbwt).

Moisés, en el Sinai,
“escribid todas las palabras de Yavé (...) y edificé un altar y doce msbwt segun las doce tribus de Israel.”*

Jacob marcé la tumba de su esposa Raquel con una msbh-'> Su primer encuentro con Dios queda recogido

en el pasaje en el que, tras una experiencia oniromantica, Jacob

“(...) al despertar, dijo:

- ‘Realmente, Yavé esta en este lugar, y yo no lo sabia’.

Y afiadié sobrecogido:

- 'Qué terrible es este lugar: es nada menos que la Morada de Dios y la puerta del cielo.’

Jacob se levantd de madrugada, cogio la piedra que le habia servido de almohada, la puso en pie a

modo de msbh y derramé aceite por encima. Y llamé aquel lugar ‘Morada de Dios’ (byt ?/, Bét El).”
IV. 2. Los saxa ‘parlantes’

El hecho de que sean numerosos los ‘betilos’ vetero-orientales provistos de inscripciones no implica que
sean ellos los Unicos saxa parlantes. Los mas significativos, por su dimension sagrada, eran las estelas nari

y los kudurrus.

La razon de las inscripciones es, obviamente, la de presentar, hacer explicitas la existencia y la finalidad del
fragmento de roca (natural o segmentado artificialmente); con ello se lleva a cabo un proceso de significa-
cion de la significacion. La simple piedra agrafa, aparte su morfologia u ocurrencia mas o menos llamativa
admite un sinfin de lecturas por parte del intérprete, que se ve a menudo incapacitado para acceder a la
intencionalidad semidtica del saxum. Con la escritura, o signo de segundo grado, el intérprete es capaz de

comprender exactamente la intencion del creador del signo de primer grado.

13 J.M. Durand, “Le nom des Bétyles a Ebla et en Anatolie”, en: Nouvelles Assyriologiques Bréves et Utilitaires
1988/8; S. Lackenbacher, “A propos de I'étymologie de sikkanum”, en: Nouvelles Assyriologiques Bréves et Utilitaires
1991/12; 1.M. Durand, La religion en Siria durante la época de los reinos amorreos segun la documentacion de Mari,
cap. II, 9: “Los betilos y el culto a las piedras”, en: G. Del Olmo (ed.), Mitologia y Religion del Oriente Antiguo, II/1:
Semitas Occidentales, Sabadell 1995, p. 292 y ss.; F. Joannés, “Stéles”, en: F. Joanneés (ed.), Dictionnaire de la Civili-
sation Mésopotamienne, Paris 2001, pp. 789 y ss.

14 Exodo cap. 24, verso 4.

15 Génesis cap. 35, verso 20. Notese la relacidon etimoldgica entre Bét E/ “Morada de Dios” y ‘betilo’.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ‘ 176



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

(a) La estela (nard):

Un importante papel lo desempafiaron las numerosas estelas dedicatorias, conmemorativas, votivas, etc.
denominadas nard en la lengua acadia. Son productos de la autoridad regia y de personajes poderosos.
Hay muy pocas estelas atribuidas a mujeres (por ejemplo Semiramis, la ‘palaciega’ del rey neo-asirio Asur-
banipal). Las estelas son muy variadas, tanto en su morfologia como en el contenido textual y su exten-
sién, desde la mera identificacion de la persona que las encargd hasta codigos legales completos (como el
Cddigo de Hammurapi, siglo xvii1 adC.) y relatos prolijos de campafias militares (especialmente de época

neo-asiria, siglos 1x-vir adC.).

Estela con el Cédigo de Hammurapi

(Louvre)

|

Muchas inscripciones prescriben como hay que tratarlas en el futuro, incluyendo siempre maldiciones si
se las destruye o borra su inscripcion y bendiciones si se las respeta. Asi, por ejemplo, el Cddigo de
Hammurapi (XLIX 2-17, 18-44):

“Si el hombre ese (: el gobernante) atiende a las palabras que he grabado en mi estela,
no desecha la legislacidn,
no les da un sentido torcido a mis palabras
ni altera mis signos y designios,
qgue al hombre ese, igual que a mi —el “Rey de la Equidad”—, el divino Sol le alargue el cetro y que
él pastoree a su gente en la Equidad.
Pero si ese hombre no atiende a las palabras que he grabado en mi estela,

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ‘ 177



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

que el gran dios Cielo, el Padre de los Dioses, el que me llamé a mi reinado,
le quite la gloria de la realeza;
le parta el cetro,
y maldiga su destino.”¢
Algunas estelas nard se convirtieron, real o ficticiamente, en fuentes de historia y leyenda. Las once
tablillas de la Epopeya de Gilgamesh, cuya version clasica data de los siglos x111 / x11 adC., son, segun el

poeta, ‘copia’ de una estela nard erigida por el rey de Uruk en memoria de sus hazafas y desventuras:

“[El que vio lo mas hondo], los cimientos del Pais;

el sabio en todos los campos:

[Gilgames:]

el sabio perfecto que lo entendié todo.

Vio lo secreto, descubrid lo escondido:
nos trajo noticias de antes del Diluvio.

Volvié de un largo camino; estaba rendido pero en paz,
y grabd en una estela (nard) todos sus trabajos.”

Kudurru de Meli-Shipak II (Louvre)

16 J. Sanmartin, Cédigos legales de tradicion babildnica, Madrid / Barcelona 1999, p. 152.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ' 178



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

(b) Los kudurrus

Son unas inscripciones sobre piedra cuya utilizacion se mantuvo hasta mediados del siglo vi adC. y
contienen preciosos datos para el estudio de la religién, la economia, la sociedad y el derecho babildnicos.
Los kudurrus son inscripciones adornadas de simbolos divinos, pues estaban sancionados por los dioses

mas importantes del pantedn babildonico; son, por ello, sacra saxa en su expresién mas pura y explicita.

Los mas extensos solian tratar de temas juridicos; normalmente describian una entrega de terrenos y
las transacciones de todo tipo que ello implicaba. Comenzaba el texto con una especie de pre-historia
que justificase la donacion de tierras, y se concluia el mismo con una retahila de maldiciones sobre quien
guebrantare las estructuras juridicas expuestas. La donacion de tierras generaba un régimen de propiedad
que incluia la transmision hereditaria. Se delimitaba considerablemente la posibilidad de recuperar las
tierras por parte del donante (el rey), a no ser en casos de flagrante delito. Las donaciones tenian una
extension de 250 a 850 ha. y se hacian “por los siglos de los siglos”; sus beneficiarios eran altos funcionarios,

sacerdotes, militares, etc.

Cosa curiosa. Los kudurrus, aunque contenian datos precisos sobre transferencias de propiedades, no
estaban destinados al publico. No eran una especie de mojones que delimitasen los terrenos. A veces se
esculpia el kudurru afios o decenios después de la donacion efectiva. Su funcidon era meramente protectora.
Para evitar que un monarca o sus sucesores reclamasen los bienes inmuebles donados, se colocaba el
kudurru en el templo de los dioses mencionados en él, recurriendo asi a una instancia superior, y se afiadian

terribles maldiciones sobre el transgresor para garantizar la propiedad.’

IV. 3. Los saxa agoreros

No todas las piedras sagradas eran grandes. La habia también pequefias pero no menos sacra que las
grandes pefias, los ‘betilos’ o los kudurrus. Al ser de un tamafio mas bien reducido eran portatiles, como
demuestran los diminutivos baitylion en griego y baetulus en latin. Probablemente se trataba de guijarros
de origen celeste (real o supuesto) y, por lo tanto, dotados de poderes magicos. Entre otras facultades

estaban la de servir de amuletos y la de ser aptos para la practica de la adivinacion.

17 S. Paulus, Die babylonischen Kudurru-Inschriften von der kassitischen bis zur friihneubabylonischen Zeit. Unter-
sucht unter besonderer Berlicksichtigung rechtshistorischer Fragestellungen (Alter Orient und Altes Testament 51),
Minster 2014; id., “Die babylonischen Kudurru-Inschriften von der kassitischen bis zur frihneubabylonischen Zeit — Die
wichtigsten Ergebnisse aus rechtshistorischer Sicht", en:H. Barta / M. Lang / R. Rollinger, Prozessrecht und Eid. Recht
und Rechtsfindung in antiken Kulturen, Wiesbaden 2015, pp. 41-48.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ‘ 179



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Asi, por ejemplo, los sellos con los que se autentificaban los documentos estaban tallados en piedra. El sello
no sélo tenia una funcién practica; el sello se identificaba con el portador: era lo mismo que su duefio. La
dureza de la piedra se transmitia a su propietario; y servia también de amuleto. Y de hecho las leyendas
incluidas en muchos de ellos contenian plegarias dirigidas a los dioses implorando su bendicién, o expresa-
ban deseos de prosperidad y larga vida para su propietario:

“Que el portador de este sello tenga aguante, se renueve, sonria y se haga viejo.”

“Que el portador de este sello tenga largos dias y se sacie de vivir.”

Sello cilindrico con su impronta

El material del sello era importantisimo para determinar el destino del portador:
“El que lleve un sello de piedra Sadanu, ese hombre todo lo que haya conseguido lo perdera.”
“El que lleve un sello de piedra ugni (lapislazuli) recibira la energia del dios. El dios se alegra de él”
“El que lleve un sello de piedra dusd, las ganancias se multiplicaran y tendra un gran nombre
(fama).”
“El que lleve un sello de piedra pappardili ird permanentemente con corazén alegre.”
“El que lleve un sello de piedra mussaru, vaya donde vaya gozara de atencion y aprobacion.”8

18 Las traducciones de estas piedras son en su mayoria desconocidas. Cf. A. Schuster-Brandis, Steine als Schutz und
Heilmittel. Untersuchung zu ihrer Verwendung in der Beschwérungskunst Mesopotamiens im 1. Jt. v. Chr. (Alter Orient
und Altes Testament 46), Minster 2008.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ' 180



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

V. Sintesis: mitologia de la verticalidad

Se planted, a comienzos de este trabajo, la cuestion de la posibilidad, y de la necesidad, de establecer una
cierta coherencia en los datos que se ofrecen al estudiar fendmenos tales como el que nos ocupa - los sacra
saxa. Expliqué mi posicion rechazando las metodologias que pretenden explicar la convergencia de los da-
tos mediante el recurso a hipétesis difusionistas e innatistas, e indiqué mi adhesion al método comparativo
y filogenético. En la raiz de los grupos de creencias y mitologias se encuentra una vivencia primordial y

ancestral que se ramifica, en el trascurso de la historia, en multiples phyla.

No es esta la sede en la que podamos abordar, ni siquiera a grandes trazos, el problema de las raices an-
tropoldgicas de los sacra saxa; tarea que superaria no solo los limites de esta publicacion, sino de una vida
entera de estudio. Me limitaré a ofrecer algunas pinceladas que, a mi juicio, podrian servir de orientacion,
limitdndome a los fendmenos verticales / convexos y dejando para otra ocasiéon las morfologias horizonta-
les / concavas; limitacion debida, en gran medida, a mi especializacion histérica: los datos proximo-orien-

tales que manejo habitualmente (estelas, ‘betilos’, postes, kudurrus, etc.).

La mitologia comparada ha prestado dese siempre una gran atencién a los mitos de creacidén, que des-
empefian un papel de primer orden en el ambito euro-asiatico y americano. Se trata de dar respuesta a
la cuestion basica de los origenes: éde donde vengo? La convergencia de las mitologias es evidente: los
‘cielos’ y la ‘tierra’ fueron ‘creados’ (en algunos casos, tras unas etapas iniciales de ‘emergencia’ de la mas
diversa catadura). Los primeros personajes son el padre Cielo y la madre Tierra (en todas las variantes
imaginables), que se encuentran acostados uno encima de la otra, en un coito continuo. La productividad
narrativa exige la separacién de los protagonistas; separacion que se lleva a cabo de diferentes modos. A
veces el encargado es un dios (mitologias polinesias, el dios Indra en el hinduismo, Atlas en Grecia, Shu en
Egipto). La historia mitoldgica, que se inicia con la separacién de los dos amantes césmicos, se articula ya
en verticalidad, apuntalando el Cielo sobre la Tierra de modo que no se recaiga en el caos coital primigenio.
El puntal reviste las formas mas diversas: poste, pilar, arbol, montafa, roca erecta, gigantes o incluso la
Via Lactea.®

En este respecto, hay dos casos que me interesa resaltar en especial: el poste o pilar y la montafa. El tema
del poste / pilar que sostiene el Cielo se convierte, en diversos ambitos culturales, en el arbol primordial,
y en el axis mundi que une el cénit y el nadir. En Mesopotamia, el eje pasaba por Babilonia, mas concre-

tamente por la zigqurat “torre escalonada” del Esagila, o templo del dios nacional Marduk. En la India, el

19 E.J.M. Witzel, The Origins of the World’s Mythologies, Oxford 2012, pp. 131 y ss.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso . 181



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

poste recibe el nombre de “poste de Indra”, el dios que apuntald el Cielo para que no recayera sobre la
Tierra al comienzo de los tiempos. Los ‘mayos’ de nuestros pueblos van en la misma direccién, al intentar

alcanzar alturas vetadas para los mortales en las que solo rigen las leyes celestes.?°

Intimamente unida a la funcién césmica del poste o pilar esté la de la montana cdsmica, cuyo mas eximio
representante es el Atlas. EIl mismo motivo se encuentra en la India, donde el dios Indra recurre a las
montafias del Himalaya para fijar y amarrar a la temblorosa Tierra. La montafia reaparece en las piramides
mesoamericanas y de la costa peruana y, obviamente, en las egipcias y en las zigqurats mesopotamicas e
iranies. En el caso de la montafia, como en el del ‘mayo’ popular mencionado antes, hemos de considerar
también el aspecto de su relacion con los mundos celestes, de ahi que constituyan un lugar privilegiado
para la ereccién de altares sacrificiales. A veces, como en la historia del biblico Jacob, la montafa se dis-

fraza de escalera que lleva al cielo:?!

Jacob tuvo un suefo:

“Una rampa que arrancaba del suelo y tocaba el cielo con la cima.
Mensajeros de Dios subian y bajaban por ella.

Yavé estaba en pie en lo alto y dijo:

- “Yo soy Yavé, el Dios de tu padre Abrahan y el Dios de Isaac.”

Los motivos del pilar de piedra, de la roca erecta, del poste y de la montafia cdsmica son comunes a todo
el ambito euro-asiatico y americano. Tal es, en mi opinidn, la mitologia basica de la verticalidad latente en

tantas estelas, ‘betilos’, pilares y rocas sagradas.

La cuestion de la datacion de este mitema es ardua.?? Las coincidencias entre los datos euro-asiaticos y
americanos (hasta Tierra de Fuego) sugieren una fecha anterior a las primeras emigraciones de Asia a
América, que aportaron el chamanismo al continente y parecen haber ocurrido hace unos 20.000 afios. Mas
dificil es datar, con los Unicos datos de la antropologia y filologia comparadas y de la genética, los primeros
pasos de estas mitologias pero es posible llevar a cabo algunos célculos. Si los primeros grupos humanos
comenzaron a salir de Africa hace unos 65.000 afios, los mitos fundacionales euro-asiaticos y pan-america-
nos bien pudieron cuajar y desarrollarse en zonas del Asia sur-occidental y en las zonas marginales entre
-65.000 y -20.000 muy probablemente hacia -40.000. Linglisticamente, esta ‘fecha’ parece coincidir con

la formacion de los phyla pre-nostratico, pre-sinotibetano y pre-austrico (Asia meridional, Asia sur-oriental

20 Witzel, op. cit., p. 134 y ss.
21 Génesis, cap. 28, versos 12-13.
22  Witzel, op. cit., 414 y ss.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso . 182



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

y Polinesia). En torno al -40.000 el Homo sapiens sapiens llegé a Europa desde el sureste anatodlico y el
este ucraniano, a la vez que se extendia por China y el este de Asia Central (aunque en este caso no se
pueda dar razén detallada de la ruta). Tras la glaciacion ocurrida entre -25.000 y -15.000, durante la que
sobrevivieron grupos aislados (amerindios y otros en Siberia, Espaifa, etc., y obviamente las poblaciones
no alcanzadas por el hielo en la América del Norte, Central y del Sur), se forjaron las caracteristicas basicas
de la rama linguiistica ‘nostratica’. En torno al -10.000 comenzd la produccidn de alimentos y la domestica-
cion de animales en el Proximo Oriente, China y Nueva Guinea. En el seno del nostratico, sobre el -6.000,
se afianzd la rama linglistica afro-asiatica (lenguas semiticas, egipcio, bereber, omético, etc.) y hacia el

-4.000 se produjo la expansién indoeuropea por Anatolia, Europa, Iran y la India septentrional.

Antes del -3.000 habian cuajado ya en Siria, Mesopotamia y Egipto los mitos fundacionales clasicos, que
pronto comenzarian a ser escritos en tablillas de arcilla y papiro. Donde no hubo escritura, los mitos conti-
nuaron en vida, desarrollando una dindamica que pudo haber comenzado 40.000 afos antes. Los sacra saxa

siguen aun entre el Cielo y la Tierra, y esperan a ser leidos.

DEL RECUERDO AL AGUERO Joaquin Sanmartin Ascaso ‘ 1383



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

‘ S ACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA

Francisco Marco Simén
(Universidad de Zaragoza)

La roca es una de las imagenes primeras, de las imagenes principes para utilizar un término de Gaston
Bachelard, que explican el conjunto del universo y del hombre. Lo describié bien Lawrence en un paseo por
Cornualles: “se comprende bien que los hombres adoren las piedras. No es la piedra. Es el misterio de la

"

naturaleza, pujante y sobrehumana, que muestra su fuerza”.

Poseemos manifestaciones muy diversas, lo mismo en el mundo antiguo que entre pueblos primitivos, que
subrayan la importancia de la piedra y del roquedo como elemento hierofanico de traduce la presencia de la
divinidad. Baste pensar en los betilos semiticos, esas piedras que concretan la presencia de lo divino, como
su propio nombre indica (beith-el significa la “casa” o “morada del dios”), en las piedras negras “caidas del
cielo” (meteoritos) de Pafos o Pesinunte, que constituyen la imagenes de la Afrodita chipriota y de Cibeles,
respectivamente, en los pilares hermaicos que sirven para organizar el espacio en la antigua Grecia o en
los mojones limitdneos romanos en los que se ve la manifestacion del dios Terminus,? en la ka‘aba, en fin,
venerada en La Meca, énfalo cosmico para los musulmanes, como otras piedras o montanas lo son en otros
horizontes culturales y como lo son igualmente determinados arboles, auténticos ejes del mundo. Y es que
“La hierofania de la piedra es una ontofania por excelencia: ante todo la piedra es, permanece siempre

la misma, no cambia y asombra al hombre por lo que tiene de irreductible y absoluto, y al hacer esto le

1 Bachelard 1947. 189.
2 Deo Termino dicatum se lee en un mojoén cuadrado hallado en Parma: CIL XI, 956

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 184



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

desvela por analogia la irreductibilidad y lo absoluto del Ser. Captado gracias a una experiencia religiosa,
el modo especifico de existencia de la piedra revela al hombre lo que es una existencia absoluta, mas alla
del Tiempo, invulnerable al devenir”.? Las lineas que siguen no pretenden otra cosa que llevar a cabo una
aproximacién, sin afdn de exhaustividad, a la importancia de los roquedos sagrados (sacra saxa) en la
tradicion romano-italica, abordando de paso algunas de sus manifestaciones mas claras -a través sobre
todo de la epigrafia- en las provincias occidentales del Imperio romano, descontado el ambito hispanico,

objeto de atencidn en otras ponencias de este interesante coloquio.

1. El Capitoli immobile saxum, clave del dominio cosmocéntrico de Roma.

Saturnia es el nombre del antiguo asentamiento de Roma sobre el monte Capitolino, la roca de Roma, de
la misma forma que Saturno es el nombre del primer rey del Lacio, cuya edad aurea viene definida en la

literatura como los Saturnia regna.

El Saturnius mons es el Capitolio.* Alli estaba el auguraculum y el cuandrandular lapis auguralis que
determinaba el templum de observacidn de los signos que enviaban los dioses, interpretados por el colegio
sacerdotal de los augures.® Cuando, segun el relato de Livio, Tarquinio el Antiguo quiso construir el templo a
Jupiter Capitolino, los auspicios (es decir, la observacién del vuelo de las aves) consintieron la desacralizacion
(exauguratio) de todos los recintos sagrados, salvo el del dios Terminus.® Ese prodigio, unido al hallazgo
de una cabeza humana (caput) en los fundamentos del templo de Jupiter, sellé la grandeza del Imperio
romano, unidos para siempre al Capitolio, es decir, a la colina de la cabeza, el monte de Saturno.” La roca

inamovible como fundamento del Imperio de Roma.® Los versos virgilianos hablan del Capitoli immobile

3 Eliade, 1985, 133-34.

4 Escribiendo a propdsito de la roca Tarpeya, contigua al Capitolio y luego en él incluida, Varréon (LL 5, 7, 42 ss.), perte-
neciente a la Ultima generacion de la Republica romana, afirma que segun la tradicion (su fuente serian los “Anales” de
Ennio, V, 25) esta colina se llamaba antafio colina de Saturno, y que en ella habia una ciudad llamada Saturnia. También
Dionisio de Halicarnaso, que escribe ya en época augustea, indica que en una de las colinas de Roma habia una fortaleza
erigida por sus primeros habitantes que se llamo6 Saturnia y mas tarde Capitolio )II, 1). Véase igualmente Festo (430
L): “Saturnia Italia et mons qui nunc est Capitolium, Saturnius appellabatur”. La antigliedad de su poblamiento ha sido
demostrada por la sexcavaciones, que atestiguan estructuras habitacionales de época preurbana, pertenecientes a la
facies apeninica y subapeninica (Del Ponte 1988, 80, n. 45, con referencias)).

5 El aururaculum era el punto mas alto del Capitolio: Varroén, LL, V, 47: Cicerdn, De officiis, 111, 16, 66. Ese mismo
papel de las piedras augurales, puntos de obervacion de los signos divinos, se documenta también entre los umbros en
el caso de las rocas llamadas avieclir (Devoto, 1977, passim).

6 Sobre Términus; Piccaluga 1974.

7 Liv. I, 55, 2-6. Por lo mismo, en otro pasaje que recoge el discurso del dictador Camilo, la diosa Iuventas, diosa de
la juventud romana, se negd a moverse del Capitolio, al igual que el dios Terminus (V, 54, 7; cfr. Dion. Hal. III, 69; 5-6).
8 Verg. Aen. I, 278-279

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 185



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

saxum,® es decir, de la columna inmévil del mundo. El omphalos u umbilicus mundi seria la piedra que habia
devorado Saturno en lugar de Jupiter (“pro Iove Saturnus dicitur devorasse”),!° en interpretatio romana del
mito griego. Pero es que ademas el lapis de Terminus es el fundamento del templo de Jupiter Capitolino, y
junto a él estaba el templo de la diosa Iuventas. El lapis o saxum ingens es a la vez la concrecién del dios
Terminus y la piedra de fundacion del templo de Jupiter Capitolino, cuya destrucccion el afio 69 fue seguida
de su reconstruccidn ritual que reproduciendo fielmente sus estadisticas.'* Axis mundi, término a partir del
cual se difundia el dominio de Roma (propagatio Imperii), centro de todas las vias a través de las cuales los

ejércitos de Roma conquistaron el mundo.!2

Estas concepciones explican la obsesion romana porque el Capitolio no cayese nunca en manos enemigas,
y que el incendio del templo de JUpiter en el Capitolio el ano 69 hubiera sido interpretado por los druidas
galos como sefial inminente del final del dominio de Roma.** La permanencia e inmovilidad del Capitolio
proyectaba asi la establidad del orden de las cosas.'* Y en la roca Tarpeya, que dominaba el Foro desde
vertiente meridional del Capitolio, lugar de asentamiento primitivo de los sabinos, tenia lugar la ejecucion

infamante de los traidores y asesinos tras su condena por los quaestores parricidii. °

Con el nombre de lapis manalis (“la piedra que fluye”) denominaban las fuentes clasicas a dos piedras
distintas. Por un lado, la piedra que cubria la entrada del inframundo, el llamado mundus Cereris, que
sefialaba en el Comicio el umbilicus Romae.*® Pero el lapis manalis era sobre todo la piedra esencial en
la ceremonia del aquaelicium, que propiciaba la lluvia en tiempos de sequia. A tal efecto, los pontifices,
acompafiados por los magistrados y sus lictores, trasportaban la piedra al altar de Iuppiter Elicius en el

Aventino, donde la empapaban de agua para provocar la lluvia en un ritual de magia simpatica. Ovidio

9 \Verg. Aen. IX, 448.

10 En expresidn de Lactancio, De div. Inst. 1, 20, 37. Véase Piccaluga 1974, 124.

11 Tac. Hist. 1V, 53. Piccaluga 1974, 124-125; Del Ponte 1988, 96-97.

12 Piccaluga 1974, 128, 166-167, 308-310. Los romanos tenian una ideologia cosmocéntrica segun la cual el espacio
de la Vrbs, surgida como un milagro original en el tiempo y en el espacio, coincide con el espacio universal. Los versos
de Ovidio con muy claros al respecto: “Romanae spatium est Urbis et orbis idem” (Ovid, Fasti, 2, 684 ss.). Véase Cata-
lano, 1978). Y esta ideologia, que fundamenta un imperium sine fine a partir d ela promesa hecha por Jupiter a Eneas,
se ve perpetuada en la bendiciéon que anualmente lleva a cabo urbi et orbi el Sumo Pontifice el primer dia del afio desde
su balcon del Vaticano.

13 Tac. Hist. 111, 72.

14 Piccaluga 1974, 210,

15 Ese castigo que afectaba sobre todo a los casos de traicion se basaba en el episodio mitico de Tarpeia, la vestal
que traicionara a los romanos abriendo las puertas de la ciudadela a los sabinos de Tito Tacio, quienes la aplastaron
con sus escudos: Liv. I, 11, 7 ss.: Dion. Hal. II, 38 ss.; Ovid., Met. X1V, 277; Plut. Rom. 17.

16 Fest., 128 Miller. En una ceremonia que se repetia tres dias al afio ((24 agosto, 5 octubre y 8 noviembre), tenia
lugar la apertura de esa fosa circular consagrada a Ceres, que posibilitaba la comunicacién de los vivos con los muertos,
los Manes de los antepasados.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 186



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

asegura el significado magico-religioso de la ceremonia al representar a Picus y a Faunus cantando ensalmos

para inducir a Jupiter a derramar lluvia del cielo.'”

2. Espacios rupestres sagrados en Italia.

La documentacion de espacios rupestres sagrados en Italia depende obviamente, como en otros muchos
ambitos, de la geomorfologia del terreno. Por ello las inscripciones rupestres brillan por su ausencia en
las llanuras aluviales como la del Po, mientras que son particularmente abundantes en el arco montafioso
alpino, especialmente en la zona de la Val Camonica, y también en Etruria y el alto Lacio, donde la menor
dureza de la tufa volcanica facilita las inscripciones (medio centenar de inscripciones se han documentado

en esta Ultima region, no todas las cuales tienen ciertamente caracter sacro).!8

El contenido de los epigrafes varia. Se pueden distinguir cuatro grandes tipos: en primer lugar, los funerarios,
gue suponen una mayoria; luego, los sacros, que son los que nos interesan en esta sede, los viarios y los
limitaneos. En el sector septentrional de la peninsula prevalecen las inscripciones de confin y las viarias
sobre las funerarias y las sacras; en el central, por el contrario, predominan las funerarias, seguidas de las
viarias, las sacras y las limitaneas; por ultimo, en el sector meridional prevalecen también las funerarias

sobre las sagradas y las de confin, mientras que no se han documentado las viarias.*®

Entre las inscripciones rupestres de caracter religioso destacan las dedicadas a Silvanus, el dios de los
bosques y de los dmbitos rupestres. Iuppiter aparece mencionado en la Valcamonica y diversos lugares,
en una ocasion como Iuppiter Atratus.?® A Liber Pater se le dedica un signum en asociacién con Silvano.2!
La inscripcion del Monte Pedeicino se dedica a los Dei Indigetes en asociacion con Iuppiter una edicola,
un pedestal y un portico.?? Otras divinidades documentadas son las las Ninfas,?* la Bona Dea,* Diana en
Terracina®®> (con dos ediculas rupestres llamadas localmente “Le Finistrelle”, una de ellas a Pudicitia),?®

Valetudo (en el Monte Cimino de Etruria meridional, junto a un santuario de las aguas),?” y en Sicilia se

17 Ovid. Fasti 111, 324-325
18 Gasperini 1995, 299.
19 Gasperini 1995, 311.

20 Gasperini 1995, 313, n. 74.
21 Gasperini 1995, 313, n. 75.
22 Gasperini 1995, 313, n. 76.
23 Gasperini 1995, 313, n. 77.
24 Gasperini 1995, 313, n. 78.
25 Gasperini 1995, 313, n. 79.
26 Gasperini 1995, 313, n. 80.
27 Gasperini 1995, 313, n. 81.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simoén ‘ 187



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

documentan tednimos de caracter helénico como Apolo, Anna y los Paides.?® También la dedicatoria a las
Nymphae aeternae, aparece junto al caput aquae de un acueducto junto a Cassino.? La cronologia general
establecida para estas inscripciones iria desde el s. I a.C. hasta el s. IV d.C., con un florecimiento especial
entreels.Ia.C.yelId.C.3

Un caso especial es el de las inscripciones rupestres camunas de la Val Camonica, territorio alpino del rio
Oglio que se extiende unos 80 kms. hacia el nordeste desde el lago Iseo, con unas 160.000 incisiones
rupestres conocidas.3! Las inscripciones, en caracteres prelatinos y latinos, aparecen en un buen ndmero
de casos en los mismos lugares en los que se documentan las llamadas estelas-menhir y las estatuas
megaliticas. Las figuraciones de armas y objetos que se representan en ellas vuelven a asociarse con la

epigrafia rupestre, lo que subraya la continuidad del poblamiento y de los grupos humanos.3?

Mientras que es altamente hipotética la cronologia de las inscripciones prelatinas (en alfabeto”noretrusco”
o “camuno”), las latinas —que no superan la veintena- no parecen anteceder a fines del s. I a.C., tras la
expedicion llevada a cabo por el procdnsul del Ilirico, Publio Silio Nerva, entre el 16 y el 15 a.C. con el
objeto de controlar los pasos alpinos que comunicaban con el territorio de los Anauni y los Vennonetes de
la provincia de Raetia.??

Se puede afirmar con certeza que varios de los conjuntos rupestres del Parque Nacional de las Inscripciones
Rupestres de la Val Camonica estaban destinados al culto, si bien cabe preguntarse si en algun caso (por
ejemplo en la “Roca grande” de Naquane, junto a Capo di Ponte, en la que se han documentado 876 figuras),
no pudiéramos estar ante un auténtico documento de nattariva histérica popular, una autorrepresentacion
de los camunos destinada a las generaciones sucesivas, con una serie de temas diversos como la agricultura,

caza, guerra, cabafias o ritos sagrados a través de la representaciones de objetos como las paletas.3*

En el siglo I d.C. encontramos en la Val Camonica un panorama de bilingliismo, con coexistencia de
inscripciones en lengua indigena y en latin. De las 18 latinas, 8 se reducen a dos o tres letras, probablemente
inciales onomasticas. En Piancogno aparecen dos alfabetos, una dextrorso y otro sinistrorso. Un epigrafe

particularmente interesante, hallado en Naquane es Finis. Segun la interpretacion mas acreditada, se

28 Gasperini 1995, 313, n. 82.
29 Gasperini 1995, 313,

30 Gasperini 1995, 324

31 Valvo 1995, 382.

32 Valvo 1995, 381.

33 Valvo 1995, 387.

34 Valvo 1995, 390.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 188



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

trataria de un mojén limitaneo (/apis finalis) indicador de que las rocas de Naquane constituirian un lugar

sagrado, quizas en relacién con la montafia de Pizzo Badile.3®

Un grupo de cinco inscripciones se asocian a imagenes. La primera de ellas aparece en un roquedo de
Darfo-Boario Terme, junto a la punta septentrional del lago Iseo, y estd constituida por una sola palabra,
Mucro, es decir, “punta”, “punta de la espada” o “espada” simplemente. En las inmediaciones se representa
un objeto interpretado como un pufial, aunque podria estar incompleto.3¢ ¢Se trata de una figura didascalica

o indicacion de cognomen bastante difundido en la Italia septentrional?

En un lugar inaccesible de Piancogno, en el interior de un bosque impenetrable, se documentan tres o
cuatro nombres parcialmente sobrepuestos a una escena de batalla o de caza: Macci, Ponticus, Vanius.
Ponticus y Vanius podrian ser los dos personajes representados en la escena, uno a caballo y otro a pie.
El primero blande una corta espada y sostiene un escudo rectangular semejante al de los legionarios
romanos, mientras que el segundo ase un escudo redondo. En las inmediaciones aparecen representadas

otras espadas. La inscripcion parece datarse no mas tarde que en el s. 1 d.C.37

Este lugar de Piancogno estaria frecuentado por cazadores y probablemente estaba destinado al culto,
quizas de divinidades agrestes, como parecen indicar otras inscripciones halladas en las inmediaciones: los
dos alfabetos mencionados y, sobre todo, diversas inscripciones en lengua camuna. Una roca llamada “de
las espadas” contiene una extraordinaria cantidad de incisiones que hacen pensar en un caracter votivo de

todo este conjunto.

En el parque nacional de Naquane se documenta una inscripcion latina en la que se consigna quizas —es
una de las interpretaciones- la pisada de un cierto Secundus.®® En el mismo roquedo y en sus inmediaciones
aparecen incisiones de pies, motivo muy atestiguado no solo en Val Camonica sino en otros lugares, que
ha recibido interpretaciones diversas3®: asi, el deseo del hombre de dejar constancia de su presencia
respecto de la divinidad, o su esperanza en un viaje feliz de ida y vuelta, como este Secundus, peregrino
cultual que no dejo otra consignacién de las razones de su venida. En el templo de Bellona en Roma, sobre
todo soldados consignan su devocién a la divinidad con representaciones de los dos pies orientados en

direcciones opuestas.*

35 Valvo 1995, 398-399.

36 Valvo 1995, 399.

37 Valvo 1995, 404.

38 Valvo 1995, 404 Sec(undus) Con(---) f(ilius) / Quir(ina) o Ouf(entina) (tribu) / P(ie?) o bien P(edem?) P(osuit).
39 Garcia Quintela y Santos Estévez 2010.

40 Valvo 1995, 408.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 189



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

A unos 100 metros del testimonio anterior hay otro epigrafe rupestre que menciona otro nombre idéntico
al anterior. “'Debajo hay una escena dramatica de monomagquia en la que en la que el vencedor atraviesa
con una lanza la cabeza del vencido caido en tierra. Es posible que este Secundus fuera el mismo dedicante
de la inscripcion anterior. El nombre de la linea 2, Victor, podria ser un cognomen ex virtute ilustrado por la

escena representada debajo, una “imagen onomastica” similar a la del Mucro mencionado antes.*?

3. Los montes como sede de la presencia divina: algunos ejemplos de las provincias occidentales del
Imperio romano.

El Ambito de la Hispania indoeuropea nos ofrece casos de personalizacidén divina del espacio sagrado de
los roquedos, convertido lugares en los que se manifiesta la divinidad a través de un tednimo recogido por
la epigrafia. Es el caso de Trebopala, mencionada en la inscripcion lusitana del Cabego das Fraguas,* o de
Toudopalandaiga de la inscripcidon cacerefia de Garrovillas.** A partir de la interpretacion de Tovar*® y de otros
autores, estas divinidades lusitanas (cuyo primer elemento es bien conocido en las lenguas indoeuropeas:
*treb-, “habitacidn, pueblo” y *teuto-, *“muchedumbre, pueblo”) se explicarian etimoldgicamente en relacion
con el pala de las inscripciones leponticas del norte de Italia, con el significado genérico de “piedra, roca”,
sobre un radical *pal- o *pel. Segun esta linea interpretativa, el tedonimo Trebopala aludiria a la divinidad
que tiene su morada o su residencia en la roca.*® Nos encontramos, por tanto (lo mismo que en el caso
de Nemedus),* con otro término toponimico convertido en tednimo. En este caso se trata de un elemento
esencial en el paisaje sagrado: el “roquedo”, la “piedra”, y, secundariamente, las nociones vinculables de la
“altura, elevacién, montafia”, que tanta importancia tienen como soporte espacial de los santuarios en el

ambito de la Hispania indoeuropea.

La etimologia que transparentan otros tednimos parece remitir a dioses que tienen su sede en la cima
de los montes. Tal sucede con la inscripcidn gallega a I.0.M. Candiedus,*® o con otra astur, hoy perdida,
consagrada a Iuppiter Candamius y hallada en el puerto de Candanedo (Asturias), un lugar montafoso

41  Valvo 1995, 414: Sec(undus) Fir(---) o bien Pir(---) (filus?) / Vic.tor / suo v(oto) o bien s(olvit) v(otum) g(uod)
v(overat).

42 Valvo 1995, 414.

43 Tovar 1985.

44 Albertos 1986, 269.

45 Tovar 1985, 235.

46 Schmidt 1985, 232; Guyonvarc’h 1967, 256.

47 Marco Simoén 1993.

48 CIL IT 2599.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 190



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

que todavia conserva el antiguo teonimo.* En Vila Nova da Mares (Braga) salié6 una lapida dedicada a
Candeberonius Caeduradius.®® La toponimia actual refleja los tedbnimos cand- en la zona de los puertos
de Piedrafita (Candanedos), asi como en la montafia Candan de Orense. La raiz *cand- contiene, como
sefialara entre otros M.L. Albertos,*! la idea de “brillar”, “resplandecer”: Candiedus o Candamius serian pues
dioses locales venerados en las cumbres de la montafa y asmilados al romano JUpiter en virtud de la
preeminente soberania de este. Esta vinculacién del romano Jupiter con una divinidad indigena relacionada
con las montafias, que se concreta en las evidencias del noroeste hispanico,*? parece darse, asimismo en la
Catalufa septentrional: es el caso del Mons Iouis citado por Mela, sobre cuyas relaciones con el mundo del sur

de Francia -y con el céltico en general, mas que con el iberico- en el horizonte religioso reflexionara Prevosti.>?

Otra divinidad relacionada con las montafias es el Dercetius venerado en una lapida de San Millan de la
Cogolla (Rioja),** homoénima del monte Dercetius citado por S. Braulio,>®> presumiblemente el San Lorenzo
en la Sierra de La Demanda, sobre un radical *derk- , “divisar, brillar”.>¢ Otros teénimos han persistido
en nombres de montafias: es el caso de Larocus (documentado en una lapida de las cercanias de Aquae
Flaviae -Chaves- y en la cercana Sierra de Larouco, entre Espafia y Portugal), de Mars Tilenus (relacionable
con la Sierra de Teleno) o de Tullonius (al que se consagra un ara en Alegria, Alava, en las proximidades

de la actual Sierra de Tolofi0).%”

Pero es en el espacio aquitano de la vertiente septentrional de los Pirineos donde encontramos media
docena de epigrafes a los Dii Montes, concretamente en la ciuitas de Lugdunum Convenarum. Dos altares
aparecieron a ellos dedicados en Saint-Pe-d’Ardet, uno por parte de unos venatores*®y otro en Bagneres
de Luchon®. Los Dii Montes aparecen en Artigue asociados a Silvano y a Diana.®® De Marignac procede
un epigrafe extraordinariamente interesante dedicado Silvano deo et Montibus Nimidis con ocasién de la

49 CIL IT 2695.

50 AE 1973, 306.

51 Albertos 1974.

52 Penas 1986, 137 ss.

53 Mela, Chor. 2, 9. Prevosti 1996.

54 CIL II 5809.

55 Vita Emil. IV.

56 Pokorny 1959, 213.

57 Albertos 1974, 148-155, con las referencias correspondientes. Esta autora ha incluido, por otra parte, entre las divi-
nidades con un ambito cultual montafioso a unas cuantas que contienen el elemento ocelus, relacionable con los toponi-
mos Ocelum (de uxé-ll6, “alto, elevado”). En Vila Real (Tras-o0s-Montes) se documenta el culto a Albocelus, cuyo primer
elemento -el i.e. *albho, “blanco”- reaparece en el Albocus venerado en la regién aurifera de Valongos (Albertos 1985).
58 CIL XIII, 0068=EDCS-10400222; EDCS-50500196.

59 CIL XIII, 00349=EDCS-10400503.

60 CIL XIII, 00382 = CAEDCS-10400536.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simoén ‘ 191



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

extracciéon de unas columnas en una cantera,®® mientras que en Baudéan se dedica un altar Montibus
Ageionis.®? Otras divinidades aquitanas que tienen su sede en los montes son Gar(ris), en el Pic de Gar,
Horollate en el de Ore, o el Ageio venerado en el Mont Bassia.®® También existen evidencias epigraficas en

Britania. De High Rochester/Bremenium procede un ara dedicada Dis Mountibus por un decuridn.®*

La vinculacién de Juapiter con las cimas montafiosas, clara en los ejemplos hispanicos antes citados, se
reitera igualmente en el caso de Apeninus. Una inscripcion de Gubbio, en la Umbria, aparece dedicada Iovi
Apenino por un matrimonio de libertos,% mientras que en (Ras) Skikda/Rusicade (Numidia) se erigié un
altar a Iovi O. M. Appenino Conservatori.%

Bergimus®’ es otra divinidad cuyo tednimo, de caracter céltico, apunta etimoldgicamente a las montafas, si
bien sus evidencias aparecen sobre todo en ambientes urbanos. Se documenta en 5 epigrafes hallados en
la zona de Como, Bérgamo y Brescia (Regio X: Venetia et Histria), uno de ellos en asociacion al Genio de
la colonia de Brixia (Brescia)®®, y otros dos dedicados por dunviros quinquenales y por un edil de la misma,

en las excavaciones de cuyo Capitolio aparecié una imagen suya sobre un vaso de vidrio.®®

4. Santuarios rupestres en canteras de época romana.

Otro horizonte que me interesa considerar aqui es el de la explotacion de las canteras de piedra en
época romana. El santuario rupestre de Segobriga es un espacio de culto al aire libre que amortiza un
antiguo frente de cantera, cuyo perimetro pudo estar delimitado por mojones o elementos de sefalizacion
perecederos, en cuyo interior se depositaron aras, posiblemente colocadas al pie de la pared rocosa a
juzgar por el fragmento de altar’® descubierto delante de los relieves. Parece indudable que en Segobriga
las canteras destinadas a suministrar piedra para la construccién de los edificios monumentales de la
ciudad se utilizaron desde el siglo I d.C. como espacios cultuales ex novo, en los que se tallaron relieves

61 CIL XIII, 00038=EDCS-10400192: Silvano deo et / Montibus Numidis / Q(uintus) Iul(ius) Iulianus et Publici/us
Crescentinus qui pri/mi hinc columnas vice/narias claverunt et / {et} exportaverunt / v(otum) s(olverunt) I(ibentes)
m(erito).

62 CIL XIII, 00383 = EDCS10400537.

63 Fabre, 1993, 182.

64 CIL VII, 01036 = EDCS-0790072 .

65 CIL XI, 05803 = CIL 05, 00419, 164 = EDCS-23101975.

66 CIL VIII, 07961 (p967) = EDCS13002210.

67 Vavassori2008.

68 CILV, 4202.

69 CILV, 4201 y 4981, respectivamente. Vavassari 2008, fig. 1.

70 CIL 11 3094.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 192



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

e inscripciones dedicadas (al menos) a la diosa romana Diana, caracterizada aqui como cazadora, deidad

agreste de la fecundidad y la prosperidad.’?

En otras canteras romanas de Hispania también se documenta el uso de frentes de extraccidn como
espacios para la practica cultual. En Herdade da Vigaria (Vila Vicosa), se tallé en una pared rocosa la imagen
de una deidad acuatica que ha sido identificada como una Ninfa,”? pudiendo sefialarse como paralelo el
monumental relieve helenistico de las Ninfas realizado junto a la entrada de la cantera subterrdnea de
Paros.”? Ademas, es posible que la inscripcidén rupestre Soli Deo grabada en un frente rocoso del Turé de
Montigala’ pudiera estar relacionada con la extraccion romana de piedra dentro del territorio de Baetulo,
dado que conocemos inscripciones votivas relacionadas con el culto solar realizadas en otras canteras

romanas como las de Chemtou (Numidia) y Kriemhildenstuhl y FruSka Gora (Pannonia).”>

La explotacion moderna de la cantera pirenaica de marmol de Rapp, en Saint-Béat, sacd a la luz un
santuario rupestre galo-romano y un taller de piedra anexo, siendo ambos destruidos poco después por
el avance de la cantera moderna. Situado dentro de los limites del territorio de Lugdunum Convenarum
(la actual St. Bertrand de Comminges), el santuario rupestre estuvo en uso desde el siglo II hasta el IV
d.C, y se localizaba a los pies de un semicircular frente de cantera del siglo I a.C. de aproximadamente
14 m de largo y 3-5,5 m de altura, delante del cual se extendia una plataforma sobre la que estaban
colocadas cuarenta aras. Asimismo, en el frente de cantera se documentaron una quincena de hornacinas
rectangulares destinadas a albergar aras o esculturas votivas, asi como unos veinte rostros humanos de

factura tosca, que motivaron la denominacién popular del lugar como “Mahl de las Figuras”.”®

Gracias al corpus epigrafico sabemos que en el santuario rupestre de la cantera de Rapp’’ se rindi6 culto
a Silvanus -a quien estan consagrados dos altares-, y principalmente a Erriape —a quien se dedican
veinticuatro aras. Erriape es una divinidad topica desconocida en el resto del Imperio Romano vinculada a
la extraccion de piedra, como prueban la localizacion de su santuario en la propia cantera y las dedicatorias
recibidas por parte de officinatores y marmorarii. Sobre la base de la informacién devocional transmitida

por las inscripciones, parece que la mayoria de los fieles de Erriape eran hombres de procedencia autdctona

71 Alfayé Villa y Marco Simén 2014.

72 Alarcab 1988, 135.

73 Atanasio 2003, fig,. 7,16, l[am. XXIII.

74 CIL 11 4604.

75 Alfayé y Marco 2014, 62, n. 33, con las referencias correspondientes.
76 Alfayé y Marco 2014, 63, n. 35.

77 Fabre y Sablayrolles 1995, 144-168.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 193



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

aunque profundamente romanizados, tanto en la lengua como en las formas ceremoniales del culto.”®
La coexistencia en el mismo espacio de culto de ambas divinidades sugiere diversas posiibilidades de
interpretacién. ¢éSe llevo a cabo una interpretatio o assimilatio de la deidad ancestral Erriape con Silvanus?
¢0 se tratd de una asociacion cultual y espacial de dos entidades divinas diferentes y dotadas de funciones

especificas?

Dios de los claros del bosque y de la campifa, Silvanus fue la deidad patronal de carboneros y carpin-
teros, y también el dios tutelar venerado por los trabajadores de las canteras, como atestiguan diversas
inscripciones halladas en areas de extraccion de piedra de todo el Imperio Romano.” Sin salir del territorio
aquitano de los Convenae, un altar de los siglos II-III d.C. procedente de la antigua cantera romana de
Marignac, proxima a las de Saint-Béat, atestigua la estrecha relacién entre este dios y las canteras. El ara
esta dedicada a Deus Silvanus y a los Montes Nimidis por dos canteros como agradecimiento -y auto-ce-

lebracion- por haber sido los primeros en extraer y expedir desde esta cantera unas columnae vicenariae

(écolumnas de veinte pies de didmetro o de altura?)?®

El caracter rupestre del culto a Silvano y su vinculacion con canteras también se documentan en otras areas
de la Galia meridional (asi, dentro del territorio de Glanum, en la cantera de Manerbe)?® y del mundo anti-
guo. En el ambito italico esta divinidad recibid culto en el interior de las canteras de Luni, en Carrara, como
atestiguan diversas inscripciones votivas y un relieve. En Borgone di Susa, en los Alpes Cotios, el ciudadano
romano L. Vettius Avitus consagro en los siglos II-III d.C. una edicula rupestre a Silvanus con su imagen
-hoy conocida como “il Maometto”- tallada en un frente rocoso localizado junto a canteras romanas y una
importante via de paso.® En diversas canteras de Dalmacia también se rindi6 culto a Silvanus, al igual que
sucedid en la cantera de Carinthia, en el Norico,® y en varios frentes de extraccion de Filipos, que fueron

convertidos en santuarios de esta deidad.® Igualmente, los soldados de la Legio III Scythica que trabajaron

78 Alfayé y Marco 2014, 65.

79 Alfayé y Marco 2014, tabla I, con las referencias pertinentes.

80 CIL XIII 38: Silvano Deo et / Montibus Nimidis / Q(uintus) Iul(ius) Iul(ianus) et Publici/[u]s Crescentinus qui pri/
mi hinc columnas vice/narias celaverunt et / exportaverunt /v(otum) s(olverunt) I(ibentes) m(eritis). Rodriguez y Sa-
blayrolles (2008, 172) han planteado que en realidad esta inscripcidén conmemora la inauguracién de la cantera mediante
la extraccion de las dos primeras piezas: “ce geste s’explique par le sacrilége que constituait, lors de I'ouverture d’une
carriere ou d'une mine, le bouleversement de I'ordre natural. Attenter a la terre était une pratique qui supposait qu’on
se conciliat, par un sacrifice, la protection des dieux et génies du lieu, ici Silvain, dieu romain associé fréquemment au
travail de la Pierre, et les Montes Nimidae, évocation des génies protecteurs locaux de la montagne de Bréche”.

81 Haussler 2008, 196 y n° 107.

82 Alfayé y Marco 2014, 70, n. 64.

83 CIL III 5093.

84 Alfayé y Marco 2014, 70.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 194



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

en las canteras de Enesh, cerca de Commagene, realizaron varias inscripciones votivas rupestres dedicadas

a I.0.M. y a Silvanus.®

Otra zona de las Galias donde se documenta la importancia de las canteras en el nuevo paisaje cultural
creado por la conquista romana y su conversion en santuarios es la zona fronteriza del Nordeste, aunque,
a diferencia de lo que sucede en los Pirineos, la organizacion y explotacion de la piedra estaba en manos
de destacamentos legionarios. La realizacidon de practicas cultuales en canteras como Norroy, Kruft y Bro-
htltal esta atestiguada por los altares encontrados y por las manifestaciones rupestres votivas talladas en
los frentes, que configuran espacios de culto dedicados a Hercules Saxanus, Iuppiter Optimus Maximus y

diversos emperadores por parte de soldados romanos de procedencia diversa.®

La asociacién de Hércules y JUpiter Optimo Maximo en el dmbito cultual de las canteras estd también
atestiguada en el valle de Brohl (en la provincia de Germania Superior), donde existen numerosas canteras
que fueron explotadas principalmente en los siglos I-II d.C.. Ademas de seis inscripciones votivas dedicadas
a I.O.M. y Hercules Saxanus depositadas en el interior de las galerias subterraneas de Brohl, en uno de los
frentes de extraccidon se tallé un trampantojo rupestre de aproximadamente 2,40 x 2,60 m. que simula
la fachada de un templo con cinco hornacinas y un altar en cada una de ellas, y que estuvo dedicado
-cuando menos- a ambas divinidades, con una iconografia de marcado caracter astral. Las vexillationes
que explotaban la cantera de Brohl también consagraron quince epigrafes a Herculis Saxanus, y otros dos
-datados en época de Claudio/Nerdn- sélo a Saxanus).8’Asi pues, un total de 23 inscripciones se han hallado
en la cantera consagradas a esta divinidad, mencionada sola o en asociacion a JUpiter. Otras 14 inscripciones

a Saxanus se documentan en el Noricum, Belgica, Germania Inferior, Dacia, Venetia et Histria y el Samnium.88

Numerosos relatos mitoldgicos presentaban a Hércules como sobrehumano desventrador de montafias y
abridor de pasos: es Hércules quien separa los montes Olimpo y Ossa para posibilitar el paso por el valle
del Tempe,® y es él quien hace posible la primera via que atraviesa los Alpes.?® Una inscripcion grabada

en un frente de la cantera de Koralpe, en el Nérico,*! estd dedicada a Saxanus, y Hercules Saxanus fue

85 AE, 1908, n° 24-28; CIL III, 14396a-f.

86 Bedon, 1984, pp. 179-198, 211-220; Lukas, 2002, pp. 157-160, figs. 119-121.

87 CIL XIII 7701 y 7720. Bedon (1984, 185) ha identificado Saxanus como la interpretatio romana de un “dios de las
rocas” indigena que protegeria la cantera, de un genius loci ancestral e innominado que apareceria ya asimilado a Her-
cules en el corpus epigrafico votivo de época de Vespasiano (CIL XIII 7700) producido por los militares que trabajaban
en Brohl.

88 Véanse los datos en el catalogo del EDCS.

89 Lucano, Phars. 6, 348-349.

90 Amiano Marcelino, Hist. 15. 10. 9.

91 CIL III 5093.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 195



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

también venerado en la cantera de Tibur y Luni, donde aparece representado junto a JUpiter y Liber Pater
en el relieve tallado en un frente situado a la entrada de la explotacion;®2 y en Roma, donde un frente de
extraccién fue reutilizado como santuario rupestre de Hercules Cubans.®® Varias inscripciones vy relieves
tallados en los frentes desafectados de Philippos también estédn dedicados a Hércules, a quien se adord
igualmente en canteras griegas de Eubea o en la de Saliari (Thasos), donde el dios aparece representado

en un bajorrelieve helenistico.®*

Asimilados o no con ancestrales numina indigena o genii loci venerados en las canteras, es indudable
que Silvano y Hércules fueron considerados dioses tutelares de sus trabajadores y, por ello, principales

destinatarios de las practicas rituales realizadas en esos espacios.

Diversas consideraciones pueden contribuir a una mejor comprension del proceso de transformacion
de las canteras romanas en lugares de culto consagrados a una serie de divinidades. Frente a nuestra
percepcion del mundo mineral como algo inanimado, en el mundo antiguo estaba arraigada la creencia
de que las rocas no eran sustancias inertes ni asexuadas sino que estaban animadas -como ilustra la
reiterada expresion literaria vivum saxum en poetas como Virgilio y Ovidio-.°> La creencia en la vida,
la fecundidad y la renovacion con el paso del tiempo de las rocas explotadas en las canteras es algo
recogido en fuentes diversas, desde Teofrasto,® a Estrabdn,®” o Plinio®. De ello se hacen eco igualmente
los juristas,®® que comparan los productos de las canteras a los frutos de la cosecha agraria al aludir a la
recoleccion del marmol en las canteras del Imperio. La explotacién de las canteras de marmol implica la
alteracion irremediable de una naturaleza animada, y es por ello por lo que se solicita la propiciacion y la
veneraciéon de las entidades divinas relacionadas con ese espacio, ya se trate de los poderes ancestrales
del lugar (¢éErriape, Montibus Nimidis?); o de divinidades del sistema religioso helenistico-romano como
Silvanus, Diana o las Ninfas que tienen esos espacios liminales - la roca y el bosque- como su provincia
de actuacién caracteristica; o de quienes han realizado una gesta mitica (Hercules, Mithra) que el cantero

rememora a través de su trabajo.1%

92 CIL XIV 3543.

93 Alfayé y Marco, 2014, 75, n. 83.

94 Alfayé y Marco 2014, 74, n. 84, con las referencias correspondientes.

95 Alfayé y Marco 2014, 78.

96 De lapidibus, I, 5.

97 Strab. V, 2, 6, a propdsito de las canteras de Rodas y Paros.

98 NH XXXIV, 49, 164-165, sobre los marmoles de Italia.

99 Jaboleno, Dig. Iust. 23, 5, 18; Ulpiano, Dig. Iust. 24, 3, 27: Nec in fructu est marmor, nisi tale sit ut lapis ibi
renascitur: quale sunt in Gallia, sunt etiam in Asia.

100 Alfayé y Marco 2014, 79, n. 100.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 196



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Junto a Silvano y Hércules, Mitra. En las canteras de Mackwiller, Rozanec y Dardagan se le consagran
santuarios al dios de origen iranio.!® Las conexiones rupestres de Mitra (la cueva mitraica como imagen del
cosmos, segun Porfirio,°?), la variante mitica que lo hace nacer de la roca (Saxigenus, ex rupe natus) y los
relieves cultuales de la zona renana en los que figura la divinidad disparando una flecha a la pared rocosa
para hacer brotar el agua fecundante, son elementos que permiten proponer una lectura en clave mitica de
la existencia de mitreos y el culto a este dios en canteras.

Pero es sobre todo Hércules la deidad que parece haberse configurado como paradigma mitico de la
labor del cantero y, en consecuencia, del devoto que les rinde culto en el santuario-cantera: en tanto que
desventrador de las montafias, Hércules posibilita el paso y la comunicacion, es un agente de la civilizacion
en un paisaje de caos y barbarie, un “héroe de cultura” que prefigura la actividad del cantero al domesticar
y “cultivar” unos espacios liminales para, con su fruto, contribuir al beneficio de la ciudad.®® Desde estas
perspectivas, las canteras romanas no solo posibilitan la adquisicion de nuevas materias primas, sino
también la domesticacion de un paisaje cadtico y salvaje. De ahi la presencia en ellas de santuarios que
vertebraban la ciudad y las villae con su territorio de explotacion.

* * *

Sacra saxa. Desde la roca del Capitolio como fundamento de la eternidad y del poder cosmico de Roma, a
los espacios rupestres sagrados en la tradicién romano-itélica, los testimonios epigraficos que documentan
la veneracion de los montes en diversas zonas de las provincias occidentales del Imperio romano, hasta
llegar a la ritualizacion de la explotacion de las canteras en diversos lugares del mundo sometido al control
de la Vrbs, la piedra, el roquedo y la montafia se constituyen en espacios privilegiados de manifestacién
de lo divino.

101 Alfayé y Marco 2014, 80, n. 103, con referencias.
102 Proph., De antro nympharum, 6.
103 Estacio, Silv. 111, 1, 164-170. Alfayé y Marco, 2014, 80.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simoén ‘ 197



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Bibliografia

AA. VV. (1992), Rupes loquentes. Atti el Convegno internazionale di studio sulle iscrizuioni rupestri di eta
romana in Italia, Roma.

Alarcao, J. (1988), O dominio romano en Portugal, Lisboa.

Albertos, Ma L. (1974), “El culto a los montes entre los galaicos, astures y berones y algunas de las
deidades mas significativas”, EAA, 6, 147-157.

Albertos, M2 L. (1985,) “A propdsito de algunas divinidades lusitanas (Arantius, Ocelaecus, Arantia Ocelaeca)
y el elemento Ocelum”, Symbola Ludovico Mitxelena Oblatae, Vitoria, 469-494.

Albertos, M@ L. (1986), “Spanischer Gotternamen”, en J. M. Blazquez, “Einheimische Religionen Hispaniens
in der rémischen Kaiserzeit”, ANRW 1I, 18.1, 164-275.

Alfayé, S. y Marco, F. (2014), “Santuarios en canteras y romanizacion religiosa en Hispania y Gallia”, en
J. Mangas Manjarrés y M.A. Novillo Lépez (eds.), Santuarios suburbanos y del territorio en las ciudades
romanas, Madrid, , 53-86.

Atanasio, D. (2003), Ancient White marbles, Roma.

Bachelard, G. (1947), La terre et les réveries de la volonté, Paris.

Bedon, R. (1984), Les carrieres et les carriers de la Gaule romaine, Paris.

Catalano, P. (1978), “"Aspetti spaziali del sistema giuridico-religioso romano”, Mundus, templum, urbs, ager,
Latium, Italia”, ANRW 11, 16.1, Berlin-New York, 440-453.

Del Ponte, R. (1988), Dei e miti italici. Archetipi e forme della sacralita romano-italica, Genova, Edizioni
culturali internazionali Genova.

Derks, T. (1998), Gods, temples, and ritual practices. The transformation of religious ideas and values in
Roman Gaul, Amsterdam.

Devoto, G. (1977), Le tavole di Gubbio, Firenze.
Eliade, M. (1985), Lo sagrado y lo profano, Barcelona (62 ed.).

Fabre, G. (1993), «Les divinités «indigénes» en Aquitanie mérodionale sous I'Empire romain», en M. Mayer

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 198



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

y J. Gomez Pallarés (eds.), Religio Deorum, Sabadell, 177-192.

Fabre, J. M. y Sablayrolles, R., (1995), “Le dieu Erriape et les isotopes stables: le marbre des Pyrénées
entre terrain et laboratoire”, en J- Cabannot, R. Sablayrolles y J. L. Schenk (eds.), Les marbres blancs des
Pyrénées: approches scientifiques et historiques, Saint-Bertrand-de-Comminges, 131-168.

Garcia Quintela, M. y Santos Estévez, M. (2010), « Sobre los petroglifos podomorfos y su interpretacion »,
Zephyrus 66, 221-229.

Guyonvarc’h, Chr. (1967), “Notes d’étymologie et de Iéxicographie gauloise et celtique 121: Linscription du
Cabeco das Fraguas», Ogam 19, 253-262.

Haussler, R., 2008, “Pouvoir et religion dans un paysage gallo-romain: les cites d’Apt et d’Aix-en-Provence”,
en Id. (ed.), Romanisation et épigraphie. Etudes interdisciplinaires sur l'acculturation et lidentité dans
I"Empire romain, Montagnac, pp. 155-248.

Lukas, D. (2002), “Carriéres et extraction romaines dans le Nord-Est de la Gaule et en Rhénanie”, Gallia,
59, pp. 155-174.

Marco Simén, F. (1993), “Nemedus Augustus”, en I. ADIEGO et alii (eds.), Studia Palaeohispanica et
Indogermanica J. Vntermann ab amicis hispanicis oblata, Barcelona, 165-178.

Penas, M.A. (1986,) “Los dioses de la montafa”, en J.C. Bermejo, Mitologia y mitos de la Hispania
prerromana, Madrid, 117-140.

Piccaluga, G. (1974), Terminus. I segni di confine nella relligione romana, Roma.
Pokorny, J. (1959), Indogermanische Etymologische Wérterbuch, Bern.

Rodriguez Colmenero, A. y Gasperini, L. (eds.) (1995), Saxa scripta (inscripciones en roca). Actas del
Simposio Internacional Ibero-Italico sobre epigrafia rupestre. Santigao de Compostela y Norte de Portugal,
29 de junio a 4 de julio de 1992, Anejos de Larouco, 2, A Corufa.

Rodriguez, L. y Sablayrolles, R. (2008), Les autels votifs du musée Saint-Raymond, musée des Antiques
Toulouse. Catalogue raisonné, Toulouse.

Schmidt, K.H. (1985), “A contribution to the identification of Lusitanian”, Actas del III CLCP, Salamanca,
319-341.

Tovar, A. (1985), “La inscripcién del Cabeco das Fraguas y la lengua de los lusitanos”, Actas del III CLCP,
Salamanca, 227-254.

Vavassori, M. (2008), “I devoti al dio Bergimus”, en A. sartori (ed.), Dedicanti e cultores nelle religioni
celtiche, VIII Workshop F.E.R.C.A.N. Gargnano del Garda (9-12 maggio 2007), Milano, 359-374.

SACRA SAXA EN LA TRADICION ROMANA Francisco Marco Simén ‘ 199



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

OS GENTILES DE LOS PIRINEOS
Y LOS GENTILES DE LOS ANDES:
RAZAS PREHISTORICAS, APOCALIPSIS Y GEOMITOLOGIAS

José Manuel Pedrosa
(Universidad de Alcald)

De los Pirineos...

La mitologia acerca de los gentiles, que eran, segun alguna tradicién oral y alguna memoria popular de la
zona, los pobladores del mundo —al menos del mundo préximo a los Pirineos— antes de la instalacion alli
del actual linaje humano, ha sido registrada de manera profusa, en la segunda mitad del siglo XIX y durante

todo el siglo XX, en pueblos del area vasco-navarra.

Dentro de la gran variedad de topdénimos y de relatos asociados a espacios naturales que evocan a aquel
presunto pueblo extinguido hay, en aquellas areas, muchos relativos a piedras que la tradicion identificaba
con sus huesos, o con las marcas que sefialaron sus sepulturas. Y hay también una gran cantidad de cue-
vas, grutas, simas, rocas, pefias, columnas de estalagmitas, monumentos megaliticos, castros y ruinas,
que se dice que fueron viviendas, objetos y obras de gentiles. Hasta de algunas ermitas e iglesias afirmo
la tradicion popular que fueron construidas por tales criaturas. Algo que resulta paradojico, puesto que se
supone que ellos eran la raza que poblaba la tierra antes, justamente, del advenimiento de la civilizacion

humana y de la religidn cristiana, como muchos textos nos permitirdn constatar.

Los relatos vasco-navarros acerca de piedras o de rocas que los campesinos de la zona consideran huesos

de gentiles o de gigantes estan entre los testimonios de gigantologia y de geomitologia mas importantes

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 200



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

de los que se han atestiguado en la peninula Ibérical.

Unas cuantas —no muchas— leyendas vasco-navarras ponen en relacién a los gentiles con los moros. No
con los pobladores musulmanes que hubo durante la Edad Media al sur de los Pirineos, sino con otra po-
blaciéon mitica originaria que la imaginacién popular de practicamente toda la peninsula Ibérica ha creido,
durante siglos, que estaba asociada a lugares silvestres y a ruinas abandonadas.

He aqui un elenco muy escogido, que fueron anotados en encuestas de campo realizadas por José Miguel
de Barandiaran y por sus discipulos, de leyendas vasco-navarras acerca de los atributos, espacios y tiempos

de los gentiles:

[1]. El mundo subterraneo. Las grutas. Origen y maravillas.

Tanto o mas que las simas han interesado a la mente popular vasca las grutas y las cavernas que se abren
en nuestras montafias. Sin embargo, son escasas las noticias acerca de su origen en comparacion de las
que se refieren a otros aspectos.

En Plazentzia (Guipuzkoa), no lejos del caserio Aritzaga, existe una gruta formada por la gigantesca pefa
Leziako Aita, que, segun la leyenda, fue lanzada a honda por un gentil desde el elevado pico de Atxolin.

En una pefia proxima a la ermita de San Pedro, en la jurisdiccion de Urdiain (Navarra), se abre la gruta
llamada Jentillen sukaldea (= cocina de los gentiles) cuya excavacion se atribuye a los gentiles.

Las cuevas situadas en la pefia denominada Artzateaitz (Atdun), particularmente las dos mas préximas al
caserio Artzateberri, fueron abiertas a mordiscos por los gentiles, segun refiere la leyenda. Los nogales que
todavia se ven delante de sus bocas fueron plantados por aquellos antiguos moradores.

Una gran columna estalagmitica de una de las cuevas del monte Putterri es tenida como una estatua de

gentil (Etxarri-Aranaz).

1 La gigantologia es disciplina vieja, que ha interesado desde la antigliedad, y que cuenta con bibliografia clasica y cono-
cida, que no nos entretendremos en reiterar aqui. La geomitologia es, sin embargo, una disciplina cuyos contornos llevan
poco tiempo definiéndose. Estudia la relacién entre geografia, topografia y paisaje, por un lado, y creencias, relatos y
simbolos tradicionales por el otro. Véanse, como hitos representativos y recientes, Myth and Geology, eds. Luigi Piccardi
y W. Bruce Masse (Londres: Geological Society of London, 2007); Leonardo Ambasciano, “Tempi profondi. Geomitologia,
storia della natura e studio della religione”, Studi e Materiali di Storia delle Religioni 79 (2013) pp. 152-214; y Adrienne
Mayor, “Ancient Fossil Discoveries and Interpretations”, Oxford Handbook of Animals in Classical Thought and Life, ed.
Gordon Linsay Campbell (Oxford: Oxford University Press, 2014) pp. 579-588. En lo que se refiere a la peninsula Ibérica,
tenemos ya el trabajo fundamental de Martin Almagro-Gorbea, “Sacra Saxa. Pefias Sacras propiciatorias y de adivinacion
de la Hispania Celtica”, Estudos Arqueoldgicos de Oeiras 22 (2015) pp. 329-410, pp. 309-410.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 201



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

En una de las cuevas de Aizkorri, no lejos de la de San Adrian, existen habitaciones muy bien amuebladas.
Los afortunados que han logrado visitarla impunemente, refieren haber visto, entre otras cosas, el horno
de donde cuece su pan la Dama que alli mora. Muchos han visto el humo que sale fuera cuando la Dama

enciende su horno (Zegama).

En una cueva que se abre en la pefia coronada por las ruinas del antiguo castillo de Ausa, hoy Gaztelu

(Zaldibia), se conserva el horno de los gentiles que vivieron en ella2.

[2] Jentilarrijak. En Mafiaria (Bizkaia), junto a la ermita vulgarmente llamada de San Martin, pero dedicada
a los Santos Emeterio y Celedonio, hay unas piedras conocidas con el nombre de Jentilarrijak (= piedras de

los gentiles). A su lado se halla una cueva que el pueblo sefiala como vivienda de los jentiles.

[3] Los gentiles y los moros.

En Ataun-Burunda se sefialan las ruinas de las que, segun se dice, fueron casas de gentiles*. En Gaztelube-
rri (Altzania), en Jentilbaatza y en Ausa (Zaldibia) se ven restos de antiguos castillos que el pueblo atribuye
a los gentiles. Los que habitan en Gazteluberri se distinguian por las fechorias que cometian en los pueblos
vecinos. Cansados estos de soportar su yugo, se levantaron en armas, hombres y mujeres, y les hicieron

pasar el puerto de San Adrian.

En el monte de Santa Eufemia (Aulestia), no lejos de la cumbre, explotaron los gentiles una cantera, segin
refiere una tradicién de Markina. Aun se ve, no lejos de aquel lugar, un gran montén de piedras que, se

dice, fueron extraidas de la cantera®.

Una enciclopedia de muchas paginas seria precisa para acoger y analizar toda la abigarrada mitologia acer-
ca de los presuntamente extintos gentiles que ha sido registrada en el area vasco-pirenaica. Tendremos

que cefiirnos, en esta monografia que ha de ser necesariamente breve, a desentrafiar algunas claves de

2 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, junio de 1921, num. VI. Reproduzco los relatos registrados por José Miguel
de Barandiaran y por los equipos de etndgrafos que él dirigié no a partir de sus libros publicados, sino de las originales
Hojas de Eusko Folklore que vieron la luz, en cuadernillos, entre 1921 y 1974. Como aproximacién general al tema de los
gentiles, puede verse Anton Erkoreka, “Los gentiles (el mito de los gigantes en el Pais Vasco)”, Cuadernos de etnologia
y etnografia de Navarra 23 (1976) pp. 309-366.

3 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, enero de 1923, nium. XXV.

4 Nota de Barandiaran: “Estas ruinas llamadas Jentiletxeek (= casas de gentiles) son délmenes de principios de la
edad de los metales”.

5 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, marzo de 1922, num. XV.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 202



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

una sola de las leyendas que circularon en torno a ellos: en concreto, la que evocaba el modo en que los

gentiles desaparecieron de la faz de la tierra.

Tal leyenda cuenta, en esencia, que los gentiles constituian una raza que vivia en un mundo nocturno y en
el que no habia lluvias. El agua del rocio era el Unico liquido que bafiaba los campos. El mas viejo, noble y
carismatico de los gentiles, que estaba ciego, sintid en cierta ocasion olores o barruntos de que se aproxi-
maban por el mar seres desconocidos y extraordinarios. Sus hijos o subditos le abrieron entonces los ojos
con unos grandes palos, y él confirmoé que venian “los filisteos” en algunas versiones, y “Kixmi", a quien
algunos relatos relacionan o equiparan con Jesucristo, en otras versiones. Expreso su deseo entonces, el
gentil mas viejo, de que le dejasen morir en algun lugar de por alli, y avisé a los suyos de que la perdicion
de todos se aproximaba. Sobre su tumba fue colocada una gran piedra. Y la gente de los pueblos de la zona
creyd, hasta bien entrado el siglo XX, que, cuando los arquedlogos aparecian por aquellos lugares para

hacer excavaciones, lo que andaban buscando eran huesos de gentiles.

He aqui algunos testimonios de la leyenda:

[4] La piedra de los gentiles de Arrastan.

El jefe de los gentiles (gigantes) estaba ciego. En aquella época no se conocian la niebla ni la lluvia, estaban

por nacer. Con el rocio de la medianoche vivian las tierras. Una vez, el ciego les dijo a sus compafieros:
—Muchachos, huelo algo extraordinario, y mirad bien a los rincones.

—Por encima del mar se ve algo.

—Con unas trancas, abridme bien los parpados.

Asi lo hicieron. Esto pasd en el monte Ernaga. El ciego, teniendo ya abiertos los parpados, continud ha-
blando asi:

—Ernaga que reniegue. Han surgido los Filisteos (sic) y estamos perdidos para siempre. Echadme a mi a
un rincon. Vosotros, haced lo que podais.

Murié entonces el jefe de los gentiles y su cadaver fue llevado por sus compafieros a Arrastan. Alli esta la
piedra de los gentiles, la de la sepultura del ciego. Entonces desaparecieron los gentiles de entre nosotros.

Todavia no hace mucho han andado algunos en Arrastan buscando huesos de gentiles, pero en vano

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 203



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

(Manuel Antonio Arruebarrena, de Ataun (Guipuzcoa)®.

[5]. La siguiente leyenda asegura que también antes de la era cristiana, como mas tarde, eran los gentiles

duenos de estas cavernas.

Fin de gentiles. Dicen que viviendo los gentiles en una cueva de Leizai, aparecié en el cielo una estrella de
singular hermosura. Al verla, se asustaron los gentiles, y andaban inquiriendo lo que iba a acontecer en el

mundo.

En cierta ocasion sacaron del interior de su cueva a un anciano medio ciego, abriéndole los parpados con
una pala de hornos, los parpados con una pala de hornos, le pusieron mirando al cielo, pensando que él
conoceria qué significaba la estrella.

En cuanto la vio, exclamo: “iAh, nifios mios! Ha nacido el Kixmi, ahora somos perdidos. Lanzadme por este

precipicio”.
Los gentiles llamaban Kixmi a Jesucristo, y dicen que Kixmi significa mono.
Como lo dijo, precipitandole por los pefiascales abajo, y asi murié el anciano gentil.

Después, al empezar a difundirse el cristianismo por el mundo, los gentiles se desparramaron y se perdie-

ron luego (contado en 1917 por José M2 de Auxmendi, de Ataun)’.

[6] Balenkaleku. La primera nube.

Cuentan que antes de la venida de N. S. Jesucristo vivian los gentiles en el collado de Balenkalekus®.
Entonces no llovia, ni se veian nubes en el cielo.

Cuando alla, en lontananza, aparecio la primera nube, se asustaron todos.

Habia entre ellos un anciano de cuatrocientos afios que vivia retirado en su cabafia. Sacaronle de alli para

6 Resurreccion Maria de Azkue, Euskalerriaren Yakintza: Literatura popular del Pais Vasco, 4 vols., reed. (Madrid: Eus-
kaltzaindia-Espasa Calpe, 1935-1947) II, num. 140.

7 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, septiembre de 1921, num. IX.

8 Nota de Barandiaran: “Balenkaleku (= sitio de la palanca) esta situado al S. De la cumbre de Areetza, en los confi-
nes de Ataun, Aisasua e Idiazabal. Existen alli dos délmenes”.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 204



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

que observase el extrafio fendmeno; mas él no lo veia, porque no podia abrir los ojos. Entonces los suyos

separaronle los parpados con unas palancas.

Cuando el anciano vio la nube, dijo: “sera perdida nuestra raza”. En efecto, desde entonces se propago por
todo el pais el cristianismo, y desaparecieron los gentiles.

Dicen que el nombre de Balenkaleku procede de haberse hecho uso de palancas para abrir los parpados del
anciano gentil (contado en 1920 por Anastasio Lete, de Etxegarate-Segura)®.

[7]. Jentilarri. La nube misteriosa.

Unos pastores de Zaldivia, que apacentaban su ganado en las estribaciones occidentales de la sierra de
Aralar, me refiero, alla por el afno 1917, que en tiempos antiquisimos, hallandose los gentiles distraidos en
juegos y diversiones en el prado de Argaintxabaleta, vieron aparecer por el Norte una misteriosa nube que
se precipitaba sobre ellos.

Asustaronse los gentiles, y huyeron despavoridos por el bosque de Intzensao (Intxenxao, segun otras
pronunciaciones). Cuando llegaron a Arraztaran, metiéronse todos debajo de un monticulo de piedras que

todavia existe y es conocido con el nombre de Jentilarrit°.

[8]. Azkenengo mairuuk (= Los ultimos moros).
Dicen que los moros vivian en las cuevas.

Entonces, sin duda, no se veian nubes; mas he aqui que una vez aparece en el cielo una hermosa nube, y
todos quedaron maravillados.

Tenian un abuelo muy anciano, ciego hacia ya tiempo. Pensando que este sabria qué significaba la nube,
sacaronle del rincon de la cueva en que se hallaba, a la luz del zaguan. Como estaba ciego, abrieronle los

ojos con horquillas de haya que ex profeso habian hecho en el bosque.

El anciano, abuelo, al ver la nube, dijo: “jovenes, ha pasado nuestro tiempo; Jesus ha nacido al mundo, y
nosotros somos perdidos”.

9 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, septiembre de 1921, nim. IX.
10 Nota de Barandiaran: "“Jentilarri (= piedra del gentil) de Araztaran es un dolmen con dos camaras (vid. Exploracion
de nueve ddélmenes del Aralar guipuzcoano, por Aranzadi, Barandiaran y Eguren, San Sebastian, 1919)”.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 205



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Al decir esto, todos encogidos metianse en la cueva, y se acabd: nunca mas volvieron a salir.

Por eso, cuando caiamos al suelo al tropezar con algo, nos decia el abuelo: “¢habra que abriros los ojos con

horquillas de haya, como el moro?” (contado en 1920 al Sr. Lekuona por Juan M. @ Portu, de Oyartzun)?t.

[9]. Como se ve, en las variantes de Segura, Zaldivia y Oyartzun la estrella ha sido sustituida por una nube,

y la pala de hornos por palancas y horquilla de madera.

El hecho referido en la leyenda se halla a veces en relaciéon con monumentos megaliticos, como sucede en
Jentilarri de Aralar, y probablemente en Batenkaleku; pero en este Ultimo punto es, ademas, una leyenda

explicativa.

La significacion histérica del relato aparece clara, puesto que todo él tiende a conmemorar dos aconteci-

mientos historicos: la venida de N. S. Jesucristo y la destruccion del gentilismo.

Son frecuentes los casos en que la leyenda se inspira en la historia. Ellos permiten estudiar las leyes segin
las cuales la tradicion deforma los hechos histéricos, y nos haces vislumbrar importantes conclusiones en

el campo de la psicologia®?.

[10] Jentilarri. Al explorar el dolmen de Jentilarri, situado en el Aralar guipuzcoano, allda por Agosto de
1917, un viejo pastor nos refirié que en cierta ocasion se divertian los gentiles con gran algazara en el ve-
cino prado de Argaintxabaleta, cuando vieron aparecer de subito por el norte una misteriosa nube que se

precipitaba sobre ellos. En vista de tal suceso, asustaronse y echaron a correr a lo largo de la vega.

Perseguidos por la nube, atravesaron el bosque de Intzensao, y al llegar a Arraztaran, metiéronse todos,
hombres, mujeres y nifios, en desordenado tropel, en lo que hoy es dolmen de Jentilarri, quedando ente-
rrados bajo aquel monte de musgosos guijarros e informes lanchas de piedra. Asi acabaron su existencia

los gentiles?3.

11 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, septiembre de 1921, nim. IX.

12 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, septiembre de 1921, nium. IX. Nota de Barandiaran: “Vid. La Formation
des Légendes, por A. Van Gennep, Paris 1917, para aplicaciones mas concretas puede consultarse “Die Sage” (Hand-
blcher zur Volkskunde, tom. I) de Wehrahan, Leipzig, 1908. Vid. Eusko-Folklore, nim. LXVII, 1926. Variante de esta
leyenda”.

13 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, junio de 1924, num. XLII. Nota Barandiaran: “Variantes de esta leyenda
pueden verse en Eusko Folklore, I, Vitoria , 1921".

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 206



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

[11] Algunas leyendas explicativas.

Balenkaleku, collado en los términos de Ataun, Alsasua e Idiazabal, donde la leyenda supone haber vivido
los gentiles en tiempo de N. S. Jesucristo, y aun refiere que estos abrieron los ojos con una gran palanca a

un anciano de 400 afios, para que observase la primera nube que aparecio en le mundo'.

[12]. En Urdiain.

Un pastor de Urdiain me refirié el afio 1921 que, segun la tradicion, las ermitas de San Miguel y de Na Sa
de Aitziber (= Aitziber Andria) fueron construidas por los gentiles. Estos jugaban a bolos delante de la de
Aitziber. Un bolo de piedra de un pie de didmetro se hallaba hasta hace poco en la fuente de Trapuxar, no

lejos de aquella ermita.

Cerca de la ermita de San Pedro, situada en los limites de Urdiain y Alsasua, en una sierra que se levanta
hacia el lado septentrional, se ve un boquete que atraviesa la pefia de parte a parte. Su nombre es Jenti-
leioa, que significa ventana de los gentiles. Cuentan que sentada en esta ventana solia peinarse una gentil

en otro tiempo. La gente de Atdun que iba de romeria a San Pedro, la veia alli con frecuencia.

Préoxima a Jentileioa, existe en la misma pefia una oquedad que se dice fué cocina de los gentiles. En ella
vivié el Ultimo superviviente de esta raza, anciano a quien levantaban los parpados con pala de horno a
fin de que observase las estrellas. En cierta ocasion, después de haberlas observado, dijo esta sentencia:
Akabau da jende umanua, da eldu da perrua (= se ha extinguido la raza humana y ha aparecido la perruna)

aludiendo a la decadencia del paganismo y al advenimiento del Cristianismo?®.

[13]. El tema de esta ultima leyenda se repite en muchos relatos del pais vasco. Ya estan publicadas algunas
variantes procedentes de Ataun, Segura, Zaldibia y Oyartzun (Eusko-Folklore, NUm. IX, Septiembre de 1921).

Todavia se pueden agregar otras versiones.
Cuentan en Olarte de Orozko que antes andaban por aquellas tierras muchos gentiles.

Una vez vieron aparecer en lontananza una neblina (=lafiu maris mea). Habia entre ellos un anciano sabio

que, a causa de alguna enfermedad, tenia cerrados continuamente los parpados, y no veia. Abriéronselos

14 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, enero de 1922, num. XIII.
15 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, julio de 1926, num. LXVII.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 207



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

con horquillas de madera, y al ver la neblina, anuncié el préximo advenimiento del Cristianismo (contado
en 1923 por Pedro Maria de Sautu, de Olarte, Orozko)?®.

[14] Segun otra variante de Arano (Navarra), en tiempo de los gentiles aparecié una estrella singular. Habia
entre ellos un anciano que entendia de astros. Levantaronle los parpados a fin de que se observara la nueva
estrella, y él dijo entonces estas palabras: “gue dembora juan duk” (= “se ha ido nuestro tiempo”) (contado

en 1923 por José Joaquin de Zabala, anciano de 72 afos, del caserio Larratxuri, Arano)'’.

... a los Andes

En una buena parte de las tierras andinas de Sudamérica, y entre las poblaciones originarias y mestizas
de paises como Peru, Bolivia y las regiones del norte de Chile y Argentina, han tenido arraigo, desde no
se sabe cuando hasta hoy mismo, una gran cantidad de creencias y de relatos acerca de unos seres que
alli han recibido, entre otros, los nombres de gentiles (en espafiol) y de ch’ullpa en quechua o chullpa en
aymara; entre otros, porque las denominaciones de chulpay, Aawpaq, machula, machu inka y mas han
servido también para designar, con matices distintos, a tales seres, o a otros cuyos perfiles se han acercado
o solapado en ocasiones con los de ellos. Los gentiles, ch’ullpa o chullpa son tradicionalmente identificados
con los pobladores que hubo en aquellas tierras antes de la llegada de los invasores espafoles y de los

evangelizadores cristianos.

En torno a aquellas criaturas prehistoricas, que en ocasiones han sido descritas como gigantes, siguen
vivas tradiciones orales complejas, atomizadas en variantes incontables y mezcladas con relatos de tipo-
logias diversas, y a veces de otros estratos culturales. La sociologia de las creencias en gentiles, ch’ullpa
o chullpa tiene contornos muy dindmicos, y en muchos lugares evoluciona hasta entrar en ecuaciones y
combinaciones muy polisémicas, en que se hacen presentes los de aqui y los de alli, los vivos y los muertos,
los viejos y los nuevos, los nativos y los inmigrantes, los sedentarios y los nédmadas, los civilizados y los
salvajes. La oposicidon o la relacidon de las gentes con los respectivos gentiles, ch’ullpa o chullpa del lugar,
reales —porque algunos grupos consideran a si mismos o a sus vecinos como descendientes e incluso como
gentiles mismos— o simbdlicos, genera clasificaciones de otredad muy densas y operativas, conflictivas las

mas de las veces.

16 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, julio de 1926, num. LXVII.
17 Eusko Folklore. Materiales y cuestionarios, julio de 1926, num. LXVII.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 208



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Una monografia muy densa de Pablo Cruz ha establecido deslindes clarificadores acerca estos términos y

conceptos:

Desde el centro-sur del Perd, hasta el extremo norte de la Argentina, la voz chullpa es utilizada para desig-
nar, de manera general, tanto a los restos prehispanicos (sitios, habitaciones, tumbas), como a la antigua
humanidad que habria poblado la tierra antes de la aparicion del sol. En otras regiones mas periféricas,
como el norte de Chile y el noroeste argentino, chullpa es remplazado por los términos castellanos «gen-
tiles» o «antiguos». Esta concepcién andina del pasado cohabita hoy con otras lecturas, como la histérica/
arqueoldgica, con las cuales entra en contradiccion tanto en lo que se refiere a su periodizacion como a la

manera de experimentar la temporalidad [...].

Chullpa. Bajo este término se identifican hoy, tanto en aymara como en quechua, a una antigua humanidad
presolar, los Chullpa, pero también a todos los vestigios materiales, o si se prefiere arqueoldgicos, asocia-
dos con la misma: las chullpas.

Dependiendo del contexto de la formulacidn y, con mayor énfasis en el espacio aymara, la palabra chullpa

puede expresamente designar una tumba o una momia.

El término chullpa se encuentra abundantemente en la toponimia regional sefialando localidades donde ge-
neralmente yace un sitio arqueoldgico prehispanico; tan solo en cercanias de la ciudad de Potosi encontra-
mos Chullpapata, Chullpahuasi, Chullpaloma, Chullpag’hasa, etc. Asimismo, existe un ayllu llamado Chullpa
integrante del gran ayllu Chayanta en Norte-Potosi, aunque desconocemos aun las razones de su nombre!s.

Uno de los relatos acerca de gentiles, ch’ullpa o chullpa que mas se repite entre los pobladores de aquella
geografia extendida por cuatro paises es el que afirma que tales seres murieron o se tuvieron que refugiar
en los lugares mas salvajes e ignotos cuando uno o varios soles (en alguna version se habla de alguna
estrella) nunca vistos aparecieron en un mundo que habia estado sumido hasta entonces en la oscuridad.
Aqguel apocalipsis marcé el final de su era, y el advenimiento de las nuevas era y civilizaciones de los hu-

manos Yy, segun especifican algunas versiones, del cristianismo.

Ese tipo de relato estd en relacién con muchas topografias y etiologias relacionadas con cerros, rocas, pie-
dras, cuevas, lagunas, quebradas, campos, de los que la tradicion dice que fueron los lugares que poblaron

18 Pablo Cruz, “Desde el diabdlico mundo de los gentiles. Lecturas sobre un pasado muy presente en el espacio al-
toandino de Potosi y Chuquisaca (Bolivia)”, Revista Espafiola de Antropologia Americana 44 (2014) pp. 217-234, p. 218.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 209



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

los gentiles, ch’ullpa o chullpa, o que son los habitats en que se refugiaron y siguen viviendo los pocos que
sobrevivieron a la hecatombe; en muchos lugares se cree, también, que determinadas piedras o rocas son
los restos y huesos de aquella raza; en ocasiones, las ruinas y yacimientos arqueoldgicos, las torres fune-
rarias y las sepulturas antiguas reciben también el nombre de chullpa. Los nativos de muchas comunidades
creen, ademas de que todavia hay gentiles refugiados en los espacios naturales mas salvajes y reconditos,
que desde alli son capaces, ellos e incluso sus restos y despojos, de causar maleficios, dafos y enfermeda-

des a los humanos que pasen por el lugar.

Muchos son los testimonios que podriamos reproducir aqui, porque los relatos andinos acerca de gentiles,
ch’ullpa o chullpa han sido registrados, y siguen siéndolo, por cientos o por millares. De cada pequefia co-
munidad podria obtenerse una cosecha sin fin, porque es frecuente atestiguar, incluso, casos singulares de
personas que han tenido experiencias relativas a gentiles, a sus despojos e influencias.

El relato que reproduzco fue obtenido en una comunidad de la provincia de Tayacaja, en los Andes Centrales

del Pera:

Relato de Juan Mendoza (registrado en la comunidad de Pongollo, en el distrito de Salcahuasi).

Hace muchisimo tiempo, los gentiles eran muy poderosos. Estaba solo en su querer hasta el hacer llover
para que siembren. En esos tiempos todo era solo pampa, no era como ahora, cerros y quebradas. Todo
era pampa. Sin embargo, ellos eran de muy mal caracter. No dejaban que nadie pasara por sus chacras,

menos los animales. Se peleaban solo por esa causa.

Porque estos gentiles eran muy envidiosos, nuestro Dios mando castigarlos: primero para que sean inun-
dados y perezcan en los lagos. Pero como ellos eran poderosos supieron que serian inundados, por eso hi-
cieron “carpas” [écasas flotantes?]. Entonces, los gentiles, en sus “carpas”, flotaron en ese infierno llevando

consigo sus comidas y animales.

Dicen que nuestro Dios envid a dos palomas, hembra y macho; el machito se cayé al lago; mientras tanto
los gentiles continuaban dando la vuelta sobre las aguas; solo la palomita hembra retorné e informo a Dios:

“Los gentiles estan flotando”.

Cuando secd la inundacion, algunos gentiles empezaron a sembrar. Y como no murieron con el primer cas-
tigo, nuestro Dios tuvo otra idea: exterminarlos haciendo salir dos astros solares. Pero de esta intencion se
enteraron también los gentiles, por eso empezaron a hacer huecos debajo de las grandes rocas, al pie de

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 210



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

los cerros diciendo: “Aqui escaparemos del castigo”.

Llevando todas sus cosas fueron a refugiarse en esos huecos, llevaron consigo a sus animales, sus herra-

mientas, sus comidas y a toda su familia.

Luego, en efecto, salieron dos soles, con eso ya nadie escap6. La aparicion de los dos soles fue acompafiada
por lluvia de fuego: todo fue exterminado por la candela, las piedras, los arboles, la tierra. Ya no pudieron

escapar ni sus animales ni comidas. Todos fueron asados.

Por eso dicen que hasta sus huesos nos hacen dafio, porque esa gente fue muy mala. Sin embargo, habrian

dicho: “Regresaremos en otros tiempos”.

Por eso existen esos huesos debajo de las piedras, por las alturas de Salcahuasi, al pie de los cerros estan

los huesos de los gentiles. De alli, pues, sale aires malignos que nos causan enfermedades®®.

Es esta una de las catorce versiones del relato acerca de la extincion de los gentiles que fueron registra-
das y publicadas por Néstor Godofredo Taipe Campos en la provincia de Tayacaja, en los Andes Centrales
del Perd. En las comunidades en que trabajo aquel antropdlogo el relato acerca de los soles (estrellas, en
algunas versiones) exterminadores se contamina, obviamente, con relatos del ciclo del diluvio universal y
de la salvacion de una parte de los antiguos pobladores de la tierra en una embarcacién precaria. No po-
demos entrar ahora, pero la dejamos aplazada para el futuro, en la cuestion de las raices autdctonas o de

las influencias hipotéticas de relatos cristianos que podrian haber sido proyectados sobre estas creencias.

Taipe Campos hizo un analisis muy detallado de cada uno de los motivos narrativos que se engarzan en los

catorce relatos miticos que publicd. Los que mas nos interesan son los parrafos que dedicé a

3.2.2.3. La salida de dos soles y la lluvia de fuego.

Para aniquilar a los gentiles, Dios hizo surgir dos soles acompafiado o seguido por lluvia de fuego (M1, 2, 3,
4,5, 6 y 13). Las Estrellas cayeron del cielo (M4). En cambio los M2, 6, 7, 11 y 13 solo aluden a la salida
de dos astros solares.

19 Néstor Godofredo Taipe Campos, “Dos soles y lluvia de fuego en los Andes. El caos y la armonia social en los
pueblos andinos”, Gazeta de Antropologia 17 (2001), pp. 1-18, nium. M3.
http://www.ugr.es/~pwlac/G17_23Godofredo_Taipe.html

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 211



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

La sequia y la salida de los astros solares junto con lluvia de fuego son afines en el sentido en que ambos
implican la ausencia de agua. La diferencia es que el Ultimo cataclismo parece ser radical y de efecto de-

vastador para la primera humanidad.

La salida de los dos soles y la caida de lluvia de fuego no solo esta en los relatos miticos sino también en
las canciones y cuentos andinos. Asi, en 1998, una adolescente de San Antonio interpreté una cancion, una
de las estrofas dice: Iskay intis llogsimunga / Nina paras chayamunqga / Chaypas, chaypas nanawanchu /
Runapa simin nanawanga (“Saldran dos soles, / llovera fuego, / ni uno, ni otro me duelen, / las calumnias
si). Por otra parte, en el cuento del zorro (canis colpaeus) y el cuy (conejillo de la indias), zorro y raton
(mus musculus) o zorro y conejo, cuando este se ve atrapado por aquel, le hace creer que llovera fuego:
asi el cuy le hace cavar un hoyo al zorro y luego lo cubre con espinos, después con piedras y tierra, y fuga
de su captor (Morote 1988).

Los gentiles, sabedores que emergerian dos soles y que habria lluvia de fuego, cavaron huecos debajo de
inmensas rocas, algunos buscaron refugios en las profundidades de las cuevas, otros construyeron refugios
en el subsuelo de dreas pantanosas. Se fueron llevando todas sus cosas y comidas, pero cuando no cesaba
la lluvia de fuego, destruyeron a sus pertenencias para que nadie los utilice en el futuro. Hasta ahora sus

restos, herramientas y otros utensilios se hallan en las cuevas.

La paradoja que surge de la cualidad destructora radical del fuego (dos soles y lluvia de fuego), que no da-
ria lugar a su regeneracion, es superada con la salvacion de Noé que, junto con otras personas que “vivian
por miles de afios”, “empez6 a formar nuevos pueblos” (M4); no obstante, Noé se constituye en el padre
mitico de la nueva humanidad. De ahi la importancia de destacar que el imaginario da por hecho que hubo
pueblos que no fueron afectados por el cataclismo, probablemente pueblos que no pertenecieron a la ca-
tegoria de gentiles como lo prueba un pasaje del M4: “Luego [del diluvio], el mismo Espiritu Santo abrid el

arca y ordend a Noé para que fuera a formar su hogar, con todos sus animales.

Pero en ese lugar habia otras personas que vivian por miles de afios, asi empezé a formar nuevos pueblos”.
De aqui se perfila otra forma temporal del mito: un ciclo que se cierra y recupera la excepcion de la des-

truccién para re-crear la humanidad; asi, el ciclo cerrado abre la continuidad en espiral.

Pero también cuando los narradores dicen que “Dios les castigd enviando dos soles, para que esa gente
muera”, o cuando dicen que “murieron todos los gentiles”, en el analisis surgen los opuestos “esta gente”/"e-
”

sa gente”, “no-gentil”/”gentil”; es decir, que “esta gente” es “no-gentil”, es la humanidad presente. Es im-

portante recordar que de los 14 mitos acopiados, solo en el M4 aparece Noé, pero que recrea la humanidad

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 212



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

con otros pueblos que se supone fueron no-gentiles, razén por la que fueron exceptuados del exterminio.

Son interesantes ciertos signos de resistencia: algunos relatos sefialan que los gentiles dejaron dicho que
retornarian y por eso su muerte no fue absoluta. En la comunidad de Colcabamba me informaron que los
gentiles hacen ruido y conversan en las noches con luna nueva. Porque no estdn absolutamente muertos,
a las personas que, sin temerlos y respetarlos, profanen sus tumbas, los puede volver cojos o ciegos, les
puede torcer el cuello, pueden hacer que se mueran secandose (deshidratdandose) lentamente, o pueden
hacer que les crezcan huesos en el cuerpo. O también el arcoiris, que son los cabellos de los gentiles, puede
causar dafios en la salud de la gente. En algunos casos, logran curar a las personas enfermas realizando
“pagos” (ofrendas constituidas por hojas de coca, cigarrillos, semillas de cereales, frutas, etc.) o sacrificios
de sustitucion (degollando perros o cuyes vivos y vertiendo la sangre en el lugar donde se sospecha que
adquirieron la enfermedad, o enterrando prendas y partes del cuerpo como las ufias y los cabellos de la

persona afectada).

También me comentaron en la comunidad de Huarisca que cuando hablan de ellos como “gentiles”, el poder
de estos puede matar a quienes los ofenden, los insultan. De ahi que, cuando hay necesidad, los refieran
como “abuelitos”, con respeto; aunque también hay quienes identifican a los “abuelos” como antepasados

pertenecientes a la segunda humanidad; en contraste, a los gentiles que fueron la primera humanidad?.

En relacion con las leyendas sobre el exterminio de los Chullpa ha resumido Pablo Cruz lo que sigue:

Ellos corresponderian mas bien a otra humanidad, sustancialmente diferente y practicamente extinta. Los
Chullpa habrian vivido en un pasado remoto anterior a la salida del sol, un mundo de penumbras, donde
todos sus componentes, los seres, las cosas y los colores no se diferenciaban claramente (Cruz 2005, 2006;
Véricourt 2000; Wachtel 1990).

Un mundo extremadamente fértil, himedo y fluido, donde humanos, nohumanos, plantas y animales po-
seian la capacidad de comunicarse entre si, los cerros se desplazaban de un lugar a otro, y se podian mo-
delar las piedras como si fueran de arcilla. A juzgar por el tamafo de sus huesos disecados, los Chullpa son
generalmente considerados como gente diminuta, aunque todos oyeron alguna vez que también existian

generaciones de gigantes en su mismo mundo.

20 Taipe Campos, “Dos soles y lluvia”.

http://www.ugr.es/~pwlac/G17_23Godofredo_Taipe.html

El autor cita en su articulo el libro de Efrain Morote, Aldeas sumergidas: cultura popular y sociedad en los Andes (Cusco:
Centro de Estudios Rurales Andinos “Bartolomé de las Casas”, 1988).

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 213



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Como los humanos de hoy en dia, vivian en sociedad, tenian sus pueblos y en el interior de sus casas, ge-
neralmente las tumbas, atesoraban sus riquezas metalicas. A pesar de que nada estaba aun domesticado,
algunas personas cuentan que ellos tenian sus chacras y sus animales; la ajara (quinua salvaje de color
negro) era su principal alimento, mientras que las vizcachas, los zorros y las vicuias eran los animales con

los que mayormente se relacionaban.

En algunas versiones recogidas en las zonas aymaras, los Chullpa habrian coexistido con algunas entidades
no-humanas peligrosas cuando no voraces, tales que los likichiris, los hapifiufius y los anchanchus, como
también con otros animales fantasticos, cercanos a los khurus de los tejidos j'algas (Cereceda et al. 2006
[1993]), de los cuales descenderian todos los animales que habitan hoy nuestro mundo.

En todas las versiones, la salida del sol seria el causante del ocaso de este mundo, incinerando con una
luz y calor implacable la mayoria de los Chullpa. Solo algunos pueblos que habitaban en las riberas de los
lagos y zonas inundables, como los chipayas y los urus, identificados ellos mismos como los descendientes
de los Chullpa, lograrian escapar de la radiacion solar sumergiéndose bajo el agua, y saliendo recién por las
noches. En versiones recogidas en el noroeste de la Argentina algunos antiguos habrian intentado escapar
de la mortal radiacion escondiéndose bajo la tierra, en sus «casitas» o en el interior de grandes vasijas
ceramicas. Pero los esqueletos hallados en los entierros, las cistas (las casitas) y las urnas funerarias (las
vasijas) prueban que ninguna medida fue suficiente para escapar al destino. Este cataclismo cdsmico se-
pultaria definitivamente el mundo de los Chullpa, dando inicio a un nuevo periodo solar y al desarrollo de
la actual generacién de hombres. Y, desde entonces, los espiritus de esta primera humanidad, desprovistos
ya de toda forma e identidad, encontraron refugio en el ukhu pacha, el igualmente indiferenciado universo

donde moran los diablos y los espiritus de los muertos.

Sin embargo, a diferencia de los muertos recientes, los espiritus de los Chullpa rara vez salen al encuentro
de aquellos seres humanos con quienes tienen, a fin de cuentas, poco que ver, salvo para velar sobre sus
dominios y bienes. Tampoco participan en festividades comunales como los carnavales, no influyen en las

cosechas ni en la reproduccion del ganado, y rara vez son invocados durante las practicas rituales.

Solo unas pocas personas afirmaron haber escuchado a los Chullpa, siempre por las noches, susurrando en

alguna lengua incomprensible, o reparando los muros de sus antiguas viviendas [...].

Otros ejemplos sobre la fusion entre los antiguos Chullpa y los diablos, en un repertorio que puede resultar
muy extenso, fueron recogidos por Abercrombie (2005) en la regidn de K'ulta (Norte Potosi). Ellos cuentan
que, antes la salida del sol, los Supay-Chullpa se enfrentaron a Tatala (Dios), sellando la derrota de los
primeros el comienzo de la nueva era de los humanos.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 214



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Identificadas generalmente como «tiempos antiguos», «tiempos de la primera humanidad», o bien purum
pacha, esas edades se corresponderian con una época de penumbras anterior a la salida del sol, dando
cuenta asi de una misma matriz ontolégica que se remonta a tiempos prehispanicos.

Como con el ocaso del mundo de los Chullpa, la aparicion del sol, acompafiada en muchos casos por la
accion punitiva o civilizadora de Viracocha, marcé el final de estas edades de penumbras y el comienzo del
mundo tal como lo conocemos hoy. En todas las versiones se habria tratado de un cataclismo de escala pla-
netaria, un pachacuti en todo su sentido, que daria lugar al surgimiento y desarrollo de una nueva humani-
dad y una sociedad mas civilizada que en los anteriores ensayos, de la cual resultarian mas tarde los inkas.

Seria recién a partir de esta nueva generacién de hombres que se iniciarian los cultos a los ancestros y an-
tepasados, ya sea rememorando sus existencias, o bien, celebrando sus wak’as fundacionales, sus huancas
(ancestros litificados) o sus mallquis y munaos (momias). Este cambio generacional se evidencia también
en el hecho de que, salvo contadas excepciones, las genealogias prehispanicas rescatadas por los cronistas

espafioles rara vez remontan sus origenes antes del surgimiento de los primeros inkas?!.

Por su parte, José Luis Martinez ha registrado una gran cantidad de relatos acerca de gentiles conforme son
evocados, con ese nombre, en las comunidades de Toconce, Ayquina y Caspana, en el rio Salado (II region,
Chile), y ha analizado hasta qué punto las diferencias entre los relatos que en cada uno de esos lugares se
asocian a la desaparicion de esas criaturas de la faz de la tierra tienen relacion con las percepciones que
hay en cada comunidad de los tiempos, espacios y gentes, viejos y actuales. Ha subrayado que en distintas
conversaciones se hace uso del término “antiguos”, asi como de “abuelos” y “gentiles”. Todos ellos para
referirse a una humanidad que no es la actual, pero en la cual parecen entrar todos los antepasados desde
la cuarta generacion para atras hasta los tiempos de rey Inka. “Gentiles” es mas preciso para la gente pre-

hispanica. En tanto que “abuelos” y “antiguos” envuelven una gran ambigliedad seméantica [...].

“Gentiles” es una categoria que se opone a la de persona. Mientras los ayquinefios y toconcinos se auto-
definen como personas, sefialan que los de Caspana no lo son, puesto que son (o tienen mucho de) “gen-

21 Pablo Cruz, “Desde el diabdlico mundo de los gentiles”. Las obras que cita en su articulo son Nathan Wachtel, Le
retour des ancétres. Les indiens urus de Bolivie, XX-XVI siécle. Essai d’Histoire régressive (Paris: Editions Gallimard,
1990); Virginie Véricourt, Rituels et croyances chamaniques dans les Andes boliviennes. Les semences de la foudre
(Paris: L'Harmattan, 2000); Pablo Cruz, “El lado oscuro del mundo. Una cartografia de la percepcion de los sitios ar-
queoldgicos en los Andes meridionales (Laguna Blanca, Catamarca-Argentina y Potosi Bolivia)”, SIARB Boletin (Boletin
de la Sociedad de Investigacion del Arte Rupestre de Bolivia) 19 (2005) pp. 38-49; Thomas Abercrombie, Caminos de la
memoria y del poder. Etnografia e historia en una comunidad andina (La Paz: Instituto Francés de Estudios Andinos-Ins-
tituto de Estudios Bolivianos-ASDI, 2005); Pablo Cruz, “Mundos permeables y espacios peligrosos. Consideraciones
acerca de Punkus y gaqas en el paisaje altoandino de Potosi, Bolivia”, Boletin del Museo Chileno de Arte Precolombino
11 (2006) pp. 35-50; Verodnica Cereceda, Jhonny Davalos y Jaime Mejia, Una diferencia, un sentido. Los disefios de los
textiles Tarabuco y Jalga (22 reimp. Sucre: Ediciones ASUR, 2006).

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 215



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

tiles”. Una mujer de Ayquina explicaba que alli las trojas habian sido construidas hace poco, por abuelos;
aclarando de inmediato: “son hechas por persona”.

El término “gentiles” de clara raigambre cristiana, evoca un momento de ruptura, el de la evangelizacion.
Genéricamente, “gentiles” designa a todas las poblaciones anteriores al advenimiento de Cristo y que, por
lo tanto, no tuvieron una ignorancia culpable puesto que carecieron de la posibilidad de ser bautizados. En
los Andes el término tiene también una connotacion temporal: define por extension a los habitantes de cual-
quier sociedad o humanidad considerada anterior a la invasion europea, es decir, gente de edades anteriores
y en algunos lugares estan revestidos de ciertas capacidades magicas o comunicativas con las divinidades?2.

Desde las investigaciones ya clasicas de Alfred Métraux, la bibliografia etnografica y antropoldgica acerca
de los gentiles, ch’ullpa o chullpa de las regiones andinas no ha dejado de crecer y de desvelarnos un mo-
saico cultural de riqueza y complejidad formidables?:. Las limitaciones de espacio nos obligan, en cualquier
caso, a cefiirnos ya a una cuestion esencial.

22 José Luis Martinez, “Somos resto de gentiles: el manejo del tiempo y la construccidon de diferencias entre comuni-
dades andinas”, Estudios Atacamefios: Arqueologia y Antropologia Surandinas 39 (2010) pp. 57-70, p. 65.

23 Ademas de todas las obras que ya hemos citado, véanse Métraux, “Un mundo perdido. La tribu de los Chipayas de
Carangas”, Sur 1 (1934) pp. 98-131; Juan Ansidn, Desde el rincén de los muertos: El pensamiento mitico ayacuchano
(Lima: Gredes, 1987); Gerardo Fernandez Juarez, El banquete aymara: mesas y yatiris (La Paz: Hisbol, 1995); Gerardo
Fernandez Judrez, Entre la repugnancia y la seduccion . Ofrendas complejas en los Andes del Sur (Cuzco: Centro de Estu-
dios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, 1997); Godofredo Taipe, “El diluvio en los mitos quechuas contempo-
raneos”, Revista de Investigaciones Folcldricas 14 (1999) pp. 25-35; Juan Javier Rivera Andia, “Los Gentiles de Llampa”,
Anthropologica 18 (2000) pp. 271-280; Francisco Miguel Gil Garcia, “Secuencia y consecuencia del fenémeno chullpario.
En torno al proceso de semantizacidn de las torres chullpa”, Anales del Museo de América 9 (2001) pp.165-199; Gerardo
Fernandez Juarez, Aymaras de Bolivia. Entre la tradicion y el cambio cultural (Quito: Abya-Yala, 2002); Fernando Armas
Asin, “Wiracocha, pastoral catdlica y mitologia del Titicaca. Consideraciones desde la mitografia y la andinistica”, Anuario
de Historia de la Iglesia 11 (2002) pp. 191-213; Gerardo Fernadndez Juarez, Yatiris y Ch “amakanis del Altiplano aymara.
Suefios, testimonios y practicas ceremoniales (Quito: Abya-Yala, 2004); Pascale Absi y Pablo Cruz, “La porte de la wak’a
de Potosi s’est ouverte a I'enfer. La Quebrada de San Bartolomé”, Journal de la Société des Américanistes 93 (2007) pp.
51-86; Francisco Miguel Gil Garcia, “Un pueblo sitiado. Miedos y entidades terribles en la construccién del espacio social
de una comunidad surandina”, Antropologias del miedo. Vampiros, sacamantecas, locos, enterrados vivos y otras pesa-
dillas de la razén, eds. Gerardo Fernandez Juarez y José Manuel Pedrosa (Madrid: Calambur, 2008) pp.145-196; Pablo
F. Sendon, “Ch “ullpa y sociedades de pastores en los andes centrales y meridionales (siglos XIX y XX): una propuesta”,
Poblacion y sociedad 17 (2010) pp. 95-145; Sendon, “Los limites de la humanidad. El mito de los ch’ullpa en Marcapa-
ta (Quispicanchi), Perd”, Journal de la Société des Américanistes 96 (2010) pp. 133-179; Francisco Miguel Gil Garcia,
“Lo que a nadie asusta pero a todos preocupa. Etnografia de los miedos cotidianos de una comunidad del altiplano sur
boliviano”, RELEA. Revista Latinoamericana de Estudios Avanzados 17 (2011) pp. 59-95; Judith Farberman, “Entre inter-
mediarios fronterizos y guardianes del Chaco: la larga historia de los mataraes santiaguefios (siglos XVI a XIX)”, Nuevo
Mundo Mundos Nuevos [En ligne], 2011

http://nuevomundo.revues.org/61448 ; Francisco Miguel Gil, “Ruinas arqueoldgicas, mundos permeables y espacios
peligrosos en el altiplano sur andino”, Tiempo, espacio y entidades tutelares. Etnografias del pasado en América, eds.
Oscar Mufioz Moran y Francisco M. Gil Garcia (Quito: Ediciones Abya-Yala, 2014) pp. 273-305; Francisco Miguel Gil
Garcia, “La cocina de los chullpas. Representaciones del pasado e identidades en el presente a partir de la alimentacion
en los Andes”, Revista Espafiola de Antropologia Americana 44 (2014) pp. 191-215; y Néstor Godofredo Taipe Campos,
“Animales y gentiles seductores en los relatos andinos”, Revista de Antropologia Experimental 15 (2015) pp. 381-405.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 216



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

De los Pirineos a los Andes: éuna escatologia y una geomitologia comunes?

Las analogias de todo tipo (narrativas, ideoldgicas, socioldgicas, con concepciones paralelas del tiempo y
del espacio, de la luz y la oscuridad, la tierra y el agua, el yo y los otros) que saltan a la vista en cuanto
se hace el cotejo de los mitos relativos a la extincion de los gentiles pirenaicos y de los mitos relativos a
la extincion de los gentiles andinos solo pueden ser explicadas como producto de relaciones de parentesco
cercanas, incluso estrechas. El hecho de que en un lado y otro del Atlantico se llame hasta con el mismo
nombre, el de gentiles, a los miembros de aquellas dos razas prehistéricas y depuestas; y de que tanto
aqui como alld exista una tradicion que identifica las piedras y las rocas de determinados parajes silvestres
con los huesos y los restos de tales criaturas, a los que suelen atribuirse estaturas y fuerzas gigantescas,
son algo que trasciende la categoria de indicios: son pruebas de que estamos ante imaginarios y sistemas
de pensamiento muy proximos, entre los que ha de haber lazos genéticos poderosos. Algo realmente in-
solito, si tenemos en cuenta las enormes distancias geograficas, con un mar de por medio, y los abismos
que separan, en muchos otros sentidos mas figurados, estos dos medios lingtisticos, culturales, sociales,
ecoldgicos.

No faltan, claro, las diferencias. Es obvio que las creencias y las leyendas vasco-navarras se hallan, hoy,
agotadas, vacias de savia vital, presentes solo como recuerdos de tiempos muy pretéritos; y que, por el
contrario, las creencias y relatos acerca de los gentiles, ch’ullpa o chullpa estan plenamente operativos en
muchas comunidades andinas, si bien en otras van perdiendo terreno en favor de la cultura globalizada y
globalizadora. Igual que es cierto que, en el plano del detalle, hay unas cuantas piezas que tampoco enca-
jan. Asi, en los Pirineos suele ser una nube o una estrella las que traen la perdicion de los gentiles; en los
Andes suelen ser dos soles (en alguna ocasion alguna estrella) y una lluvia de fuego, aliados con un diluvio,

los causantes del apocalipsis.

Otra diferencia que no conviene olvidar: las proyecciones e implicaciones socioldgicas de estas creencias
son mucho mas ricas y estdn mucho mejor atestiguadas y registradas en el mundo andino. Eso es légico:
en los Andes sigue viviendo un campesinado plenamente inmerso en los modos de vida tradicionales, casi
ancestrales, que en los Pirineos ha desaparecido por completo, absorbido por el progreso tecnoldgico. Las
versiones vasco-navarras que conocemos fueron, ademas, registradas en unos tiempos y con unos medios,
objetivos y métodos que no pueden ser comparados, en cuanto al grado de sofisticacion y de refinamiento,
con los que estan operativos o disponibles en la actualidad. Son mucho mas extensos, complejos, proble-
maticos incluso, los testimonios que pueden ser hoy grabados en audio y en video, y por antropdlogos de

formacion técnicamente muy solvente e interdisciplinar, que los que, con su mejor voluntad desde luego,

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 217



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

pudieron anotar en cuadernos José Miguel de Barandiaran y sus discipulos, quienes carecian no del interés
y la pasion, pero si de la bibliografia, las fuentes de informacion y los recursos de que estamos pertrechados

cien afios después.

En cualquier caso, pesan mucho mas en la percepcién del conjunto las analogias que las diferencias. Lo
mas facil seria conjeturar, para intentar justificar tan notables paralelismos, que los conquistadores y los
evangelizadores espafioles —bien sabido es que hubo muchos vascos y navarros entre ellos— pudieron
trasvasar, a partir de los inicios del siglo XVI, este tipo de creencias desde las tierras espafiolas hasta las
americanas; y que al otro lado del océano encontrarian, tales imaginaciones, un terreno en que medrar
con mucho vigor. Entre otras razones porque las poblaciones y civilizaciones nativas habian sido invadidas,
sometidas y en buena medida exterminadas por una potencia extranjera cuya superioridad tecnoldogica —
con medios de transporte muy eficientes, armas de fuego, enorme capacidad destructiva— escapaban de

la capacidad de comprension y debian parecer sobrenaturales a quienes fueron sus victimas.

Si aceptamos esta interpretacion como plausible, resultaria impresionante que hasta los relatos y alegorias
de su ruina hubiesen sido impuestos a los pueblos originarios por la lengua y el dictado de los conquista-
dores espanoles.

Pero no hay obligacion de aceptar de manera tan automatica y sin matices esa explicacion, porque hay

otras variables que pueden venir a complicarla.

Resulta, en efecto, que hay una serie de relatos anotados por espafioles en cronicas tempranisimas (de
hacia 1550) de la conquista del Perl, que se hacian eco supuestamente de lo que sobre la extincidén de an-
teriores razas de gigantes creian los nativos de aquellas tierras. Aquellas creencias se asemejan de manera
realmente perturbadora a los relatos pirenaicos y andinos —mas a los andinos, con los que comparten el

motivo del fuego exterminador— que hasta ahora hemos conocido.

Asi, la Crdnica del Perti (1553) Pedro Cieza de Ledn daba detalles muy significativos acerca de una raza de
gigantes indeseables que fueron exterminados cuando “vino fuego del cielo temeroso y muy espantable,
haziendo gran ruydo del medio del qual salid vn angel resplandeciente con una espada tanjante y muy
refulgente, con la qual de un solo golpe los matd atodos”. No es el momento de ponernos a evaluar aqui
cuanto de contaminacién cristiana podra haber en ese angel de espada flamigera. Lo que mas nos interesa
ahora recalcar es que de aquella raza, a la que el cronista no da nombre, solo quedarian huesos descomu-

nales, que resultarian bien reconocibles para quienes vinieron a ocupar el territorio después de ellos:

Cuentan los naturales por relacién que oyeron de sus padres, la qual ellos tuuieron y tenian de muy atras

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 218



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

que vinieron por la mar en vnas balsas de juncos a manera de grandes barcas vhos hombres tan gran-
des, que tenia tanto vno de ellos de la rodilla abaxo como un hombre de los comunes en todo el cuerpo,
aunque fuesse de buena estatura; y que sus miembros conformauan con la grandeza de sus cuerpos tan
disformes: que era cosa mounstrosa ver las cabezas a las espaldas. Los ojos sefialan eran tan grandes
como pequefios platos. Afirman que no tenian baruas: y que venian vestidos algunos dellos con pieles de
animales; y otros con las pieles que les dio natura, y que no trajeron mugeres consigo. Los quales como
llegasen a esta punta: después de ayer en ella hecho su asiento a manera de pueblo (que alun en estos
tiempos ay memoria de los sitios destas casas que tuuieron) como no hallassen agua: para remediar la
falta que della sentian hizieron vnos pozos hondissimos: obra por cierto digna de memoria, hecha por tan
fortissimos hombres, como se presume que serian aquellos: pues era tanta su grandeza. Y causaron estos
pozos en roca biua, hasta que hallaron el agua y después los labraron desde ella hasta arriba de piedra, de
tal manera que durar muchos tiempos y edades; en los quales ay muy buena y sabrosa agua, y siempre tan
fria, que es gran contento beuerla. Auiendo pues hecho sus asientos estos crecidos hombres, o gigantes, y
teniendo estos pozos o cisternas de donde beuian: todo el mantenimiento que hallauan en la comarca de
la tierra que ellos podian hollar lo destuyan, y comian. Tanto que dizen, que vno dellos comia mas vianda
que cincuenta hombres de los naturales de aquella tierra. Y como no bastasse la comida que hallauan para
sustentarse, matauan mucho pescado en la mar con sus redes y aparejos, que segen razon tenian. Biuieron
en grande aborrecimiento / de los naturales, porque con vsar con sus mugeres las matauan, y con ellos
también vsauan sus lujurias. Los naturales no se hallauan bastantes para matar a esta nueua gente que
auia uenido a ocuparles su tierra y sefiorio: aunque se hizieron grandes juntas, para praticar sobre ello pero
no les osaron acometer. Passados algunos anos, estando todavia estos gigantes en esta parte, como les
faltasen mugeres y las naturales no les quadrasse por su grandexa, o porque seria vicio vsado entre ellos
por consejo y inducimiento del maldito demonio, vsaron unos con otros el pecado nefando de la sodomia,
tan grauissimo y horrendo. El qual vsauan y cometian publica y descubiertamente, sin temor de Dios, y
poca verguenca de si mismos. Y afirmar todos los naturales, que Dios nuestro sefior no siendo seruido de
dissimular pecado tan malo, le embio el castigo conforme a la fealdad del pecado. Y assi dizen, que estando
todos juntos embueltos en su maldita sodomia, vino fuego del cielo temeroso y muy espantable, haziendo
gran ruydo del medio del qual salié vn angel resplandeciente con una espada tanjante y muy refulgente,
con la qual de un solo golpe los matd atodos, y el fuego los consumié: que no quedo sin algunos huesos y
calaveras, que para memoria del castigo quiso Dios que quedassen sin ser consumida del fuego. Esto dizen
de los gigantes: lo qual creemos que pasd: porque en esta parte que dizense han hallado y se hallan huesos
grandissimos. E yo he oydo a Espafoles que han visto pecado de muela, que juzgaran que a estar entera

pesara mas de media libra carnicera. Y también que auian visto otro pecado del hueso de una canilla, que

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 219



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

es cosa admirable contar quan grande era lo qual haze testigo ayer passado: porque sin esto se vee adonde
tuuieron los sitios de los pueblos, y los pozos o cisternas que hizieron. Querer afirmar, o decir de que parte,
0 por qué camino vinieron estos, no lo puedo afirmar porque no lo sé. Este afio de mil y quinientos y cin-
cuenta oy yo contar, estando en la ciudad de los Reyes, que siendo el illistrissimo don Antonio de Mendoza,
visorey y gouernador de la nueva espafia, se hallaron ciertos huesos en ella de hombres tan grandes como
los de estos gigantes y aln mayores. Y sin esto también he oydo antes de agora, que en un antiquissimo
sepulchro, se hallaron en la ciudad de México, o en otra parte de aquel reyno ciertos huessos de gigantes.
Por donde se puede tener, pues tantos lo vieron, y lo afirman, que ouo estos gigantes, y aun podrian ser
todos vnos. En esta puncta de santa Elena (que como tengo dicho esta en la costa del perd en los términos
de la ciudad de puerto/viejo) se vee una cosa muy de notar y es, que ay ciertos ojos y mineros de alquitran
tan perfecto, que podrian calafetear con ello a todos los navios que quisiesen porque mana. Y este alquitran
deue ser algun minero que passa por aquel lugar: el qual sale muy caliente. Y destos mineros de Alquitran

yo no he visto ninguno en las partes de la Yndias que he andado?.

De parecido tenor, y con detalles no menos suculentos, es la narraciéon que acerca de la extincion de la raza
de los gigantes hizo Agustin de Zarate en la Historia del descubrimiento y conquista del Pert (1555). En
ella afirma, con respecto al apocalipsis de aquellas criaturas, que “dicen que bajo del cielo un mancebo res-
plandeciente como el sol, y peled con ellos, tirdndoles llamas de fuego, que se metian por la pefias donde
daban u hasta hoy estan alli los agujeros sefialados”. Los paralelismos con los relatos andinos modernos,
protagonizados por gentiles, ch’ullpa o chullpa que son exterminados por soles y lluvias de fuego, pese a

los rincones y grietas en que intentan refugiarse, resultan impresionantes:

Cerca desta provincia, en una punta que los espafioles llaman Santa Elena, que se mete en la mar, hay cier-
tos veneros donde mana un betln que paresce pez o alquitran, y suple por ello. Junto a esta punta dicen los
indios que habitaron unos gigantes, cuya estatura era tan grande como cuatro estados deun hombre me-
diano. No declaran de qué parte vivieron; mantenianse de las mesmas viandas de los indios, especialmente
pescado, porque eran grandes pescadores; a lo cual iban en balsas, cada uno en la suya porque no podian
llevar mas, como navegar tres caballos en una balsa: apeaban la mar en dos brazas y medias; holgaban
mucho de topar tiburones o bufeos, o otros peces muy grandes, porque tenian mas que comer; comia cada

uno mas que treinta indios; andaban desnudos por la dificultad que tenian de hacer los vestidos; eran tan

24 Pedro Cieza de Ledn, Cronica del Pert (1553). Primera Parte (Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad
Catolica del Peru, 22.ed., Lima, 1986) pp. 166-168.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 220



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

crueles, que sin causa ninguna mataban muchos indios, de quien era muy temidos. Vieron los espafioles
en Puerto Viejo dos figuras de bulto destos gigantes, una de hombre otra de mujer. Hay memoria entre
los indios, descendiendo de padres en hijos, de muchas particularidades destos gigantes, especialmente
del fin dellos; porque dicen que bajo del cielo un mancebo resplandeciente como el sol, y peled con ellos,
tirandoles llamas de fuego, que se metian por la pefias donde daban u hasta hoy estan alli los agujeros
sefialados; y asi, se fueron retrayendo a un valle, donde los acabé de matar todos. Y con todo esto, nunca
se dio entero crédito a lo que los indios decian destos gigantes, hasta que siendo teniente de gobernador
en Puerto-Viejo el capitan Juan Olmos, natural de Trujillo, en el afio de 1543 y oyendo todas estas cosas,
hizo cavar en aquel valle, donde hallaron tan grandes costillas y otros huesoso, que si no parecieran juntas
las cabezas, no era credible ser personas humanas; y asi, hecha la averiguacién y vistas las sefiales de los
rayos en las pefias, se tuvo por cierto lo que los indios; y se enviaron a diversas partes del Perd algunos
dientes de los que alli se hallaron, que tenia cada uno tres dedos de ancho y cuatro de largo. Tiénese por
cosa cierta entre los espafioles, vistas estas estas sefiales, que por ser, como dicen que era esta gente, muy
dada al vicio contra natura, la Justicia divina los quit6 de la tierra, enviando algun angel para ello, como se

hizo en Sodoma y otras partes?>.

Mucho mas escueta y desustanciada fue, en fin, la descripcidon que sobre la cuestién dio José de Acosta, en
su mas tardia Historia natural y moral de las Indias (1590):

Hay en el Pirl gran relacion de unos gigantes que vinieron en aquellas partes, cuyos huesos se hallan hoy
dia de disforme grandeza cerca de Manta y de Puerto Viejo, y en proporcion habian de ser aquellos hom-
bres mas que tres tanto mayores que los indios de agora. Dicen que aquellos gigantes vivieron por mar, y
que hicieron guerra a los de la tierra, y que edificaron edificios soberbios, y muestran hoy un pozo hecho
de piedras de gran valor. Dicen mas: que aquellos hombres, haciendo pecados enormes y especial usando

contra natura, fueron abrasados y consumidos con fuego que vino del cielo?.

No podemos, en el espacio tasado con el que contamos, hacer mayores elucubraciones acerca de lo que
pueden significar estos textos tempranisimos, que apuntan a sustratos prehispanicos muy viejos, en el
cuadro familiar y en el paradigma comparativo en que hemos intentado encajarlos. Resumiendo, contamos
ahora con los relatos pirenaicos anotados en el siglo XX, con los andinos registrados en los siglos XX y XXI y

con los andinos del XVI, que parecen ser manifestaciones o derivaciones de un sustrato anterior. La opcion

25 Agustin de Zarate, Historia del Descubrimiento y Conquista del Pert (1555), en Biblioteca Peruana. Primera Serie
(Lima: Editores Técnicos Asociados, 1968) vol. II, pp. 121-122.
26 José de Acosta, Historia natural y moral de las Indias, ed. José Alcina Franch (Madrid: Historia 16, 1987).

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 221



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

del trasvase directo y univoco desde Espafia a América no puede, ya, ser aceptada sin mas, o sin admitir
factores, complicaciones y contradicciones que podrian ser de gran envergadura. En algun préoximo traba-
jo, con mas textos y registros al alcance, espero poder avanzar algun paso mas si no hacia la solucién del

enigma si hacia una caracterizacion mas completa y diversa de sus piezas, y de algunas de sus relaciones.

Para concluir, creo que conviene recordar, sin entrar mas en detalles, que también las crénicas de la con-
quista de México dejaron testimonios, muy complejos y bien conocidos, de profecias, milenarismos, extin-
ciones, que en algunos de sus detalles no andan muy lejos de los que nos han ocupado aqui. Seran materia

de reflexion en trabajos futuros.

Solo convocaremos aqui dos textos mas, que dan noticias fascinantes acerca de los huesos que se creia que
habian quedado dispersos por amplios espacios naturales de razas mexicanas extintas. El primer testimo-
nio, muy temprano, es de 1521:

Dicen que hacia el Hueste o Poniente, cuarta al Sudueste, hay unas sierras altas, de las cuales dice que
vienen gigantes de maravillosa estatura; llevan al Emperador Nuestro Sefor un hueso desde la rodilla hasta
el vértebro de la cadera en que hay cinco palmos y medio grandes, y lo que podrian corresponder las otras
partes, hallase que llegaria con longura de una lanza gineta pequefia. Afirmase por ciertas conjeturas, que
detrds de las dichas sierras estd una gran casa a manera de monasterio de mujeres, donde esta una dama
principal que llaman los castellanos Sefiora de la plata; dicen cosas acerca desto que yo no las oso escribir
a V. R. porque son cosas increibles: baste que dice que tiene esta sefora tanta plata, que dice que todos

los pilares de su casa son hechos della, cuadrados, ochavados, torcidos, e todos macizos de plata?.

El segundo texto mexicano que convocaremos, y con el que cerramos estas paginas, esta inserto en la His-

toria verdadera de la conquista de la Nueva Espafa, que fue concluida en 1575 por Bernal Diaz del Castillo:

Y dijeron que les habian dicho sus antepasados que en los tiempos pasados que habia alli entre ellos pobla-
dos hombres y mujeres muy altos de cuerpo y de grandes huesos, que, porque eran muy malos y de malas
maneras, que los mataron peleando con ellos, y otros que dellos quedaban se murieron. Y para que viése-
mos qué tamanos e altos cuerpos tenian, trajeron un hueso o zancarrén de uno dellos, y era muy grueso: el
altor tamafio como un hombre de razonable estatura, y aquel zancardn era desde la rodilla hasta la cadera.

Yo me medi con él, y tenia tan gran altor como yo, puesto que soy de razonable cuerpo, y trujeron otros

27 Alonso Zuazo, Carta del licenciado Alonso Zuazo al padre Fray Luis de Figueroa, prior de la Mejorada, en Documen-
tos para la Historia de México, ed. Joaquin Garcia Icazbalceta (México: Libreria de Andradre, Portal de Agustinos, 1858)
pp. 358-367, p. 363.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 222



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

pedazos e huesos como el primero, mas estaban ya comidos y deshechos de la tierra; y todos nos espan-
tamos de ver aquellos zancarrones, y tuvimos por cierto haber habido gigantes en esta tierra. Y nuestro
capitan Cortés nos dijo que seria bien enviar aquel gran hueso a Castilla, para que lo viese su majestad,
y ansi lo enviamos con los primeros procuradores que fueron. También dijeron aquellos mismos caciques
que sabian de sus antecesores que les habia dicho un su idolo, en quien ellos tenian mucha devocién, que
vernian hombres de las partes de donde sale el sol y de lejas tierras a les sojuzgar y sefiorear; que si somos

nosotros, holgaran dello, que pues tan esforzados y buenos somos?®.

28 Bernal Diaz del Castillo, Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espafia, ed. Guillermo Serés (Madrid-Barce-
lona: Real Academia Espafiola-Galaxia Gutenberg-Circulo de Lectores, 2011) pp. 267-268.

LOS GENTILES DE LOS PIRINEOS... José Manuel Pedrosa Bartolomé . 223



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

AS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES

Frantz E. Petiteau
(Université de Pau)

Avant d’entrer dans le vif du sujet, il convient de préciser les limites. En effet, le titre peut alarmer quiconque
est soucieux de frontieéres géographiques pour les Pyrénées centrales. Aussi, fixons conventionnellement
quelques repéres. En effet, nous nous sommes penchés sur la partie nord du versant et en particulier sur
les vallées du Louron, de Bareille et d’Aure dans le département des Hautes-Pyrénées en débordant quelque
peu sur les marges de la Haute-Garonne et méme bigourdanes. Au Sud du plateau de Lannemezan, dans
le versant Nord du massif Pyrénéen, la vallée d’Aure est orientée Nord-Sud sur 35 kilométres environ. La
vallée transversale démarre du Pas de Rebouc, aprés le village de Héches, jusqu’a la créte frontiére de
I'Espagne (Aragon, région du Sobrarbe). La vallée d’Aure confronte les vallées de Barousse, d'Oueil, de

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES  Frantz E. Petiteau ‘ 224



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Louron a I’Est, du Lavedan, de I’Adour et les Baronnies a I'Ouest. La basse vallée d’Aure s’étend sur une
dizaine de kilométres jusqu’a Arreau, carrefour des vallées des Bareilles, de Louron et d’Aure et capitale du
« pays » d’Aure et plus tard des Quatre-Vallées sous I’Ancien Régime. Arreau est le point de confluence des
trois Nestes des trois vallées : Bareilles, Louron et Aure.

Précisons aussi que cette modeste étude est le fruit d’enquétes orales comme d’une recherche dans les

archives. Nous proposons ici un bilan non exhaustif des rochers et des pierres sacrées.

Zone de recherches dans les Pyrénées centrales, d‘aprés IGN et DIREN.

Quand on évoque cette thématique, on peut s’interroger sur les sources épigraphiques. Laissons cette
tache aux spécialistes de I’Antiquité comme les professeurs Georges Fabre ou encore Robert Sablayrolles.
Ne spéculons pas sur des noms de divinités mentionnés sur les autels votifs. Le souvenir des dieux
anciens s’est lentement estompé de la mémoire locale. Tant d’interprétations ont été faites mais peu sont
convaincantes du fait de I’éloignement temporel. Certes la découverte d’un lapidaire antique aura permis
au XIXe siecle de ranimer l'intérét des lettrés mais tout cela reste une aimable poésie. Les Pyrénées ont
fourni la un cadre géographique fertile. Gloire aux massifs, sommets, gouffres et lacs qui semblent encore
échapper a la maitrise des hommes et propices aux légendes. Ceux qui osent pénétrer dans ces espaces

prétendus « sauvages » trouvent la un écho favorable a des aventures fantastiques. Le romantisme aime

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES Frantz E. Petiteau ' 225



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

les Pyrénées et s’en sert comme I'un de ses modéles préférés. Tableaux et gravures donnent la l'illusion
d’un chaos primitif. Le XIXe siecle friand de cette démesure s’acharne a vouloir I’'explorer. Avec ces récits,
les auteurs font appel au légendaire local sans vraiment le creuser en profondeur et sans tenir compte de
la mémoire locale. Cependant, ils arrangent les traits principaux au go(t du jour. Alors les dieux mythiques
vont enfin revivre. Dans le méme temps, I'intérét pour I'archéologie va naitre dans ces contrées. Alexandre
Du Mége, Julien Sacaze et des érudits voire des collectionneurs vont se passionner pour |'épigraphie
antique. Les auteurs vont marquer du sceau d’une culture savante les bribes de Iégendes locales sous
influence des grands textes classiques voire bibliques. Métissage entre divinités topiques et mythologie
gréco-romaine vont procéder a une certaine renaissance ou plutdt a un processus de réinvention des
mythes - au profit de paraboles universelles - afin déja de pallier I'absentéisme des mythes locaux. Ainsi
les thermes pyrénéennes telles que celles de Cadéac-les-Bains en Aure voient leur salut dans une époque
romaine salvatrice — dont les auteurs n‘auront de cesse de répéter les bienfaits! surtout avec le pays des
convenes c'est a dire du Comminges?. Par conséquent, nous ne suivrons pas ces pistes trop hasardeuses.
Le projet est de voir dans quelles mesures les dévotions a des pierres voire aux rochers ont présenté des
traits susceptibles de faire sens dans la dimension du sacré comme le définissait Durkheim « Sont sacrées
les choses que les interdits protégent et isolent »3.

Dans nos enquétes, il faut préciser toutefois une seule mention d’'une époque reculée dans la vallée des
Bareilles au sujet d’un quartier dit du « templa » : « Il y a un quartier qui s’appelle le templa. C’est marqué
sur les vieilles cartes, « eth soum de templa »... ¢a vient du mot « temple ». Jai entendu dire qu’a une
époque quand ils montaient les troupeaux en montagne, ils les confiaient a une déesse (...) et ils faisaient
un sacrifice. Il y avait dans ce quartier une pierre qui était faite pour ce sacrifice, une pierre plate creusée
pour recueillir le sang »*.

Nous avons simplement consigné ce témoignage avec une certaine prudence sans y voir forcement un
syncrétisme avec le dieu Ageion, le dieu a la brebis grasse (mis d’ailleurs en relief par Jean-Frangois Le
Nail). Il faut savoir raison garder et éviter tout de méme de procéder a des raccourcis®. Dans la langue

1 Prompt J., Violeau H., Légendes pyrénéennes, Deux récits en vallée d’Aure, collection « Les textes pyrénéens »,
éditions fidelis tempore, Tarbes, 2012 (avant propos par Frantz-E. Petiteau).

2 Ce passé merveilleux reste la gloire des ecclésiastiques et des savants nostalgiques du rayonnement de I'évéché
de Saint Bertrand-de-Comminges. Les écrits restent et les prétendus « acquis historiques » se perpétuent. Il aura fallu
attendre Vidailhet et surtout I'abbé Marsan pour s’intéresser a la culture orale.

3 Emile Durkheim, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, PUF, Paris, 1912, p.56.

4 Enquéte menée auprés de Frangois Vidailhet de Pouy, Bareilles, né en 1936 le 02/04/2008 in Petiteau FE, Contes,
légendes et récits de la vallée du Louron et des Bareilles, éditions Sutton, Saint Cyr-sur-Loire, 2009.

5 Mentionnons particulierement le dieu du rocher Arixon signalé a Loudenvielle au lieu dit « Sarrat de peyra » ainsi
qu’a Estarvielle avec la « pierre de Carixo » in Sacaze J., Inscriptions antiques des Pyrénées, Imp. Privat, Toulouse, 1892,
pp. 484-486.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES  Frantz E. Petiteau ‘ 226



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

asconne, « templa » (« templar » en graphie normalisée) veut dire « tertre; versant, pente d’un coteau »°.
I I I

Méme si « L’Aquitaine manifesta, tout au long de |'époque romaine, un particularisme puissant et
conserva dans les vallées pyrénéennes surtout, une forte identité culturelle » comme le rappelle justement
I'archéologue Jean-Luc Schenck’. Ces vallées montagneuses se prétent a cette dialectique « monde humain/
monde surnaturel », le monde du bas au monde du haut.

Ce partage de I'espace apparait aussi dans un autre exemple en vallée d’Aure aux Quatre-Véziaux d’Aure.
Sur le vieux chemin conduisant a la Hourquette, la croix de fer érigée sur un rocher, limitait le lieu des prats
tardious [les « prés tardifs » que I’'on fauchait tardivement dans la saison]. Les « lop carous e brouchis »
[loup-garou et les sorciers] s’y donnaient rendez-vous®. On disait aussi a Ancizan : « Brouches e brouchis
qgue van dansar au Prats Tardious »°. Ces « Prés tardifs » apparaissaient alors comme un locum incertum,
un lieu sans retour avec I'autre monde tout comme a |'extérieur de Trachére ol les brouches [sorcieres] se

réunissaient pour danser dans un pré°,

La Croix de Fer, Hourquette d’Ancizan.

6 Cf templér, tepér, tembelh de méme sens : coteau abrupt, versant gazonné ou non. « eth soum de templa » (« Eth
som deth templar », c’est le sommet du versant).

7 Jean-Luc Schenck, 1998.

8 Enquéte menée auprés de Joseph Roger d’Ancizan in Petiteau FE, Contes, Iégendes et récits de la vallée d’Aure,
éditions Sutton, Saint Cyr-sur-Loire, 2006.

9 Enquéte menée auprés Bernard Trey, d’Ancizan in Petiteau FE, op. cit., 2006.

10 Enquéte menée auprés Jeanne Gailhard, née Aspe, native de Tramezaygues in Petiteau FE, ibidem, 2006.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES Frantz E. Petiteau ' 227



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Prés du Pont d’Estagnon dans le Louron, on craignait de rencontrer le soir « era canhota blanca ». Cette
petite chienne blanche n’avait rien de sympathique « & Loudenvielle, la ou il y a maintenant le barrage
du lac, sur le pont d’Estagnon, ils disaient qu’il y avait la canhoto qui sortait le soir quand les gens
passaient... dans le rocher. Elles les épouvantaient ». Décrite comme un esprit caché dans le rocher, on
disait « attentiou, quoan bous passa, que poudiera sortir era canheto »''. Quand les gens rentraient du bal,
ils passaient rapidement sur le pont d’Estagnon par crainte de la croiser. Les lieux humides situés pres de
gouffres favorisaient les croyances a d’épouvantables esprits. L'apparition de cet esprit néfaste fait penser
a la fonction psychopompe du chien. Lié a la mort, la petite chienne blanche pourrait évoquer un résidu

d’antiques croyances comme bon nombre de divinités indigetes devenus croquemitaines pour les enfants.

Lai Pragyses | B

E ' - = i -
&
ne LITTE TS R Lol &9 Ty wlprgnnn 5 LI EBS VS0

Carte postale « Gorge et pont d’Estagnon N°65 », début XX¢ siecle

A Saubissan en vallée d’Aure en particulier, on avisait les enfants de ne pas monter sur une grosse pierre
qui bougeait car « Quate Ueilhs & Maula Barbe » pouvaient en sortir. Cet énigmatique Quatre yeux, peut

étre un Chronos!? pourrait avoir sans doute un lien avec une référence de I’Antiquité Argos Panoptés qui

11 Petiteau FE, Contes, Iégendes et récits de la vallée du Louron et des Bareilles, éditions Sutton, Saint Cyr-sur-Loire,
2009, p.59.

12 Pour ces Quatre Yeux on retrouve un lien avec un célébre dieu de la mythologie de I’Antiquité « (...) le Dieu Taaut
fit aussi le portrait des autres Dieux, de Saturne ou Chronos, de Dagon, etc. pour en former les caractéres sacrés des
Lettres. Pour « signe » de Royauté, il donna & Chronos quatre yeux, deux devant & deux derriére. De ces quatre yeux,
deux se fermoient pendant que les deux autres veilloient » cité dans Banier (M. I'abbé, Antoine), La mythologie et les
fables expliquées par I’histoire, Tome Premier, Paris, 1738, p.91.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES  Frantz E. Petiteau ' 228



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

posséde une vue extraordinaire puisqu'il est doté de quatre yeux ou plus!3. Avec « celui qui voit tout »,
rappelons que Mulat Barbe (connu a Gédre) est paradoxalement frappé de cécité. Ses fils I'avertissent d’un
phénomene extraordinaire, la neige qui tombe pour la premiere fois. A son contact il expire en s’écriant :
« Christiandat arrenhe », (Que le christianisme regne)'*. Quate Ueilhs & Maula Barbe sont devenus des
noms qui font peur de la fin du XIXe® siécle surtout dans les endroits dangereux comme une pierre qui
tremble sous le poids d’enfants. C’est également le cas aussi pour Tantugou qui est apercu par des bergers
sur les hauteurs entre le Larboust et le Louron (Germ) : « Que bou égalément récounégut pér éts pastous
én oue béroye ballée, couchat sus u roucheé »' ou il est parfois se couche sur un rocher. Evidemment il
n‘est devenu avec le temps qu’une espéece de croque mitaine pour effrayer les enfants. A son évocation,
les enfants obéissaient. Les parents leur racontaient que Tantugou rédait autour des lacs de Nére dans le
val d’Aube, pour s’emparer des enfants qui venaient y pécher, les emporter dans sa grotte et les dévorer.
Les enfants en Bigorre a Gerde prés de Bagnéres-de-Bigorre étaient aussi terrifiés au seul nom de la vieille
Maria Spugue dont I'antre se trouvait dans la grotte de Maria Spugue au lieu dit Castet!®. Que ce soit en
Aure, Louron ou Bigorre, ces lointains étres mythiques pyrénéens ont été enfouis avec la stratigraphie des

siecles, a I'image de Quate Ueilhs é Maula Barbe sous une pierre.

Croix a Lancon sur la route d'Ilhan.

13 Meulder M., Quelques paralléles entre les mythes grecs de Persée et celte de Lugh, Mémoires de la Société Belge
d’Etudes Celtiques, n°37, Bruxelles, 2015, p.46.

14  Ravier X., « Mythologie bigourdane et procés mythologique, Sur les approches mises en ceuvre dans les temps
romantiques », in Claire Torreilles et Marie-Jeanne Verny (dir.), Contes e Cants, Les recueils de littérature orale en pays
d’oc, XIXe et XX siécles, Estudis occitans, Presses universitaires de la Méditerranée, Montpellier, 2004, p.39-58.

15 Archives départementales des Hautes-Pyrénées, T.383 n°162, monographie de Germ, Instituteur Pecantet, 1887,
page 10.

16 Informateur Nadette Colnot née Bérut a Gerde en 1956 de Bagneéres-de-Bigorre. Enquéte non publiée.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES  Frantz E. Petiteau ‘ 229



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Rochers ou pierres de contact agissent comme un moyen de médiation vers le surnaturel comme le
font souvent les récits d’apparition ou d’invention miraculeuse d'images mariales!’. Il faut aussi surtout

christianiser les lointains souvenirs dans une mémoire pastorale.

Le cromlech du Port de Pierrefitte

Dans la vallée des Bareilles, nous avons un toponyme intéressant : celui de Peyro Fitto. Ce lieu de « Peyra
Hitta » (en gascon) sépare les vallées d’Oueil de Bareilles, sommet du Mont Né. La tradition orale rapporte
que le Col de Peyrehitte et ses pierres dressées'® pres du lac « eth gourc » doit son nom a une légende :
« c’était une bergére qui gardait ses moutons et puis Dieu est passé par la et il lui a dit : « méme si tu
entends du bruit, ne te retourne pas. Il y eut un grand bruit et il a fait le lac. La bergére s’est retournée et
a été transformée en pierre. (...) parce que cette pierre est un peu penchée et tout autour il y a des pierres

rondes, c’est ce qui représentent les moutons »1°,

Pourtant si le souhait est de pénétrer dans la légende pléniére, une analyse régressive ne suffit plus et
il faut donc interroger les textes. Les versions s’enrichissent au fur et a mesure que les témoignages
remontent dans le temps. Dans les sources écrites, la pierre qui sert de limite entre les Bareilles et Bourg

d’Oueil (entre les départements des Hautes-Pyrénées et Haute-Garonne) était une bergére avec son capulet

17 Cf. par exemple M D. Fabre, « L'ours, la Vierge et le taureau », Ethnologie frangaise XXIII, 1993, 1, pp. 9-19.

18 Coutil L., « Les monuments mégalithiques des environs de Luchon (Haute-Garonne) », Bulletin de la Société
préhistorique de France, 1923, Volume 20, n°12, pp. 352-360. Notons aussi que le menhir a été victime d’une pelleteuse
de la DDE en 1982. Ce sont les villageois de Bourg d’Oueil qui décidérent de le remettre en place.

19 Enquéte auprés de Frangois Vidailhet de Pouy, in Petiteau FE, op. cit., 2009.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES  Frantz E. Petiteau ‘ 230



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

pétrifiée d’ou son nom de « Peyre dera Ouelhére »?°. Cependant l'instituteur de Pouy au XIXe siecle nous en
dit plus : « quelques bergers étaient occupés a garder les brebis sur la montagne pres du col de Pierrefitte.

C’étaient des gens pervers et corrompus.

Vers la fin de la journée, une nuée lumineuse les enveloppa tout a coup et deux hommes leur apparurent.
C’étaient Jésus et Saint Pierre. Aprés leur avoir reproché sévérement leur mauvaise conduite Notre Seigneur
ajouta: « Que la justice de Dieu le fasse » et aussitét les bergers furent pétrifiés. Un seul fut épargné. C'était
une jeune fille qui ne s’était point lié a la conversation de ses camarades et qui n‘avait prété qu’une attention
vague a leurs propos immoraux. Notre Seigneur lui ordonna de se retirer et de ne point se retourner quoi qu’elle
puisse entendre. La bergere partit mais quelques instants apres, entendant derriere elle un bruit épouvantable,

elle tourna la téte et aussitét elle fut transformée en une pierre appelée depuis lors la bergére »%'.

La version de son homologue de Gedre (actuel village de Bareille) dit : « Dieu et Saint Pierre auraient quitté
le ciel pour visiter Bareilles a une certaine époque passée il y a bien longtemps. Dans un quartier du nom de
Pierrefitte des bergers tenurent [sic] des propos impies ; une bergére les conjurait de se taire ; elle n’était
point écoutée. Soudain le ciel s‘lassombrit et Dieu, accompagné de saint Pierre, chatia vertement ces impies
et la pieuse bergére par I'ordre de Dieu s’éloigna ; elle ne devait pas regarder derriere elle ; tout a coup un
bruit insolite se fait entendre la bergére effrayée s’y retourne ; aussitét elle est changée non en une statue

de sel mais de pierre que I’habitant de Bareilles montre encore »?2.

Doit-on assimiler ces « propos impies » a I'ancienne religion paienne ? Les pierres représentant les traces
de ce paganisme. La référence a la Bible, support de I'ordre moral religieux, révéle une transformation de
I'univers social a un moment donné. Cette innovation a bouleversé un systéme d’une société traditionnelle.
En assimilant I'introduction d’un nouveau culte, I'acculturation a modifié un modéle en le recomposant.
Eugene Cordier (1823-1870) rapporte une version similaire sur le lac ou dit-il « sur la route de Bordeéres a
Luchon, un lac devrait son origine a I'apétre saint Pierre : insulté par des bergers qui excitaient leurs chiens
contre lui, il noya leurs cabanes ; bergers, chiens et moutons furent changés en rochers, qui conservent

encore la mémoire de cet événement »23. Enfin de |'autre coté, laissons I'instituteur de Bourg-d’'Oueil faire

20 Archives Départementales des Hautes-Pyrénées, fonds Marsan, 6 J. Isaure Gratacos a particulierement étudié le
menhir blanc anthropomorphique dans Fées et gestes : femmes pyrénéennes : un statut social exceptionnel en Europe,
éditions Privat, Toulouse, 1987, p. 40 et p.47.

21 Archives Départementales des Hautes-Pyrénées, T. 381 n°53 bis, monographie de Pouy, Instituteur J.M Serres, 12
avril 1887, pp.12-13.

22 Archives Départementales des Hautes-Pyrénées, T. 381 n°53, monographie de Bareille, Instituteur Rumeau, 1887,
p.14.

23 Archives Départementales de la Haute-Garonne, BR-4° 119, monographie de Bourg-d’Oueil, instituteur Serres, 1¢
mai 1886.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES Frantz E. Petiteau ‘ 231



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

le récit du légendaire col, méme si toutes les pierres dressées ne sont pas celtes : « Sur le col de Pierrefitte
est une énorme pierre plantée en terre et servant autrefois d’autel aux Celtes ; a droite, a quatre métres de
distance, sont plusieurs autres petites pierres arrangées symétriquement ; d’autres pierres semblables se
trouvaient vers la gauche, a méme distance, mais la plupart ont disparu. On croit qu’un cimetiére Gaulois
existait autour. D’apres une tradition, le Christ traversait un jour le col ; il rencontra la un berger gardant
son troupeau et lui demanda du pain ; I'aumdne lui fut brutalement refusée et le berger excita son chien
contre Jésus. Celui-ci, indigné, le maudit : le chien et le berger furent transformés en pierres, et la pierre
principale n’est connue dans le pays que sous le nom de « 'Homme de Pierrefitte ». A droite, on rencontre
une grotte profonde ; personne n‘est descendu jusqu‘au fond, mais quand on y jette une pierre on l'entend

rouler pendant assez longtemps ; c’était, croyons-nous, une retraite ot se réfugiaient les druides »%.

Nous sommes dans un récit typique de l'instituteur de I’école de la Troisieme République (1870-1914).
Nous avons affaire a I'affirmation « Nos ancétres les Gaulois », expression utilisée pour évoquer la Gaule
indépendante. Elle sous-tendait notamment le récit de I'histoire de France dans les manuels scolaires de la
Troisiéme République. Laissons-la ces interprétations pseudo savantes sur les celtes.

Calhau d’Arriba-Pardin, Poubeau (Larboust)

24 Ibidem

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES  Frantz E. Petiteau ' 232



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Le récit est aussi influencé fortement par la mythologie chrétienne. Les punitions divines sont des contes
répandus. Le paganisme reprouvé par I’Eglise est une histoire de malentendu ol chacun y trouva finalement
son compte. L'organisation du calendrier chrétien aurait été fixée durant I’Antiquité tardive. Pourtant,
certains rites dans les montagnes ont été christianisés. Ces récupérations ont fini de faire oublier les
divinités originelles. Les constructions des églises en Larboust ou en Louron ont souvent intégré les ex-voto
antiques dans leurs murs marquant la volonté de ne pas renier les croyances des aieux. Pour celles qui
les présentent, ces intégrations montrent aussi la progression dans le cheminement de la foi. L'extérieur
expose en quelque sorte les traces des anciennes religions paiennes sans pour autant renier leur caractere
sacré. Toutefois bon nombre de ces remplois étaient masqués par les enduits. De telles réutilisations
n‘autorisent pas trop a discourir sur les agissements des anciens. Pour délimiter les différents territoires,
des pierres furent érigées. La « Peyre-Hitte » entre les quartiers de montagnes d’Azet et d’Adervielle porta

une croix sculptée en bas relief car la croix de fer fut souvent victime de la foudre.

Au XIXe siécle, de passage dans le Larboust voisin du Louron, Julien Sacaze décrit des rites particuliers pres
du Calhau d’Arriba-Pardin : « Les rites de cette féte nocturne qu’on célébrait encore il y a une trentaine
d‘années, et qu’on nommait la féte gagnolis, blessent trop la décence pour que je les décrive avec tous
les détails. Les hommes de Poubeau, 4gés a présent de cinquante ans, ont tous ou presque tous pris part
a cette étrange cérémonie, notamment Julien Nard, Jean Nard, son frere, et Félix Bourdette. Le vieux
Mariette, surnommeé Bridés dé her, était fort réputé pour le zéle qu’il déployait dans la féte de gagnolis ! »%>.
Selon les érudits du XIXe siecle le mot gascon gagnolis « signifie cris, aboiements du chien. Gagnoula veut
dire aboyer »%. Mais « aboyer, miauler » se dit « nhaular » (« gnawla »)?’, cette variante avec un « ga »
devant provient peut étre de « can-nhaulis » ou « can-nhaular » pour distinguer du miaulement ? Ce rocher
comporte d’ailleurs d’autres aspects qui le relient au culte de la fécondité : une pierre phallique trénait sur
sa sommité. Une croix fleurdelisée portant la date de 1887 a remplacé cette pierre. Certains prétendent a

des «contacts» pour les femmes en mal d’enfant.?®

25 Sacaze J., « Le culte des pierres », Bulletin de la Société d’anthropologie de Paris, 1879, p.167. Serge Brunet I'a
évoqué dans son excellent ouvrage Les prétres des montagnes: la vie, la mort, la foi dans les Pyrénées centrales sous
I’Ancien Régime : Val d’Aran et diocése de Comminges, PyréGraph, Aspet, 2001, p.31.

26  Bulletins et mémoires de Société d’anthropologie de Paris, Centre de recherches anthropologiques, 1878, p.242.
27 Mot qui peut étre prononcé « nholar » (« gnoula »). Dans le Dictionnaire du béarnais et du gascon modernes, 3¢
édition complétée, en 1 volume, CNRS (1980) de Simin Palay, on trouve « gagnoula (Gers) : Geindre, faire entendre des
cris plaintifs en parlant du chien. Peut-étre déformation de cagnoula. Rad. c4. Augm. ganhouleja, cagniscla, cagniula:
Action du chien qui hurle; pousser des cris plaintifs » et dans le Dictionnaire frangais-gascon des notions aux mots,
Collection Etudes romanes, éditions universitaires du Sud, 1993 de Jean-Francgois Estalenx, on trouve « cri plaintif :
escagnisclat, escagnisclade, escagniulat, escagniulade plainte apeurée de chien ou hurlement : esganiglet, cagnisclet,
cagnisclére, cagniuladis, cagniulére, escagnisclet, escagnisclade aboyer par peur ou par douleur : escaniscla, escagniscla,
gniula; argnaula, argniula ». Merci a Francis Beigbeder pour les informations complémentaires.

28 1l est également dit que les couples se donnaient des rendez-vous nocturnes prés du rocher.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES  Frantz E. Petiteau ‘ 233



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

De telles pratiques comme les frottements des femmes sur la pierre de fertilité prés de I'église d’Anéran en
Louron traduisent des rites ancestraux. L'Eglise toléra & demi-mots certaines pratiques d’un autre age et
christianisa les pierres symbolisant les cultes anciens comme celles servant de bornes (appelées localement

« termes » en référence aux antiques déités).

Dans une mesure relative, I'Eglise participa pourtant & ce syncrétisme & travers des pratiques rituelles
comme la vénération de reliques (en particulier les reliques de Saint Calixte a Cazaux-Frechet et surtout
les reliques de Saint Mercurial dans un tombeau de pierre) ou des rites proches de la circambulation. Avec
cette derniére, le passage sous les reliques de tel ou tel saint garantissait I'acte de guérison. Intercédé, le
saint avait la faveur de guérir de la folie : « On menait autrefois en dévotion en I’"honneur de Saint Mercurial
a Vielle-Louron. - Il est rapporté qu’on y guérissait de la folie. — Il m’a été rapporté qu’une famille, venue
du cété de la plaine y conduisit un enfant atteint d’aliénation pour tenter de le guérir. L’enfant ayant mis les
pieds sur les limites du territoire de Vielle s’écria : « Maintenant nous y sommes ». On le fit passer plusieurs
fois autour du tombeau .... ; sa guérison s’opéra, plus tard sans doute : mais ce qu’il y a de positif, c’est
que cette famille dota I’église de cadeaux en linge, candélabre et autres présents »%°,

C’est surtout a I'extérieur des édifices que I'on trouve dans les pierres des marques de saints comme celle
de sainte Catherine en Aure. A Guchen, on racontait les disputes incessantes entre saint Félix, patron de
I’église d’Aulon, et sainte Catherine d’Alexandrie, patronne du lieu. Jusqu’au jour ou les deux saints en
vinrent aux mains. Sainte Catherine, trés énervée, voulut donner un coup de pied aux fesses de saint
Félix qui la narguait. Furieuse, elle s’élanga un peu trop précipitamment et saint Félix esquiva le coup mal
placé. Le pied de la sainte de Guchen atterrit sur un rocher qui en portait encore la marque dans les années
1990%°. Une autre version raconte que sainte Catherine devait étre la patronne de la paroisse d’Aulon, mais
arrétée par la neige et I'éprouvante montée vers Aulon, son sabot se brisa dans un rocher. Alors elle y vit
un signe et dit que la volonté divine avait d(i se manifester et qu’elle devait étre la patronne de la paroisse
de Guchen3!.

Nous avons recensé diverses traces comme celles de Saint Germes de Vignec. Selon la tradition locale,
en tuant un serpent, saint Germes aurait laissé I'empreinte de son sabot dans un rocher. Encore a

Estensan, Saint Michel est le patron titulaire de I’'église d’Estensan, sainte Anne est la patronne du hameau

29 Archives Départementales des Hautes-Pyrénées, T.387 n°378, monographie de Vielle-Louron, Instituteur Guillaume
Gay, 12 avril 1887, p. 18.

30 300 métres au-dessous du pont de Ribes, vieux chemin d’Aulon. Informateurs : Louis et Jacques Trey, de Guchen
in Petiteau FE, idem, 2006.

31 Enquéte aupres de Lily Pocino, de Guchen in Petiteau FE, idem, 2006.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES  Frantz E. Petiteau ‘ 234



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

d’Estensagnet. Quant a saint Cyr et sainte Judith, ils sont les patrons de la paroisse d’Estensan. Mais sur
la colline qui domine le village d’Estensan, un rocher garde les empreintes des pieds et du baton de saint
Pierre. La légende rapporte que saint Pierre aurait sauté depuis Mont dans le Louron et par un autre saut
serait arrivé a Soulan32, Plus haut Saint Mamet (sent Mumédo) d’Azet avait sauté de Soulan a cet endroit
qui prit le nom du saint : « plo de sen Mumédo ». La dalle fut marquée par les empreintes de pieds du saut
et du baton3.

Les pierres conservent également la trace d’événements tragiques. Sur I'ancien chemin de la Hourquette,
une croix gravée dans le schiste commémorait le viol et le meurtre d’une jeune fille3*. Le rocher fut détruit
quand on ouvrit la route. On raconte que le meurtrier, pris de remords, fit ériger une croix a Arreau
(aujourd’hui au pré commun) tournée vers la montagne. Une fois, on la déplaca. Sa nouvelle orientation fut

sans doute une insulte a la mémoire du meurtre. La croix se retourna alors d’elle-méme vers la montagne?®.

La croix de Vermeil, Caddeilhan-Trachére (Aure)

32 Archives Départementales des Hautes-Pyrénées, 6 ], fonds Marsan F

33 Enquéte Joseph Cremona auprés de Francois Vic, d’Azet.

34 Enquéte auprés d'Henri Sarriac, de Guchen, « d‘apreés ce que lui avait raconté Jeanne Cazala » in Petiteau FE, ibidem,
2006.

35 Enquéte aupres de X, d’Arreau.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES Franitz E. Petiteau ' 235



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Mentionnons encore la croix de Vermeil, sculptée dans le schiste sur la vieille voie de la vallée entre
Trachére et Tramezaygues, rive gauche de la Neste d’Aure. Cette croix aurait été la limite ol les Sarrasins
furent repoussés®®. Appelée aussi la croix de Vermeil*’, quelques-uns pensent qu’elle aurait été la limite
avec I’Aragon?®, Une autre tradition locale rapporte que cette sculpture commémorerait la mort d’'un Anglais
tué par une fléche tirée depuis l'autre versant de la vallée, depuis le lieu de Caneilles®. On dit aussi qu'il

s’agirait du souvenir d’'une bergére qui serait morte a cet endroit.

Lithographie «Chapelle de Pene Taillade, vallée d’Aure [Cadéac]»,

Souvenir des Pyrénées, Paris, début XIXe siécle.

Les falaises peuvent étre aussi des lieux marqués du sacré. L'origine de Péne-Tailhade comme Bourisp
ou Méyabat est due a un bovidé. Un berger qui gardait ses vaches remarqua que l’'une d’elles léchait
longuement un objet. S’étant approché, il vit que cet objet était une statue de Notre-Dame-de-Pitié. Une
variante nous dit que, par ses beuglements, la vache aurait fait découvrir la statue dans un buisson. La
statue, portée a I'église paroissiale, revint d’elle-méme au lieu ou elle avait été trouvée. Ce fut la volonté de

36 Enquéte auprés de Jean Brun, de Cadeilhan-Trachére in Petiteau FE, idem, 2006.

37 Enquéte aupres de Jean Esquerre, de Cadeilhan-Trachére in Petiteau FE, idem, 2006.

38 Ibidem.

39 Enquéte aupres d’Yvon Petiteau d’aprés des souvenirs d’anciens in Petiteau FE, idem, 2006.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES Frantz E. Petiteau ' 236



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

la Sainte Vierge d'étre honorée a cet endroit. Une vieille tradition raconte que la Neste formait, au-dessus
de Cadéac, un lac dont les eaux étaient retenues par le rocher qui porte la chapelle. Un colosse ouvrit de

ses propres mains le verrou. Par cette entaille, I'écoulement se fit en une gigantesque cascade.
La sacralité du lieu repose sur un prétendu passé merveilleux et surnaturel.

Une autre version situe l'action au IXesiecle : « L’hiver de 860 fut exceptionnellement rigoureux ; la neige
s’étendit sur la vallée plus épaisse que de coutume, le printemps fut pluvieux et chaud et, au moment de la
débéacle, les glaces, s‘lamoncelant au goulet inférieur du lac, occasionnerent une crue énorme. Se rappelant
par tradition la catastrophe dont leurs aieux avaient été les témoins et les victimes, les habitants de
Cadéac se mirent en priéres, et implorérent l'intercession de Notre-Dame-des-Flots : les Sarrasins [furent]
rappelés de l'autre cété des monts par la guerre civile ; les Normands que la disette empéchait d’aller plus
avant s’éloignérent ; les banquises passérent par-dessus la cascade, les rochers délités s’effondrérent
progressivement et sans secousse : le pays se trouva ainsi délivré de tous les dangers imminents qui
avaient failli causer sa ruine. Reconnaissants, les habitants de Cadéac allérent solennellement en leur
paroisse adresser leurs actions de gridce a la Vierge. Mais, le lendemain lundi, un berger raconta a son
maitre qu’une brebis de son troupeau appartenant a la maison Péré se séparait quotidiennement des autres
brebis pour se retirer sur le bord du précipice qui domine la Neste en amont du village. On la suivit, et quelle
ne fut pas la stupéfaction des habitants en la trouvant occupée a lécher les pieds d’une statue de la Vierge
tenant le Sauveur dans ses bras. Toute la paroisse, avertie de ce prodige, se rendit en procession sur les
lieux et la statue miraculeuse fut portée en grande pompe a I’église. Le lendemain, nouvelle surprise, la
statue avait disparu de I'autel ot on I'avait placée et se retrouva debout sur le rocher. Derechef transportée
a l'église, elle en disparut la nuit méme de facon similaire. Toute la population comprit que la volonté de la
Vierge était d’avoir sa statue a la pointe méme de la roche devant laquelle étaient passés les événements
gue nous venons de rappeler. La piété des fidéles y érigea une petite chapelle qui servit de sanctuaire a
la statue miraculeuse et on l'appela la chapelle de Péne-Tailhade, ce qui signifie en patois [sic], roche ou

montagne coupée »*.

La découverte d’une statue a l'effigie de la Vierge demeure un fait courant dans les vallées d’Aure et de
Louron : Cadéac, Bourisp, Méyabat,etc.*! Il rappelle le chapiteau historié du portail de I’église de Cadéac

avec le supplice de saint Saturnin (saint Sernin) tiré par un taureau ou encore |'épisode de l'aiguillon de

40 Lettre de Limon Arséne publiée dans L’Ere nouvelle, 37¢ année, n° 201, 26 ao(t 1887.
41 La statue de saint Michel de Bazus aurait été découverte également par un beeuf, d’aprés I'enquéte réalisée aupreés
de monsieur Bertrand de Benque d’Agut a Bazus-Aure, le 24 novembre 2008.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES Frantz E. Petiteau ‘ 237



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Saint Exupéere d’Arreau. Dans le méme diocese de Comminges, le Haut-Louron n’est pas épargné par ce
phénoméne taurin qui est peut étre lié a sa christianisation ? Le rocher de la Chapelle d’Artiguelongue
porterait encore les empreintes d'un pied de beeuf.

Les Pyrénées centrales offrent un champ de recherches qui nous laisse souvent sur notre faim. Conscient du
probléme paradigmatique - parce qu’il concerne des visions du monde - « les pierres sacrées » soulévent
encore des questions ; comme |’écrivaient Julien Sacaze et Edouard Piette en 1877 : « il est trés difficile
d’expliquer les mythes d’autrefois, quand on n’‘a pour le faire que des monuments muets, sans histoire,

sans inscription et sans légende »*2,

Bloc erratique, Arreau, septembre 1881.
Auteur: Trutat, Eugéne (1840-1910), 1881. Source: Bibliothéque municipale de Toulouse, TRU B 269.

42 Piette E., Sacaze J., « Sur la Montagne d’Espiaup », Bulletin de la Société d’anthropologie de Paris, 1877, Volume
12, Numéro 1, pp. 225-251 cité a la page 39.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES Franitz E. Petiteau ' 238



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Bibliographie

Montagnes sacrées d’Europe, actes du colloque « Religion et montagnes » (Tarbes, 30 mai-2 juin 2002),
textes réunis et publiés par Serge Brunet, Dominique Julia et Nicole Lemaitre. Publications de la Sorbonne,
Paris, 2005.

ALBERT Jean-Pierre (2000), « Des formes sensibles de la religion », Archives de Sciences Sociales des
Religions n°111, juillet-septembre, p. 111-123.

ALBERT Jean-Pierre (2009), « Le surnaturel : un concept pour les sciences sociales? », Archives de sciences
sociales des religions, 145, 147-159.

ALMAGRO-GORBEA Martin (2015), « Sacra Saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de adivinacion de la
Hispania Celtica Propitiatory and Divination ‘Sacred Rocks’ in Celtic Iberia », Estudos Arqueoldgicos de
Oeiras, volume 22, p.329-410.

BEYRIE Agitxu, Fabre Jean-Marc, Sablayrolles Robert (2000), « Les hommes du fer du dieu Ageio :
exploitation antique du fer dans les Hautes-Baronnies (Hautes-Pyrénées) », Gallia, t. 57, p. 37-52.

BRUNET Serge (2001), Les prétres des montagnes: la vie, la mort, la foi dans les Pyrénées centrales sous
I’Ancien Régime : Val d’Aran et diocése de Comminges, PyréGraph, Aspet.

COUTIL Léon (1923), « Les monuments mégalithiques des environs de Luchon (Haute-Garonne) », Bulletin
de la Société préhistorique de France, Volume 20, n°12, p. 352-360.

FABRE Georges (1993), « Les divinités indigénes en Aquitaine méridionale sous I'empire romain », in Mayer
M., Religio Deorum, Actas del coloquio internacional de epigrafia, Culto y sociedad en Occidente, Tarragone,
6-8 octobre 1988, Sabadell, p. 177-191.

GRATACOS Isaure (1987), Fées et gestes : femmes pyrénéennes : un statut social exceptionnel en Europe,
éditions Privat, Toulouse.

LE NAIL Jean-Frangois (2003), « Linscription de Rebouc au dieu Ageion », Sarrancolin, éléments d’histoire et

archéologie, Association Guillaume Mauran, Tarbes, 2004, extrait de Revue de Comminges et des Pyrénées
Centrales, tome CXIX, n°3, p.327-328.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES  Frantz E. Petiteau ‘ 239



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

PETITEAU Frantz-E. (2006), Contes, /égendes et récits de la vallée d’Aure, éditions Sutton, Saint Cyr-sur-
Loire.

PETITEAU Frantz-E. (2009), Contes, légendes et récits de la vallée du Louron et des Bareilles, éditions
Sutton, Saint Cyr-sur-Loire.

SACAZE Julien (1892), Inscriptions antiques des Pyrénées, Imp. Privat, Toulouse.
SACAZE Julien (1879), « Le culte des pierres », Bulletin de la Société d’anthropologie de Paris.

SACAZE Julien, PIETTE Edouard (1877), « La Montagne d’Espiaup », Bulletin de la Société d’Anthropologie
de Paris, 31 p.

SACAZE Julien (1879), « Le culte des pierres dans le pays de Luchon », Association frangaise pour
I'avancement des sciences. Congrés de Paris, 1878. Paris, AFAS.

Ces deux ouvrages ont été réédités par Frantz-E. Petiteau (2009) en un volume par Lacour, Rediviva,
Nimes.

SCHENCK-DAVID Jean-Luc (2005), L’archéologie de trois sanctuaires des Pyrénées centrales. Contribution a
I"étude des religions antiques de la cité des Convenes, Musée archéologique, Saint Bertand-de-Comminges.

RAVIER Xavier (1986), Le récit mythologique en Haute Bigorre), Edisud, Aix-en-Provence.

RAVIER Xavier (2004), « Mythologie bigourdane et procés mythologique, Sur les approches mises en
ceuvre dans les temps romantiques », in Claire Torreilles et Marie-Jeanne Verny (dir.), Contes e Cants, Les
recueils de littérature orale en pays d’oc, XIXe et XX¢ siécles, Estudis occitans, Presses universitaires de la
Méditerranée, Montpellier, p.39-58.

VERNANT Jean-Pierre (1999), L’univers, les dieux, les hommes. Récits grecs des origines, Seuil, Paris.

LAS PIEDRAS SAGRADAS EN EL PIRINEO CENTRAL FRANCES  Frantz E. Petiteau ‘ 240



IEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES
(ZONA CENTRAL PIRENAICA)

Isaure Gratacos
(Universidad de Toulouse)

(traduccion del texto francés al castellano con la ayuda de Pilar Espagnol - Manonelles)

Las variables - o las divergencias - entre las definiciones del objeto sagrado, sea la definicién comun o las
definiciones dadas en los trabajos antropoldgicos como los de Mircea Eliade por ejemplo, dejan aparecer
una constante: la dualidad del objeto sagrado. Asi, una piedra sagrada es una piedra, pero algo mas que

una piedra.

Esto puede parecer una paradoja, pero el consenso brota mas facilmente sobre la definicién de este «algo
mas» que sobre la aparencia de la piedra. Mas facilmente sobre el significado que sobre el significante. En
efecto, acerca de este “algo mas”, generalmente se pone de acuerdo sobre el hecho que la mitificacion de la
piedra puede ser sea en forma de etiologia, sea con la atribucidon de un conjunto de poderes o de virtudes.
¢Pero, que de la piedra ella misma? Para los pueblos de los Pirineos, que distingue en aparencia una piedra
sagrada de una piedra que no lo es? ¢Cual es el sefial que ademas de la realidad fisica de la piedra la indica
como una piedra sagrada? Y en primer lugar, cabe preguntarse si existe una sefial que permite de dar a tal

o tal piedra virtudes intrinsecas...

Los datos estadisticos recogidos gracias a investigaciones cruzadas y comparadas de ethnologia vy
archeologia, pueden darnos algunos elementos de repuesta , por lo menos para la vertiente norte de la

area vascona de los Pirineos.

En el siglo diez y nueve en los Pirineos central y occidental, algunos eruditos con mirada curiosa habian

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos . 241



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

descubierto algunas piedras que la tradicion popular daba como teniendo ciertas virtudes(pienso en Gourdon,
Sacaze o Piette) Por intentar de establecer constantes y variables , he afiadido a estos datos bibliograficos
el resultado de mis propias investigaciones hechas gracias a la busqueda ethnoldgica que hago en la zona

central (desde hace cuarenta afnos) y también gracias a un trabajo de recogida e investigacion archeoldgica.

Asi aparece que existen dos grandes grupos de piedras sagradas: el de las piedras moviles, estas piedras
que se pueden llevar consigo, que se van a buscar en un lugar donde estan depositadas habitualmente
para llevarlas en otro lugar donde seran operacionales como propagadoras de poderes dentro de una accién
pragmatica bien definida. Es, por ejemplo, el caso de “piedras de rayo” que son hachas neoliticas o del
Bronze. Dan buena suerte y tienen virtudes contra el fuego del cielo para el lugar donde se depositan. Es
también el caso por “peiros de pigote”, pequefias hachas neoliticas o protohistéricas, que la gente atacaba al
cuello de las vacas para protegerlas de la enfermedad. Altares votivos romanos, pequefios y algo pesados,
fueron también a veces recogidos, como en el Monte Sacom, cerca de Saint Bertrand de Comminges : al fin
del siglo diez y nueve, en el Nistos, Sacaze nos dice que les daban golpes de latigos para que llueva. (1)
Les podian también poner en el agua de “/‘arriu” vecino hasta los afios 1910 (Mis investigaciones proprias
solo me han dado memoria - y actualidad - de magia imitativa con estatuas de santos o santas de madera

que se empapan pues de agua.)

El segundo grupo, que es el grupo principal, es el de las piedras inmdviles, in sitl o fijas, como megalitos
aislados, o conjunto de piedras, o sitios globales como, por ejemplo, el inmenso yacimiento arqueoldgico
de Beret (Alto Aran. ( Descubierta y primer inventario en 2004) (foto 1) ( 2 -3)

Sin embargo, hay piedras sagradas de dimensién moderada que fueron transportables , pero que ya no
lo son. Es el caso con las piedras gravadas neoliticas o proto - histéricas o con algunos altares votivos
romanos que fueron cristianizados por integracion en la area cristiana y que fueron fijados con cemento en
las paredes de las iglesias (foto 2) Hay que decir que si la Iglesia tuvo la necesidad de cristianizarlas, es
porque estas piedras eran ya objetos de sacralizacion. Por consecuencia, aunque integradas en las paredes

de las iglesias, continuaron a ser objetos de rituales por parte de poblacion local.

La utilizaciéon de nuevo de piedras sagradas proto — histéricas (foto 3) durante los tiempos histéricos no
esta solo un hecho de cristianizacion. En la alta Edad Media, en medio de las piedras que bordean los
senderos, fueron incluidas de vez en cuando piedras mas antiguas llevando un grabado Unico de factura

muy neolitica: sub-circular, con punteado profundo. (foto 4. Descubierta 2014)

Las funciones de estos dos grupos de piedras - mdviles y inmdviles - son diferentes. Las piedras moéviles que

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos . 242



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Foto 1: Pla de Beret (Aran). (2200 m.) Foto 2: Vallé de Oueil. Grabado de bronce y altar
votivo romano en la pared de la iglesia

Foto 3: Pla de Beret. Piedra grabada en borde de Foto 4: Barousse. Piedra grabada proto historica
camino neolitico incluida en el borde del camino reciente (siglo XIX)

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos ' 243



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

se pueden llevar consigo, son primero protectoras: tienen lazos con la naturaleza en sus manifestaciones
peligrosas tal como tempestad o granizo. Las piedras mdviles protegen el grupo contra los elementos
meteorolégicos que destruyen, y se espera su efecto inmediatamente. Las piedras inmoviles estan
relacionadas con una busqueda personal del individuo que va hacia ellas para dar satisfaccion a sus deseos
o necesidades personales. Tienen una funcidn mas propiciatoria que protectora, que se espera en el futuro

como en el presente: principalmente la salud, la fecundidad, la seguridad alimentaria.

Parece que el factor topografico desempena un papel importante en la sacralizacién de numerosas piedras
fijas. Generalmente, parecen relacionadas con una zona particular que ya tiene un valor intrinseco como
por ejemplo es el caso de los puertos, los pasos, que son el pasaje a la vez objetivo y simbdlico; o de las
cruzadas de camino que ellas también son la posibilidad simbdlica y practica de la eleccidén; o del interfluvio
en la parte mas alta en la confluencia entre dos rios; o de la proximidad inmediata de los pequefios lagos

glaciares, generalmente sobre la primera superficie plana a los treinta o cincuenta metros del lago.

Al factor topografico se afnade la posicidon de la piedra en la zona considerada. Por ejemplo, es el caso de
ciertos bloques erraticos aislados en medio de prados en la superficie llana de los fondos de valles glaciares,
donde, segun la opinién comun, no tendrian que estar. Estas piedras, con sus dimensiones, su aislamiento,
su morfologia, son percibidas como la anomalia en la Naturaleza. Esta anomalia trae preguntas: se necesita
una justificacidon para esta presencia que no se puede entender. Pues se buscan razones. Y se buscan
con los entornos culturales que llegan de la tradicion oral pues, a menudo, del imaginario. Hay que notar
que, si los datos son imaginarios, la busqueda intelectual, ella, es perfectamente racionalista: se busca a
establecer lazos de causa a efecto. Los casos son frecuentes en que se construye asi una mitificacion de tipo
etioldgico. Por ejemplo, en el valle de Barousse, se cuenta que los bloques fueron lanzados por una gigante
que se paseaba por las alturas vecinas de I’Arraits. Tenia en su delantal bloques que le pesaban. Y, de vez
en cuando, lanzaba uno. Este tema del gigante que lanzaba piedras es tipico de la justificacién etiologica y

es muy frecuente en la ladera norte de los Pirineos.

Los poderes de piedras fijas in situ pueden también venir de sus morfologias propias: una semejanza, un
parecido con el cuerpo humano o animal, o una parte del cuerpo, en una pareidolia que es frecuente en
todas las culturas. Tenemos ejemplos con los menhires de forma falica, frecuentes, pero también con los
menhires antropomoérficos frecuentes, ellos también, como es el caso por “la damo blanco”, en el puerto
de Peiro Hitto (Oueil-Larboust),que evoca la forma de una mujer llevando el “capulet”. Después de una
lectura de Gourdon ( 4 ) en 1985, subi al puerto y la encontré cortada y echada treinta metros
mas abajo, sobre la vertiente este. Con la autorizacion del Servicio Regional de Archeologia y

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos . 244,



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

el concurso del alcalde de Saint Paul d’Oueil, la hizo poner en su lugar original. (foto 5 )Estos
menhires de altura modesta, que pueden evocar una forma ligeramente inclinada, son tipicos de la zona
central y occidental de los Pirineos. Hay que notar que ciertos autores les interpretan mas como falicos
que antropomorficos. (fotos 6. 7.)) La tradicion oral, ella, es dual. Las construcciones miticas, bastante
tardias, es verdad, ya que estan ligadas a la época de la cristianizacion, (el siglo diez y once) revelan que los
menhires son mas bien percibidos como antropomdrficos. Generalmente se dice que se trata de pastoras o
pastores hechos piedras con sus ovejas por dios, porque, por ejemplo, no se conformaron al principio de
caridad. Pero también, en el mismo tiempo, son percibidos como falicos y fertilizantes para hombres como
para mujeres. Y se puede afiadir a la antigua percepcion fertilizante una tradicion largamente pre-cristiana:
durante las investigaciones que hice en la zona central, en los afios 1980 hasta 2000, mis informadores
llamaban la piedra: la "damo blanco”, haciendo asi la vinculacién con un personaje mitico frecuente en los

Pirineos, el de la "damo” - o de la “hado”- , personaje femenino, pequefo, vestido de blanco y siempre

benéfico.

Foto 5: Era damo blanco. Foto 6: Menhir en el puerto de la Bonaigua
Menhir en el puerto Peyrohiltto

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos ' 245



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Foto 7: La peira de Garona. Foto 8:Saint Aventin.
Menhir en el Pla de Beret Una piedra llevando un pediformo hecha piedra umbral

Foto 9: Pla de Beret (Aran). Foto 10: Menhir de Peyrohitto.
Grabado en la parte inferior a la izquierda Cruces protohistoricas

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos ' 246



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Las justificaciones de tipo etioldgico de los gravados neoliticos y proto - histéricos son frecuentes. Dos
ejemplos entre muchos mas: el pie de San Aventin (en el valle de Oueil) que tuvo que saltar de la montafia
hasta el valle. Una piedra lleva la huella de su pie. (un pediformo neolitico — o de la edad del Bronce - que
fue cristianizado por integracién en la iglesia como piedra umbral )(foto 8) Y cuando Santa Radegonde,
en Latoue, se rodillé para beber en la fuente, dejé la huelha de su rodilla en la piedra (una cupula neolitica)
(descubierta en 2011)

Sin embargo, se debe distinguir la mitificacion de la sacralizacién. Piedras que hacen el objeto de una
mitificacion etiolégica no son necesariamente investidas con virtudes o poderes. Ubicuacion y forma son
factores de diferencia pero no necesariamente de sacralizacion y de virtudes protectoras y propiciatorias.
Es el caso de los megalitos como dolmenes y menhires que son objetos de una justificacion etioldgica que
hace intervenir personajes miticos. Sin embargo, entre los megalitos, los hay que son lugares de practicas
ritualistas y tienen una gran fama de piedras investidas de poderes, mientras que otras no lo son. Que
diferencia se afiade a la diferencia y que hace de esas piedras, piedras sagradas?

El denominador comun entre la piedras sagradas es que son una suma, una conjuncion de diferencias:
diferencia por la morfologia, diferencia por la naturaleza de la piedra (por ejemplo granito en un medio
calcareo), diferencia por una situacion unica o solitaria en el medio ambiente inmediato, y, a menudo, para
muchas de ellas, diferencia por la presencia de lo que llamaremos "“la sefial”. Le “signe”, en francés, es un
factor de sacralizacion basico; la sefial siendo, en la mayoria de los casos, uno o varios grabados neoliticos
o protohistéricos. Hay, a menudo, una conjuncion entre estos diversos caracteres. El bloque erratico de
I’Arrio Malo, por ejemplo, sobre el ancho espacio de Beret-Baqueira, es de dimensiones grandes, aislado
en un hombro glaciar, cerca de un viejo camino protohistorico, y lleva un grabado elipsoido con incisiones
paralelas (descubierto en 2012. foto 9) Otro ejemplo es el del menhir de Peyrohito, en el valle de Oueil,
aislado en un lugar preferencial - un paso - y hecho en un material litico ausente del entorno préximo : una
piedra blanca, calcarea mas o menos metamorfizada, que lleva, picadas con piedra dura, las tipicas cruces

solares pateadas o con bolitas. (Neolitico y Bronce) (foto 10)

El hecho de que la memoria colectiva haya perdido el sentido de estos petroglifos causa o por lo menos
fortalece la mitificacion de la piedra. En unos contextos que han sufrido los remodelados del tiempo -
evolucién de la sociedad, de la economia, de las marcas culturales - el sentido original a sido perdido. En
la zona alta, se aflade el cambiamiento climatico : después del calentamiento neolitico y del Bronce (mas o
menos de los 5000 a los 1200 afios B C), la bajada brusca de las temperaturas - dos o tres grados — que
intervino acerca de los 1200 afios B C y que establece el clima actual, obliga el descenso de los lugares de
residencia, lo que obliga a modificar los marcos espacio-temporales. La pastoralidad ya no es permanente

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos . 247



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

en altitud pero esta sometida a una alternancia. Los diferentes grabados que balizaban el espacio donde el
pastoreo era permanente en altitud, ya no tienen razén de ser. Pero aqui estan. Y su mensaje, olvidado,

es reinventado.

Hay piedras sagradas que no llevan petroglifos. En estos casos, es la piedra en ella misma que es el
“sefial”. Por ejemplo cuando la morfologia es semejante anatomicadamente a partes del cuerpo humano en
relacion con la reproduccion. A menudo es el caso con los menhires falicos que se buscan por sus virtudes
fecundantes , como por el "Calhau d’Arribo Pardin” , a Poubeau (valle de Oueil). Desgraciadamente, no lo
podemos ver en su forma original : delante del bloque gordo todavia en su lugar, se hallaba una piedra en
forma de falo y que, seglin nos dice Sacaze, tenia 98 centimetros de altura. Piedra que fue destrozada en
1871 por el cura Soulet. Una cruz, puesta encima de la piedra principal, acabd la cristianizacién. (foto 11) La
Iglesia, por cierto, aceptaba mal la veneracion de las piedras y de los rituales realizados en sus entornos.
Hablando del “Calhau d’Arribo Pardin”, Sacaze nos dice en 1878: "La gente de Poubeau le llevaba mucho
aprecio porque estaban convincidos que ella tenia el poder de devolver la virilidad a los varones en fallo y
la posibilidad de hacer fecundas a las mujeres estériles.” ( 5 ) Durante mis encuestas en el valle de Oueil,
viejos informantes - todos nacidos en Poubeau - evocaron una costumbre aun presente en la memoria
colectiva: la procesion de los “gandlis” (del gascon: “ganholar”= lairar de modo lancinante) alrededor
de la piedra, por la noche del martes de Carnaval. Sacaze cuenta como los jovenes en edad de pubertad
daban vueltas alrededor del megalito, dando con mucha energia los gritos desgarradores de los perros

encerrados. Al mismo tiempo, habian sacado de sus pantalones “los atributos de la paternidad”.

Foto 11: Gouaux de Larboust - Calhau Foto 12: Gery. (Marignac)
d’Arriba Pardin Grabado en forma de vulva y micro cupulas

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos ' 248



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Las representaciones figurativas de la feminidad son menos frecuentes que las representaciones
esquematizadas. A pesar de esto, podemos ver una “vulva” casi anatéomica, en el sitio de Gery, cerca de
Saint Béat.( descubierta en 1977) (foto 12)

Una constante aparece en los relatos acerca de las piedras sagradas fijas, cerca de las cuales se van a
buscar influencias benéficas: es la necesidad del contacto fisico directo. El cuerpo tiene que tocar la piedra.
Hay que acostarse sobre ella, o sentarse, o frotarse contra ella. Asi estaba por el “calhau” falico de Arribo
Pardin -que hoy desaparecié — y sobre lo cual las mujeres que deseaban ser madres y no lo podian, se
sentaban para favorecer la fertilidad. Esta necesidad del contacto fisico con la piedra aparece en los relatos
de los autores del siglo diez y nueve y, de misma manera, en mis encuestas “de terreno”, como, por

ejemplo, por el menhir de Peyrohitto (Argut Dessus. Valle de Aran. Descubierto en 2013.)

Ethnologia y arqueologia trabajan mano en la mano: la tradicion oral que recogi acerca de las practicas
protectoras y propiciatorias me hizo localizar numerosos elementos liticos neoliticos y proto-histéricos
desconocidos hasta entonces. Un ejemplo: en Fronsac, me llevaron cerca de un megalito fecundante sobre
lo cual las mujeres iban a asentarse al amanecer del solsticio de Sen Juan.(foto 13) Misma légica para
el hermoso sitio de Fos (medio Aran) descubierto en 2014, para la “peyro de Crechets” (vallée de la
Barousse” (descubierta en 2013) o para el menhir cristianizado de Sauveterre de Comminges (descubierto
en 2016. ) etc.... Numerosos son los ejemplos. Pero para todos, la misma constante: para que la eficiencia
del contacto sea maxima, se tenia que practicarlo un dia favorable entre todos: el solsticio de verano,
cristianizado en San Juan. San Juan es, por excelencia, el dia de la vida y de la fecundidad. Es el rocio del
amanecer que es el vector de esta fecundidad . Asi, al amanecer del viente y tres, recogian el rocio sobre
piedras que ya estaban investidas de un caracter sagrado. Particularmente, las que llevan una o varias
clpulas de las cuales se piensa que estaban aqui para la funcién bien especifica de recoger el rocio del dia
de Sen Juan. Aparece que el rocio no es solo el vehiculo de las virtudes de la piedra: la piedra cataliza las
virtudes propias del rocio. Primero el rocio toca la piedra, luego el cuerpo toca el rocio. El rocio hace pasar

los poderes y virtudes de la piedra al cuerpo y los poderes del rocio estan multiplicados por los de la piedra.

Las piedras con cupulas, todas igualmente lugares de culto, son frecuentes en los Pirineos en todas las
altitudes, desde la llanura del pie del monte hasta los dos mil cinco cientos metros como por ejemplo el
“calhau deths Pourrics” en Poubeau ( alt 1000 metros. Valle de Oueil), piedra conocida desde el siglo diez
y nueve.(foto 14) Mas alto, en el Alto Larboust, se pueden ver, alrededor del “lac Soubirous”, sobre el Pla
Dourbirou (alt. 1900 metros) a numerosas piedras con cupulas de varias facturas.(descubiertas en 1985)
(foto 15) En la llanura del valle de Garona, en el pie del monte, la piedra de Clarac (230 metros) cerca de

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos . 249



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Foto 13: Fronsac. Piedra fecundante Foto 14: Poubeau. El calhau deths porrics y sus
setenta y una cupulas en su parte superior

Foto 15: Piedra con cupulas. Pla Dourbirou. Foto 16: Clarac. La piedra con culpulas cerca de la
Larboust iglesia

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos ' 250



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

la iglesia, con clpulas pequefias, ella también visitada al amanecer de San Juan (descubierta en 2004.
foto 16)

La observacién archeologica muestra que otro modo de establecer el contacto con la piedra es dejar un
sefial de su presencia, afiadiendo un grabado a los que ya estan grabados. La observacion de varias
piedras sagradas muestra en efecto grabados de mismo tema, pero de diferentes técnicas y tipos graficos.

Evidentemente, no es el mismo individuo quien realizé todos los grabados.
Dos ejemplos, para épocas vecinas (Neolitico y Edad del Bronze):

- la piedra de Labroquere (Haute Garonne) , la mas baja en altitud (650 metros) situada en un puerto
pequeno, con un sendero proximo. Lleva cruces solares de inspiracion neolitica - sin embargo que non son
todas de misma ejecucion - y dos cruces antropomarficas con un oval ligero para la cabeza, grabadas con

un percutor mas fino, cruces que parecen mas antiguas. (Descubierta en 2005. foto 17)

- La piedra la mas elevada -2430 metros- situada al pie del Maubermat, vertiente sur, encima del Pla
de Beret.: sus magnificos circulos solares todos son de trabajo diferente, sea por el dibujo como por las
técnicas de percusion .(Descubierta en 2005. (foto 18)

La tradicién oral no me ha dado informaciones acerca de estas practicas que la memoria colectiva olvido.
Sin embargo, un ritual contemporaneo puede ser un recuerdo de estos gestos protectores: todavia hoy, se

deposita una piedrecita sobre un montén que constituye un pequefio cairn cerca de la piedra.

Ademas de las piedras sagradas que tienen virtudes punctuales, individualizadas, hay lugares sagrados.
Hay sitios que son de una densidad particular, en la sintesis de diversos parametros que componen el lugar
sagrado. Dos ejemplos, en altitudes diferentes:

- Sitio de Gery (Marignac. Alta Garona) En los 600 metros, localizacion particular en la salida del
desfiladero de Saint Béat y en la confluencia de Garona y Pique. Identifiqué hacen casi treinta aflos esta
roca topograficadamente notable, que se presenta como la evidencia (foto 19) y que lleva dos cuvas,
bordeadas y rodeadas con punteados formando micro-cupulas. También se pueden ver lineas punteadas
(22 centimetros) rectas y paralelas, y un gravado punteado "corniforma” de tipo neolitico.(descubierto
en1981) Hasta los afios 1950, las mujeres se sentaban sobre las cupulitas de la cuva para estimular su
fertilidad. A los cincuenta metros, se pueden ver dos “vulvas” en las cuales la gente iba a buscar el rocio
de San Juan (foto 12)

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos . 251



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Foto 17: La piedra de Labroquére (alt. 650 m.) Foto 18: Piedra del Horcalh (alt. 2430 m.).
y sus 9 grabados Grabados circulares neoliticos

Foto 19: Gery. El sitio principal. Foto 20: Fos. Sitio principal.
Cuvas y grabados Cuvas y pulidores

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos ' 252



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

- Sitio de Fos (descubierto en 2015) Un poco mas alto, en los 1000 metros, en la parte superior de una
cresta. Lleva cuatros cuvas y un hermoso conjunto de pulidores. (foto 20) Como en los otros sitios, la

gente iba por San Juan a buscar rocio en las cuvas de la roca.

Ademas de estos sitios, no hay que olvidar las cuevas y primero, las entradas de cuevas que estimulan
el imaginario. Frecuentemente, fueron lugares de creencias y rituales. Los Romanos tomaron el relevo
de la creencias indigénas y dejaron altares votivos ademds de los grabados mas antiguos que se pueden

encontrar sobre algunas paredes.

A estos sitios se ayudan los espacios sacralizados de altitud, lugares extendidos que la tradicion popular
cargo de un valor particular . Los numerosos "plas” , viejas areas de la era primaria levantadas durante
el Terciario (desde 800 metros hasta 2500 metros) fueron lugares de vida en el Neolitico y en el Bronce
época donde la piedra in situ se acompafa de la piedra organizada por el hombre. (como, por ejemplo, la
Montagne d’Espiaup, entre Oueil y Larboust, o, por encima de la Valle de Aran, el magnifico Pla de Beret)
Abandonados desde cerca de tres mil afios, los circules de piedra y otros cromlechs, las peiras hitas, las

cupulas y varios grabados, alimentan el imaginario, y el imaginario alimenta la sacralizacién.

Los Pirenaicos fueron muy atados al culto de las piedras: en 1835, cuando un cura de Catervielle quizé
hacer a trozos la piedra d’Aribo Pardin, hubo un alzamiento.... De misma manera, la incorporacion de
las piedras en la adrea cristiana muestra esta adhesiéon : no es solo para eliminar los objetos de culto
pre-cristianos por integracion, pero también expresen la necesidad de componer con creencias populares
demasiadas arraigadas por ser eradicadas. Augustin, obispo de Canterbury, bien lo habia entendido, el que
escribi: " Donde el pueblo tiene costumbre de celebrar sus idolos diabdlicos, hay que permitirle celebrar en

n

el mismo lugar las fiestas cristianas.

Pues plantaron una cruz sobre las piedras en vez de destrozarlas, y las mujeres que deseaban ser madres

continuaron de ir, con discrecién, sentarse sobre piedras fecundantes al amanecer de San Juan....

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos . 253



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

(1) SACAZE (Julien) : « Le culte des pierres dans le pays de Luchon ». Congrés de I’Association Francaise
pour I’Avancement des Sciences. 1878.

(2) GRATACOS (Isaure) : « Les gravures pétroglyphiques du Pla de Beret » Revue de Comminges et des
Pyrénées Centrales. Tome CXXV n° 1. 2009. pp 13394 .

(3) GRATACOS (Isaure) : « Les hautes terres protohistoriques des Pyrénées aranaises». Revue de
Comminges et des Pyrénées Centrales. Tome CXXXI n° 2 . 2015. pp 269 a 348.

(4) GOURDON (Maurice.) « Les hautes montagnes du Comminges ». 1890
(5) SACAZE (Julien ). Ibid.

(6) PIETTE (Edouard), SACAZE (Julien) :« La montagne d’Espiaup ». Bulletin de la Société
anthropologique de Paris .1877.

(7) BRUNET (Serge) : « Rites paiens en pays de Luchon »Revue de Comminges et des Pyrénées
centrales.tome XVII. 1979.

(8) CORDIER :« Superstitions et légendes des Pyrénées ». Bulletin de la Société Ramond. 1867.

Bibliographie complémentaire.
BARANDIARAN (Jose Miguel de ):Obras completas. Eusko-Folklore. Tome 1. 1972.

GARRI LACRUZ (Angel) : « Les sabbats en Aragon d’apres les documents et la tradition orale ». Temas
de anthropologia aragonesa. Toulouse. Université du Mirail. 1993.

JOISTEN (Charles) : « Les étres fantastiques dans le folklore de I’Ariége ». Via Domitia IX, 1962.
SACAZE (Julien.) (1887) « Etudes sur Luchon » Revue de Comminges, 3¢ trimestre . 1887.
SAURAT (Denis) : « La religion des géants ». Denoél. Paris. 1955.

TESTART (Alain) : « Des dons et des dieux. Anthropologie religieuse et sociologie comparative » Armand
Colin. Paris. 1993.

PIEDRAS SAGRADAS EN COMMINGES Isaure Gratacos . 254



E LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS

Josefina Roma Riu
(Universidad de Barcelona)

De las Piedras Sagradas a Las Virgenes Encontradas. Huesca. 26-27 de noviembre. 2016.

Josefina Roma.?

El tema de mi aportacion forma parte de la historia de cualquier grupo humano, esto es, la sucesion
de aculturaciones presentes en los mitos o historias sagradas y en las cosmovisiones. Reflexionar sobre
estos fendmenos debiera servirnos para mostrar la convivencia, a veces sorprendente, en la religiosidad y

cosmovision popular, de estratos muy distanciados culturalmente.

William Christian,? en su trabajo «De los Santos a Maria» estudiaba la evolucidon de las devociones en
Espafia, con la conversion de lugares de culto dedicados a los santos hacia su dedicaciéon a advocaciones
marianas. Este proceso estaba dirigido por la jerarquia eclesiadstica para separar la religiosidad popular local
del culto a santos que habian sido canonizados por aclamacion popular, a causa de los favores hechos a la
poblacién; o también, por sinodos episcopales, muy deudores a su vez, de la piedad popular. Estos santos
locales primigenios, y también el injerto de santos universales en las tradiciones de héroes y divinidades

locales precristianas, convertian en sospechoso su culto, que muchas veces también arrastraban consigo

1 Agradezco a Pep Coll su investigacidon sobre las leyendas del Pirineo, publicada en su libro Muntanyes Maleides
(1993), en la que me he basado para hacer el analisis de muchas de las narraciones que he utilizado.
2 Christian, 1976.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ‘ 255



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

rituales precristianos o por lo menos, heterodoxos. Con la substitucién del santo local por la Madre de Dios,
la cual es Unica y con una vida controlada candnicamente, se solucionaba el problema de la heterodoxia
del santo anterior. En este sentido, podemos aportar un ejemplo, el del santuario de la Madre de Dios de la
Salud, en Sabadell, cuyos gozos?, relatan como el santuario de la Virgen de la Salut, estaba anteriormente
dedicado a Sant Iscle y Sta. Victoria, y esto era como un agravio para la Virgen, a la que finalmente se
venera en lugar de los santos que la precedieron. De hecho, en la impresién de 1876, todavia se dice que la
Virgen de La Font de la Salut, se venera en la ermita de Sant Assiscle y Sta. Victoria.* Sin embargo, William
Christian no hacia hincapié en que esta conversién a Maria, volvia otra vez a los antiguos cultos locales,
con las apariciones y los encuentros casuales y milagrosos de sus imagenes, escondidas y olvidadas por
diferentes causas, guerras, despoblaciones, olvidos y negligencias y una larga casuistica. Ya no sera pues
Maria , la Madre de Dios, solamente, sino que tendra una posthistoria, enraizada en el terreno, que modifica
incluso su nombre, que hara referencia al lugar y circunstancias del encuentro o aparicién. Afadiendo
también a su vida, la historia del hallazgo de su imagen o de su aparicion, y los avatares del santuario y
de la imagen, que a menudo muestra un comportamiento auténomo frente a los deseos de las autoridades
eclesiasticas, que quieren domesticar el hallazgo, llevandola a un lugar de culto ortodoxo, como la iglesia
parroquial, la catedral, o incluso, una ermita ya consolidada y aceptada por la jerarquia. Pero la imagen
burla una y otra vez estas disposiciones, hasta que se instala en el lugar donde fue hallada, o cerca de él,
marcando asi la tension entre la jerarquia y la piedad local. Los milagros a favor de la poblacién, ya en su
conjunto, en pestes, guerras, incendios, sequias, y otras desgracias; o de los fieles individualmente, en
caso de muerte, enfermedad, parto o peligro, forman parte de una historia propia, mas alla de la vida real
de Maria en este mundo. Esta etapa, de la conversidon de la devocidén a la Virgen Maria en una tradicion
local, se renueva cuando la jerarquia vuelve a proponer una advocacién universal, como Nuestra Sefiora del
Carmen, de Lourdes, de la Piedad, de la Soledad, del Corazén de Maria, etcétera, ya que entonces surgen
santuarios diferenciados por su localidad (Lourdes de La Nou, Lourdes de Prats, Lourdes de Arenys...) e
incluso, en el caso de la Virgen de Lourdes, existe una renovacién de su culto local con las nuevas oleadas

aparicionistas de los afios 70-80 del siglo XX, en Can Cerda de Cerdanyola del Vallés.

3 Gozos son composiciones en verso, compuestas de entrada de cuatro versos, cuyos dos ultimos se repiten al final de
cada estrofa de seis versos, y una tornada final de cuatro versos. Tienen su origen en las canciones provenzales de la
Baja Edad Media y en principio se dedicaron a los siete gozos de la Virgen Maria o Septem Gaudia, y luego se extendio
su canto a Cristo, a los Santos y a motivos profanos. Aunque se encuentran en otras zonas de la Peninsula Ibérica, su
mayor desarrollo ha sido en la Corona de Aragén.

4 A St. Assiscle y Victoria/en aquest lloch adoraban/ y als dos germans veneraban/sens tenir de Vos memoria./ Y ara
en Vos esta la gloria/ y lo aplauso universal (A San Acisclo y Victoria/ en este lugar adoraban/ y a los dos hermanos
veneraban/ sin tener de Vos memoria./Y ahora en Vos esta la gloria/ y el aplauso general...

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS  Josefina Roma Riu ‘ 256



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Quiero reflexionar aqui, sobre las evidencias de este proceso, que viniendo de sistemas religiosos antiguos,
hace protagonistas a los santos y luego a la Madre de Dios, enraizados en un entorno determinado, con
historias propias y diferenciadas, arrastrando sistemas anteriores de religiosidad. En ellos podremos ver
en particular, la persistencia, de la sacralidad de pefias, cuevas, rocas y piedras, de fendmenos naturales,
como rocas singulares, berrocales o gleras; asi como de piedras manipuladas por el hombre, menhires y
ddélmenes, y pilas de agua bendita, o la talla de la misma imagen.

Santuario de La Pefa. Graus. Dedicado a Nuestra Sefiora de la Pefa,
muestra la persistencia de la sacralidad de las pefias y las cuevas.

Transformacion de personas en peias. El peregrino divino.

En primer lugar voy a referirme a las pefias y los cantizales o gleras, que constituyen el paisaje para
los pueblos que habitan en su entorno, y de la evolucidon de su etiologia, ya que deben interpretar estos
fendmenos del paisaje cotidiano, de acuerdo con su sistema de valores y su propia historia sagrada. Las
pefias y las gleras, y otras rocas singulares son el testimonio del paso de las diferentes aculturaciones
religiosas, de modo que lo que en un tiempo fue considerado como divinidades superiores, pasa a ser en
una etapa posterior, la representacion de seres del inframundo, y lo que en un momento es ambivalente,
deviene demoniaco o condenado en el estadio siguiente. Este castigo puede darse por no respetar el

sistema de matrimonio tradicional, como en el caso de las Tres Sorores, o Treserols, semejante al de las

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ' 257



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

tres hermanas de Paderna, malditas por su padre, por haberse casado con sus enemigos, godos en un caso
y moros en el otro, y no con sus iguales. Estas historias recuerdan fisicamente el peligro de casarse con
alguien de un pueblo diferente, de los matrimonios mixtos, pero también la sacralidad de los sistemas de
matrimonio y parentesco. Otra de las modalidades de convertirse en piedras, es el castigo por no recibir
al peregrino divino, presente en muchas historias sagradas. Otro caso mas claramente aculturado por el
cristianismo, pero que perpetla viejos mitos de la caceria salvaje, es el que presentan los Encantados de
Espot, dos rocas en las que se convirtieron los malos cazadores que descuidaron el culto divino por seguir
cazando, el mismo dia de la romeria de Sant Maurici. Es curiosa la version que se explica actualmente y
que hace referencia a que el castigo de convertirse en rocas, se debe a que los encantados no respetaron

las normas del Parque Nacional.

El peregrino divino, constituye un tipo de leyendas que aluden a un universal psicosocial: la sacralidad
del deber de hospitalidad, de modo que no cumplir con este precepto comporta en el universo moral
popular, la destruccion total de la poblacién reprobada, y en cambio, su cumplimiento conlleva un premio
extraordinario, como obtener el cese de la peste, como cuenta la historia de San Isidori en Mollerussa, (Pla
d’Urgell). Otras veces, el peregrino divino hace el regalo de una imagen sagrada, realizada in situ, en un
tiempo muy reducido, como se cuenta del Santo Cristo de Mallén (Campo de Borja), que un peregrino realizd
a cambio de recibir hospitalidad. Prometi6 realizar la imagen en tres dias. Se encerrd en una habitacion,
y al cabo de los tres dias, fueron a ver cémo iba y el peregrino habia desaparecido, pero habia dejado la
imagen realizada, cuya cara era la del peregrino. El favor puede ser, la salvacion de un familiar en peligro,
como contaban en Fanlo, de un pobre que se present6 en casa Allinzué y pididé pan. La duena de la casa,
le dio uno de los panes que tenia en el horno, pues acababa de hornearlo, después de haberlo amasado,
y cuando se lo dio al pobre, éste le dijo que en aquel momento, su marido se habia librado de un gran
peligro. Efectivamente, cuando el marido llegd, explicd que habia estado a punto de caer por un precipicio.
Todo el mundo coincidié en creer que el pobre era en realidad, San Antonio, disfrazado. Pero uno de los
favores del peregrino divino puede ser simplemente, sobrevivir al desastre del resto de la poblacién, que
ha rechazado dar hospitalidad al peregrino sagrado, ya que no se le ha reconocido debajo de su apariencia
de mendigo, o de peregrino. Este tipo de historias lo hallamos en diversos lugares del Pallars, Ribagorza
y Aran, como explicacién de un paisaje ligado a la desaparicién de un pueblo. Se cuenta que el personaje
divino se presenté como un pobre, para probar la bondad de los hombres, pidié albergue y comida que le
negaron los pastores, excepto uno de ellos que le albergd y le dio leche. A la mafiana siguiente, el peregrino
mandé al pastor que redna a su rebaio y le siga, y cuando estuvieron a una cierta distancia, levanto los

brazos y dijo: «que se cumpla el castigo del Cielo» y el pastor cay6 de rodillas y cuando volvié en si, todo

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS  Josefina Roma Riu ‘ 258



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

alrededor se habia convertido en altas pefas en las que se podian identificar los pastores y las ovejas, mas
de 7000, y los perros.

Pero hay muchas mas historias de petrificados como castigo: En el Forat de les Janes,> habia un hombre y
una mujer convertidos en piedras, con un plato y una cuchara también de piedra. Seguramente, intrusos
en su mundo, que asi fueron castigados.

En Vilarubla,(Alt Urgell) también se conserva un menhir de dos metros que la gente identifica con un

hombre encantado para siempre, pero se desconoce el motivo de este castigo.

Los antiguos pobladores de Chia, (Ribagorza) conocidos como encantarias, no sélo maldijeron a un personaje,
llamado Galino que les quité una copa, que luego dond al Santuario de la Virgen de la Encontrada, sino que

con las piedras que le arrojaron, formaron una glera.

2.- Erill La Vall. La leyenda sitla su ubicacién debido a un deslizamiento de piedras de una glera.

La situacion de Erill La Vall,(Alta Ribagorca) también obedece, segun la leyenda, a una maldicion, esta vez,
mas moderna, hecha por un obispo, que en su visita pastoral fue convidado con parte de su séquito a una
de las dos casas del entonces llamado Erill Amunt. Los demas del grupo comieron en la otra casa, donde

5 Agujero en la roca, atribuido a los pobladores anteriores.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ‘ 259



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

les contaron que en la casa donde comia el obispo, les habian dado a comer los gatos de la casa, en lugar
de conejo. Al enterarse el obispo, maldijo el pueblo diciendo: «Que Erill Amunt sea Erill Avall» dando un
golpe a la roca. Y aquella misma noche un deslizamiento de las piedras del cantizal o glera, se llevd por
delante las dos casas y cuando el pueblo se reconstruyd, lo hizo en el fondo del valle, lo que comportd un

cambio de nombre.

Otro elemento que aparece para explicar el origen de las tarteras, gleras o cantizales es la posesién del
canuto de los mainarons o diapllerons, estos pequefios seres que en multitud cabian en un tramo de cafia
entre dos nudos, en un principio, y posteriormente, en un canuto de agujas y que su poseedor sabia
manejar para que le hicieran trabajos gigantescos, pero que en manos de un inexperto podian matarlo
si no les mandaba mas trabajo o les hacia volver al canuto. Hay muchas historias en las que un mozo o
un amigo del amo del canuto, lo encuentra y al interpelarle los personajes diminutos para que les diera
trabajo, lo terminaban en un momento y entonces se veia forzado a mandarles un trabajo para gigantes,
como transportar grandes bloques de piedras. Finalmente se le ocurria mandarles que fueran al interior
del canuto, y gracias a esto, no la emprendian con él mismo hasta destrozarle. Asi se origind entre otras

muchas, la glera de Servds de Castellas (Pallars Sobira) o la de Guardia de Ares (Alt Urgell).
Huellas de personajes singulares en las peiias.

En segundo lugar voy a referirme a un fendmeno asociado a menudo, a las pefas: las huellas impresas por
algun personaje sagrado. Quienes dejan su huella en el paisaje, recorren todas las categorias, desde los
antiguos dioses descabalgados y demonizados, como el Comte Arnau o el Bardn de Espés, pasando por el
diablo, que redine en esta denominacion negativa y generalista, diversos personajes sagrados anteriores de
los que ya no se recuerda su personalidad anterior, como el de diablo que en Alaén (Ribagorza), dejé sus
garras marcadas en la roca. El lugar coincide con la tradicidon del Cos Sant o cuerpo santo, de un monje,
aclamado popularmente como santo, porque habia repartido entre los pobres el dinero que habia recibido
de sus superiores para abrir un nuevo camino entre las pefias, y por ello habia sido ejecutado, pero que se
habia conservado incorrupto, probando asi su inocencia y santidad, y estando su tumba en Sopeira al lado
del camino, cuando por fin se hizo el camino, todos los viajeros que pasaban por aquel lugar, le rezaban,

para pedir su proteccién, al mismo tiempo que dejaban una limosna, si podian.

El diablo también dejo sus orines en una roca cuando fue colgado en ella por San Ermengol que estaba

construyendo un gran puente y el diablo se lo destruia cada noche.

Por debajo de estas dos historias, podemos todavia entrever la accién constructora de nuevos caminos de

los monasterios altomedievales en el Pirineo, y la oposicidon de los naturales de la zona, que intentaban

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS  Josefina Roma Riu ‘ 260



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

desbaratar estas modificaciones del paisaje, siendo la demonizacién de las historias, el resultado de este
choque cultural, Sin embargo, en el caso del Cos Sant, que hemos mencionado, éste ha sido asimilado a la
nueva sacralidad, aunque sélo por parte del pueblo, no por la jerarquia eclesiastica. Quiza por esta razén

no se conserva memoria de su nombre real.

Muchos santos han dejado sus huellas, como San Urbez, que dejé las de sus galochas y su bastén. Otros
santos imprimen estas huellas, con sus imagenes, ya que en las imagenes adquieren una nueva personalidad
viva, como la imagen de Santa Eulalia que los antiguos pobladores de Tavascan (Pallars Sobira) quisieron
robar, pero ella se agarr6 con tanta fuerza a la roca que no la pudieron mover y dejo en ella, la impresidn
de su mano. También las piedras de Santa Fe, que en realidad son fésiles, se explican como la marca de sus
cinco dedos en forma de estrella. Se cuenta que San Cristébal de Erill, bajaba de su ermita, cada noche, a
Barruera (Alta Ribagorca) a ver a su amada, dejé su huella y la de su bastén, en la roca. Como vemos, la
explicacion de las huellas en las rocas, van acompafiadas a veces de historias cuya sacralidad nada tiene

que ver con la candnica.
Las peiias y cuevas habitadas por personajes de pueblos anteriores y posteriormente por santos.

Vamos ahora a considerar las cuevas como escenario de este proceso legendario que tiene como base las
pefias. Las cuevas han sido habitadas desde muy antiguo, y hay pueblos enteros que se han construido
a lo largo de una balma,® como Olvena (Somontano), en su momento, pero ofrecen una particularidad y
es que cuando el pueblo se enriquece o aparecen nuevos pobladores sedentarios, las cuevas pasan a ser
habitaciones secundarias, como corrales o sélo los antiguos pobladores, relegados a terrenos poco fértiles,
bosques y pefias, siguen habitdndolas. De modo que pierden todo prestigio. Sin embargo, hay santos,

ermitas y hallazgos de imagenes sagradas que son fieles a estas habitaciones en el seno de la madre tierra.

En Tor, (Pallars Sobira), en los agujeros de las pefias vivian las Bones Dones,” un nombre que se corresponde

con los antiguos habitantes del lugar.

Ademas de las viviendas en cuevas, existen tradiciones de pasadizos y tluneles dentro de las pefias, que
comunican lugares distantes y que permiten a sus habitantes un desplazamiento rapido, como el de la

Roca del Forat, hasta las cuevas del Sola, del Forat de Cardds hasta Tavascan. En Gerri, (Pallars Sobira)

6 Balma es una cueva poco profunda, producida a menudo entre dos estratos de piedra, abierta en toda su longitud, y
que por tanto permite adaptarla facilmente para habitaculo , a veces de toda una pequefa poblacion.

7 Buenas Mujeres. Denominacion que se corresponde con los pueblos anteriores, que en convivencia con los nuevos
pobladores, despertaban en éstos, una mezcla de sentimientos, y en particular, miedo a su dominio de la magia. Por esto
se alude a ellos como «buenos» para no incomodarles.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ‘ 261



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Balma de Olvena. Hoy dia, con construcciones secundarias y corrales.

esta el Forat de les Janes,® que continuaba con un tunel, mencionado por el abad de Gerri a Francisco
de Zamora (finales del s. XVIII), cuando hizo el informe de la zona. Son innumerables los lugares con
topdnimos que hacen referencia a los pueblos anteriores en cuevas y en tuneles. Esto se ha considerado
siempre negativamente, de manera que estas historias estan unidas muchas veces a raptos, asesinatos y
violaciones. Hay historias de tineles con fines perversos atribuidos a los antiguos pobladores, a la brujeria,
como el tunel de Bonansa (Ribagorza) desde el bosque de Pusso hasta Estoclases donde aparecié un anillo
de una pastora raptada en Pusso. El demonio también podia excavar tluneles en una noche, de la misma
manera que construia puentes en una noche. También se atribuyen los tuneles al despotismo de los grandes
sefiores locales, como el Comte Arnau, y a su vez pasaron a atribuirse a los monasterios poderosos, como

el de San Justo y Pastor de Urmella (Ribagorza).

Pero las cuevas, como sabemos fueron habitadas también por santos eremitas y en las cuevas se encontraron
los cuerpos santos, como el de Sta. Orosia en Yebra (Jacetania) o el de San Visorio en Labuerda (Sobrarbe).
La reutilizacion sacralizada de las cuevas nos devuelve en muchos casos su continuidad simbdlica. Son

lugares donde el recuerdo del santo o del hallazgo de una imagen se suma al antiguo habitaculo de janes,

8 Agujero de las Janes, que es otro nombre para designar a los pueblos anteriores. A menudo a estos pueblos se les
denomina en femenino, lo que no quiere decir que no existieran varones, sino que en una sociedad mayoritariamente de
cazadores-recolectores, empujados a las zonas mas inhdspitas por los nuevos pobladores, mas poderosos, las mujeres
eran las encargadas de la recoleccidon y por tanto, entraban en contacto con los nuevos pobladores sedentarios, pidiendo
limosna a veces, otras, realizando algunos trabajos secundarios. Los hombres, dedicados a la caza eran menos visibles.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS  Josefina Roma Riu ‘ 262



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

4.- Cueva de San Urbez. Cerésola. San Urbez y otros santos utilizan las cuevas como eremitorio.

janetes, encantarias, fatas y sus historias muchas veces se injertan en la historia del santo. San Urbez, en
Sastral (Sobrarbe), en la Val d’Onsera (Hoya de Huesca) y en Cerésola (Alto Gallego) tiene actuaciones muy
parecidas a las atribuidas a los pueblos anteriores, sélo que su actividad no cae del lado de la demonizacién
sino del de la santidad. Este es un fendmeno muy generalizado. Las tradiciones anteriores, los antiguos
héroes, incluso, las antiguas divinidades, con la siguiente aculturacién se encuentran como pasando por
la cumbrera de una sierra, y unas veces caen del lado de la demonizacién y otras, del lado de la nueva
sacralidad, dependiendo de un cimulo de circunstancias, de las disposiciones de la jerarquia, del momento
del cambio y muchas otras. San Urbez pues, pasa por sembrados, como hacian los cazadores recolectores,
que no respetaban los campos sembrados, pero en cambio, San Urbez no causa un estropicio, sino que el
grano crece mas fuerte donde él pisd. Deja sus rebafios pacer en los sembrados, pero sélo comen las malas
hierbas, y sus palabras de despedida en las casas donde sirvio: «TU no serds nunca ni mas pobre ni mas
rico» son las mismas con las que maldecian las encantarias a quienes les robaban una sabana o un mantel
de lino®.

9 La fama de las piezas hiladas y tejidas en lino, por los pueblos anteriores, que dominaban el tratamiento del lino y
su blanqueado, tenia entre los nuevos pobladores, cualidades magicas, y se suponia que quien conseguia una, tenia la
suerte y la riqueza asegurada para toda la vida. Por esto trataban de quitarselas cuando las tendian después de lavarlas.
Esta caracteristica es tan importante en el imaginario de los nuevos pobladores, que las historias sobre estas piezas de
lino, son muy abundantes, y a veces, las Unicas que se han conservado de la relacidén con los pueblos anteriores.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS  Josefina Roma Riu ‘ 263



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Santuarios en Peias, Cuevas, con piedras singulares. Relacion Peia-Agua.

La transicion de los santos a Maria que en otras zonas es casi completa, en el Pirineo convive muy vivamente
con el culto a santos emblematicos, ya sea por haber sido los primeros evangelizadores de estos montes,

ya por la pervivencia de antiguos cultos intocados.

Asi, Santa Marina en Navain (Sobrarbe), cerca de Boltafia o0 San Mamés en San Juan de Plan(Sobrarbe).
La imagen de Sta. Marina, la encontrd una pastorcica en una cueva, a la que regresd tres veces cuando se
le queria construir la ermita en otro sitio. Hoy la iglesia domina la Solana, Vio y Fiscal desde encima de la

cueva del hallazgo, de donde los fieles recogen piedretas que obran curaciones.

La imagen de San Mamés o Semanés, aparecié sobre una pefia de San Juan de Plan, a la que se volvio tres
veces, cuando la querian trasladar a la iglesia parroquial, obrando de forma semejante a tantas imagenes
encontradas de Nuestra Sefiora. Se construyd pues una ermita al pie de la misma pefia donde aparecid.
El hallazgo del cuerpo de Santa Orosia, por un pastor, origind a su alrededor todo un conjunto de ermitas,
en las pefias de Yebra. Aqui se trata no ya de una imagen sino del cuerpo de una santa martir. Santa
Orosia, segun la tradicién, fue una princesa bohemia que vividé entre los siglos IX y X, y que viajaba con
su tio y hermano y su séquito para encontrarse con Fortin Ximenez, conde de Aragdén, con quien habia de
casarse, pero habiéndose refugiado en una cueva, fue interceptada por tropas sarracenas que mataron a
sus acompanantes y a ella le cortaron brazos, piernas y cabeza. También el cuerpo del martir San Visorio
y sus acélitos, también martires, (s. XI), a manos de grupos armados, sarracenos, fue encontrado dentro
de una cueva de Labuerda (Sobrarbe), gracias a los resplandores que salian de ella. San Urbez,(s. VIII) del
que ya hemos referido algunas de sus caracteristicas, se encuentra relacionado con las cuevas, en primer
lugar en su etapa de pastor y ermitafio, en Sastral, en Cerésola, luego en San Martin de la Valdonsera,
donde recibid el orden sacerdotal, y finalmente en Nocito (Sierra de Guara) donde se roded de discipulos.
Estas devociones, historias y lugares sagrados sobrepasan a otros santuarios en el sentimiento de los
pueblos y nos relatan la influencia bien viva que estos santos ejercen en la religiosidad pirenaica central,

todavia no substituida por Nuestra Sefiora.

Sin embargo, los santuarios marianos y lugares sagrados referidos a Maria son también numerosos. Muchas
de estas advocaciones, acompafian a una historia sagrada del hallazgo, con la presencia de una fuente o
un pozo, como ocurre en la cueva donde se halld la imagen de Nuestra Sefiora de la Feixa, donde hay una
fuente que nunca se seca. La imagen fue trasladada a una ermita, que se edificé para su culto, no lejos del
lugar del encuentro. La ermita esta situada junto a una gran pefia, y la gente afirma que jamas se han

desprendido rocas de ella, que hubieran podido dafar la ermita.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS  Josefina Roma Riu ‘ 264



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Cueva de San Urbez. Sastral. Afiisclo.
La vida del santo discurre por la sacralidad de las cuevas que habito.

En estos santuarios marianos, se describe como uno de los mayores favores, en primer lugar, el de provocar
la lluvia en épocas de sequia, en segundo lugar, establecer una especie de circulo de sacralidad, donde los
accidentes como deslizamientos y caida de piedras no le afectan, como ocurre en el Monasterio de San
Juan de la Pefia, o en la ermita de Nuestra Sefora de Pineta,(Sobrarbe), donde los pefiascos que caen, se
desvian. También es frecuente la caracteristica de que los rayos no le dafian, o donde las caidas de los fieles
no tienen consecuencias fatales, como pasé en Sta. Cilia, en que un nifio se durmid y cayo al precipicio, y
sin embargo se le encontro ileso. A veces, el agua que rezuma la pefa donde esta situada una ermita, no
llega al interior de la ermita-cueva. En cambio, y al mismo tiempo, toda accion irrespetuosa o depredadora
se considera sacrilegio y provoca que los pefiascos caigan, haciendo huir a los malhechores sacrilegos,

como en N@ Sra. de la Espelunca, cerca de S. Victoridn, o también en Pineta.

Algunas imagenes muestran haber contenido en su interior los restos de una antigua imagen, como la
de Buras, en Castarner (Ribagorza). Otras, como la de la Virgen de las Ventosas,(Ribagorza) en una
balma, tienen una apariencia muy distante de la que hoy dia atribuiriamos a la Virgen Maria. No parece,
sin embargo, que persistan muchas imagenes de piedra, la de la Pefia de Graus antigua, la de la Pena de
Grustan, (ambas en la Ribagorza), la de Piedrafita en Aren,(Ribagorza) de piedra fortisima, pintada con
un manto de estrellas, N@ Sra. de Obarra( Ribagorza). Pero en descripciones como las del P. Faci, del siglo

XVIII, se enfatiza que la madera, pese a haberse encontrado en un lugar himedo no presenta corrupcion.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ‘ 265



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Si que existen bastantes imagenes morenas, como la de San Martin de la Valdonsera, donde estuvo San
Urbez y que fue hallada en la profundidad de la pefia junto a la Fuente Santa.

Las advocaciones de las imagenes halladas, de la Virgen nos manifiestan ya cuales son las circunstancias

y el paisaje del hallazgo. Por esto es significativo el nombre de Espelunca o cueva, en latin, o el mismo de

LA PENA ENTRE LAS PENAS

Santuario de la Pena de Aniés.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS  Josefina Roma Riu ‘ 266



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Pefia. En Aragon, existen once advocaciones de la Virgen, que llevan el nombre de La Pefia, de las cuales,

seis estan ubicadas en el Prepirineo y el Pirineo.

De ellas, destacaremos a la Virgen de la Pefla de Santa Cilia de Jaca, de la que se cuenta el milagro de un
nifio que cayd al precipicio y no se hizo mal. La Virgen de la Pefia de Aniés,(Hoya de Huesca), encontrada
en el afo 903 por un caballero y su criado, en una pena muy dificil, a la que acudié una perdiz y el halcon

del caballero que le perseguia, y ambos animales se detuvieron frente a la imagen.

La Virgen de la Pefia de Alfajarin (Zaragoza), esta en lo alto de la Unica pefia del lugar, donde antes hubiera

un castillo, propiedad de los sefiores de Espés, de origen ribagorzano. Sus campanas previenen de los rayos.

Na@ Sra. de la Pefia de Graus,(Ribagorza) aparecié efectivamente en una oquedad de la Pefia bajo el que
fuera castillo de moros, y habitado por distintas poblaciones anteriores. Tiene un pozo al lado, que la

historia cuenta que surgid al encontrarse la imagen, pero que el P. Faci desmiente.

Santuario de Nuestra Sefiora de la Pefia de Graus. En los gozos se canta:
En la misma pefa dura/ este pozo se formd/ y al punto la pefia dio/ agua cristalina y pura...

Na Sra. de la Pefia de Salvatierra, estéd encima de la pefia misma a la que se trasladaba la imagen por si
sola, cada vez que querian edificar la ermita bajo la pefia. Es abogada para pedir agua en tiempos de sequia
y dar fertilidad a las mujeres. Una de sus historias nos cuenta como un rayo que cay6 en la ermita, no hizo

mal alguno y auin mejorod la salud a un cojo. Tampoco un barreno que explotd no causé ningin mal.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS  Josefina Roma Riu ‘ 267



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

En estos lugares singulares, de pefias y cuevas, se muestra en muchos casos, la estratificacién de la
sacralidad, continuando las historias de pueblos anteriores, a los que incluso se ha demonizado y acusado
de brujeria. Y en los mismos lugares se han situado santuarios de santos, se hallan imagenes de la Virgen,

sin olvidar sus historias anteriores, con las que convive el santuario.

Hemos visto anteriormente como el hallazgo de imagenes sagradas constituye el centro de tension entre
la religion popular, muchas veces heredera de otras formas religiosas anteriores y la jerarquia eclesiastica.
Esta tensién se expresa en los intentos de depositar la imagen en un lugar candnico y seguro de su
ortodoxia y la autonomia de la imagen que vuelve una y otra vez al lugar donde fue hallada, que a veces
coincide con un lugar sagrado para los pueblos anteriores o para los estadios previos a la aculturacion
cristiana o a las ultimas disposiciones de la jerarquia. Lo que si es cierto, es que la religiosidad popular,
y por tanto, la ubicacion de las imagenes halladas, presentan una comunién muy estrecha con el paisaje
y su simbolismo. Por tanto, los elementos singulares, y entre ellos, las pefas y las cuevas, son lugares
privilegiados para su sacralidad.

La historia de Nuestra Sefiora del Mallo (de Riglos), junto al Gallego, es un claro ejemplo de la importancia
de las pefias en la cosmovision popular. La imagen, en un principio fue colocada en un nicho de uno de los
pefascos. La tradicidn nos cuenta que volvia a su pefia cada vez que querian trasladarla a una ermita, hasta
que trasladaron algunas de las piedras del Mallo para que le acompafaran, y asi consintié en quedarse en

la ermita.

Por otra parte, la unién entre las pefas y cuevas con las fuentes de agua sanadora o que jamas se seca,

representa una asociacion muy clara de la vida que surge de la profundidad de la tierra.

En algun santuario perdura un ritual de fertilidad, hoy convertido en ritual de busqueda de pareja, como
el de la Virgen de I’Arbolod (Pallars Sobira) donde los muchachos tiran piedras a la puerta y las muchachas
sacan una pierna por los balaustres de la ermita. Hay historias en que las piedras cumplen también parte
del ritual, como en Embun (Jacetania), donde un devoto quiso construir una ermita a la Virgen del Pilar y
no se podian trasladar las piedras a través del rio, y el P. Faci nos cuenta como hizo coger doce piedras a
doce nifias y sin esfuerzo hallaron el vado y las transportaron a través del rio, con lo que quedé definido el

camino para continuar la obra.

Algunas advocaciones muestran de forma explicita la convivencia de diversos estadios culturales de
veneracion, en que las piedras son protagonistas. Asi, la Virgen de la Mola, de Buira (Ribagorza), cuya

tradicion recuerda que un pastor de La Torre, descubrié una piedra redondeada como una muela y la llevd

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS  Josefina Roma Riu ‘ 2638



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

rodando hasta su casa, pero la piedra se volvio sola al lugar donde fue encontrada, y asi se volvio a repetir,
por tres veces. El P. Faci, en el s.XVIII relataba su hallazgo por unos nifios que la tiraron a un barranco y que
al dia siguiente volvieron a encontrar en el mismo sitio, y asi por tres veces. Sorprendida la gente, lo contd
al parroco, que vio en ello una sefial divina. Por tanto creyeron que la Madre de Dios queria un santuario
en aquel lugar. Una imagen de la Madre de Dios preside la ermita, pero la tradicion no nos dice nada del
origen de esta imagen. A su lado, esto si, embebida en la pared, pusieron la muela que le da nombre a la
advocacion. El dia de la romeria, el Ultimo sabado de mayo, que reldne los pueblos de Bonansa, Sirés, Pont
de Suert, Buira y Torre, los fieles pasan la mano por la muela, y esto sirve como prondstico climatoldgico,

puesto que si estd hiumeda sefiala lluvias, mientras que si esta seca predice sequia.

En cambio en una casa de Peranera (Alta Ribagorga), no se podian librar de una gran piedra negra que
tiraban al barranco y volvian a encontrar en la casa, (de forma parecida a como vuelven las imagenes
al lugar del hallazgo) pero en cambio, esto no se consider6 como un hecho sagrado y positivo, sino
que atemorizados los habitantes de la casa decidieron marcharse de alli, aunque la cisterna siempre ha
conservado el agua, lo cual podria considerarse un signo de sacralidad. Aqui vemos los mismos elementos

que en la historia anterior, pero sin un significado positivo de religiosidad.

San Salvador de Irgo (Alta Ribagorga) esta edificada encima del barranco donde vivian las Encantarias,
mostrando una continuidad con el pueblo que anteriormente vivié en aquel entorno, y aureolandolo de

sacralidad. Los pueblos anteriores, y las Encantarias son una denominacion para ellos, siempre guardaron

Ermita de Sant Salvador d'Irgo, edificada sobre el barranco de las encantarias,
como muestra de la superposicion de estratos culturales.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ' 269



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

fama entre los nuevos pobladores, de dominar la magia. Su contacto mas estrecho con el entorno,
como cazadores recolectores les conferia un gran conocimiento del medio, y su magia era reconocida en
muchas circunstancias. Sin embargo, este dominio de la magia, magnificado en las leyendas de los nuevos
pobladores sedentarios, fue también su perdicidon, pues cuando ocurria una desgracia colectiva, como
tempestades que arruinaban las cosechas o muerte del ganado, se atribuia también a su magia y entonces
eran perseguidos por brujeria.

En Sarroca de Bellera (Pallars), la imagen de la Virgen de Bellera aparece en una cueva, El Cabanet de
la Verge, o cabafia de la Virgen, debajo del esllisador del diable, o tobogan del diablo, donde todavia se
pueden ver marcadas sus pezufias, y que al parecer era una roca fecundante. Es decir, que convive la
antigua tradicion, ya demonizada, con la advocacion de la Virgen en la misma cueva.

En Collegats (entre Pallars Jussa y Pallars Sobira), persisten las Rocas Santas de Collegats que detienen
a las fuerzas adversas, junto al Forat de les Encantades, es decir, habitaculo o lugar sagrado de los
antiguos pobladores donde, ademas se encontrd la imagen de la Virgen de Collegats. También tienen la
misma funcidn las Rocas Santas de Hortoneda (Pallars Jussa), que detienen a las brujas. En el Forat de les
Bones Dones o Agujero de las Buenas Mujeres, es decir, de la poblacidon anterior, se encontré la imagen
de la Virgen, que nunca se dejo llevar a la fuente para sumergirla en ella, como se ha hecho con muchas
imagenes y reliquias en caso de sequia.

Monumentos megaliticos.

Las grandes piedras transportadas y convertidas en monumentos funerarios o religiosos, han llamado
siempre la atencion, y han conservado muchas veces su caracter sagrado, transformadas con el nombre de
un santo. La Piedra de Nuria o de San Gil, sabemos que remediaba la esterilidad de la mujer, y la devocién
a la Virgen de Nuria, continud con esta funcidn, con la olla y la campana de San Gil, conviviendo con la
piedra, de la que se cogian pequefios pedazos para llevarse consigo. Esto ha sido asi en muchos santuarios,
de modo que incluso hubo concilios que prohibian este uso fertilizante de estas piedras desde el s. V al XI
siendo mas conocido el de Nantes de 658, que mandaba enterrar estas piedras como vestigios diabdlicos.El
dolmen frente a la ermita del arcdngel San Gabriel, en Riner (solsonés), llamado El bressol de la Verge, o
cuna de la Virgen, se considera que fue la Virgen misma quien transporto las piedras que lo componen, de
forma parecida a como lo hizo una giganta en el dolmen llamado La casa encantada de Sarroca de Bellera.
Esta giganta, ademas de llevar bajo cada brazo una piedra, y dos mas a modo de escapulario y la encimera
en la cabeza, todavia tenia las manos libres para ir hilando.

En Serrateix (Bergueda) hay una gran piedra, el roc de Sant Urbici, o roca de San Urbicio, hincada en
el suelo, a cuya sombra descansé el peregrino venido de Burdeos, que transportaba los cuerpos de San

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ‘ 270



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Urbici, S. Zenon y Sta. Folicola, para depositarlos en un lugar sagrado. Es significativo que San Urbez,
nacido también en Burdeos, transportdé durante toda su vida, los cuerpos de San Justo y Pastor y que
su homodnimo, seguramente fruto de la difusion de su historia, fuera transportado hasta el que seria su
santuario, por un peregrino, como lo habia sido San Urbez.10 Este santo reline varias de las caracteristicas
de las piedras que andamos estudiando: vivio y santificé varias cuevas, como Sastral, Cerésola y Nocito,
dejo impresas las huellas de sus galochas y de su baston, y es abogado contra la sequia.

Pilas de Agua Bendita.

El caracter sagrado de las piedras también se comunica a las que han sido trabajadas para un edificio o
una funcion sagrada, como parte de un templo. La pila del agua bendita, o una pila bautismal dobla su
sacralidad puesto que contiene el agua bendita, que por otra parte servird para detectar la presencia de
una bruja, ya que depositando en el fondo unos alfileres en forma de cruz, la bruja no podra pasar adelante
en la iglesia. Por esto, hay que considerar estas piedras trabajadas y a veces esculpidas con simbolos

poderosos, como una continuacién del caracter sagrado de las pefias y piedras.

Pila del agua bendita de Nocito.
Las pilas de agua bendita, afaden a la sacralidd de la piedra, la del agua bendita.

10 En esta doble hagiografia se produce un fendmeno muy comun en la veneracion de santos, y advocaciones de la
Virgen o del Santo Cristo, consistente en que sus historias de sus vidas, de sus milagros, de los hallazgos de sus ima-
genes, se difunden, contagian y mezclan y se hace dificil establecer una realidad histérica documentada, pero al mismo
tiempo, estas hagiografias son magnificas fuentes porque nos aportan muchos datos mas alla de la historiografia, sobre
el mito o historia sagrada de los pueblos.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ‘ 271



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Asi, la pila del agua bendita de San Quiri, (Pallars Jussa) se la llevaron para hacerla servir como abrevadero,
pero la pila, con voluntad propia, como correspondia a un objeto sagrado, al igual que las imagenes, se
volvié a su lugar primitivo. También en el pueblo de Gramenet (Pallars Jussa), sacaron una piedra de la
iglesia para arreglar con ella una fuente, lo que causé una tormenta con granizo. En la misma fecha, cada
afo se reproducia la tormenta con granizo, hasta que a los seis afios devolvieron la piedra a su lugar, pero
todavia se fue reproduciendo el fendmeno seis anos mas, hasta que la familia decidié irse del pueblo. Con
estos ejemplos vemos como las piedras que conforman un lugar sagrado, participan de esta sacralidad
hasta el punto de convertirse en sacrilegio popular cualquier accion contra ellas, y ademas poseen, como

las imagenes sagradas, una voluntad propia que les hace desaparecer o volver al lugar inicial.

Monasterio de Obarra, construido en un lugar estratégico entre pefias,
con un conocimiento astrondmico, del movimiento de la luz solar en el solsticio de verano.

También las pilas de agua bendita pueden sefialar el lugar donde esta un tesoro escondido, como el que
encontrd un habitante de Roni (Pallars Sobira) bajo la pila del agua bendita de la iglesia. De este modo, las
historias de tesoros escondidos en cuevas pasan a las pilas de agua bendita con sacralidad cristianizada,
afiadida, por el agua bendita que contienen.

Vemos pues que las piedras, rocas y gleras, son elementos del paisaje que interpelan a los pueblos que viven
en su entorno, que a su vez deben explicar su existencia, su forma y caracteristicas con los elementos de
su propia cultura. Asi, la presencia del peregrino divino, del mal cazador, del castigo por una desobediencia
en el sistema familiar, representan el lado negativo, frente a la ambivalencia de las marcas dejadas por
personajes singulares, fueran santos, antiguos dioses descabalgados o demonios.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ‘ 272



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

También dentro de este paisaje de pefias destacadas se ubica a los antiguos pobladores, cazadores-
recolectores, y agricultores y pastores incipientes, apartados de los terrenos fértiles por nuevas oleadas
poblacionales que les atribuyen siempre un gran dominio de la magia y un gran poder sobre el entorno.
De este modo, la sacralidad de muchos paisajes de pefias y cuevas persiste y convive con la presencia o
recuerdo de aquellos pobladores primigenios.

El transito de esta sacralidad, a los santos y a la Virgen cambia muy poco su simbolismo, perdurando de
forma sumatoria con todas las aportaciones coetédneas y posteriores. Por esto, las imagenes y advocaciones
de la Virgen y de los santos nos hablan de las distintas cosmovisiones que se han sucedido a través de ellos
y que nos han transmitido de forma casi intacta.

Asi podemos concluir que, a pesar de las continuadas aculturaciones, perdura en las pefias y las piedras,
parcial o totalmente, el simbolismo fundamental de la oscuridad de la tierra, que de su profundidad nos
hace llegar la transformacion de la materia amorfa, para llevarnos a la luz, como bien estudiaron y buscaron
los alquimistas. Una profundidad que es portadora de la vida, de la fertilidad, y por esto nos regala con
fuentes, con la lluvia que pone fin a la sequia, con la fertilidad de las mujeres, y nos conduce de lo material
a lo espiritual, de la tierra al espiritu, de lo mas profundo a lo mas sublime, a lo mas alto, y la figura de
Maria recoge y reinterpreta este significado mistico.

Nuestra Sefiora de Obarra.
La figura de Maria, recoge el significado del surgimiento de lo mas humilde
hacia lo mas elevado y reinterpreta y continlia este camino mistico.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ' 273



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

BIBLIOGRAFIA
Brennan, Martin (1983), The Stars and the Stones, London, Thames and Hudson.

Christian, William (1976), «De los Santos a Maria», en Lisén Tolosana, Carmelo, Temas de Antropologia
Espafola, Madrid, Akal.

Coll, Pep(1993), Muntanyes Maleides, Barcelona, Editorial Empuries.

Faci, Fray Roque Alberto,(1739-1979), Aragdn, Reyno de Christo y Dote de Maria Santissima, Zaragoza,
Diputacion General de Aragon.

Gavin, Josep M, (1978-1984), Inventari d’esglésies. Baixa Ribagorca-Alta Ribagorca-Vall d’Aran, 2, Capcir-
Cerdanya- Conflent-Vallespir-Rosselld, 3, Pallars Jussa, 8, Pallars Sobira, 9, Barcelona. Arxiu Gavin.

Hani, Jean (1997), La Virgen Negra y el Misterio de Maria, Palma, Olafieta.
Obiols, Joan, (1987) Esvorancs. Fets i Llegendes de la Muntanya, La Seu d’'Urgell, Isidre Domenjé.

Violant i Simorra, Ramoén,(1949), El Pirineo Espafol, Madrid, Plus Ultra.

DE LAS PIEDRAS SAGRADAS A LAS VIRGENES ENCONTRADAS Josefina Roma Riu ‘ 274



ENAS SACRAS EN ASTURIAS

Jesiis Sudrez Lopez
(Museo del Pueblo de Asturias)

Covadonga

A los pies del monte Auseva, en el concejo de Cangas de Onis, se encuentra el santuario de Covadonga,
patrona de Asturias y maxima representacion simbdélica de los asturianos. Covadonga, proviene del latin
cova dominica, que quiere decir Cueva de la Sefiora. Como el propio topénimo indica, se trata de una cueva
cargada de gran contenido simbdlico y religioso, pero no cabe duda de que el lugar era considerado sagrado
mucho antes de que se implantara alli el culto cristiano. Hay indicios que invitan a pensar que en esa cueva
se profesaba desde tiempos muy antiguos algun tipo de culto cuya naturaleza se desconoce. Por una parte,
en los alrededores de esta gruta se encuentra otra cueva conocida como la Cueva del Buxu, en la que se
conservan pinturas y grabados de los periodos solutrense y magdaleniense, lo que remontaria hasta muy
atras la sacralidad de la montafia; hipdtesis que se ve reforzada a la vista de al menos tres délmenes que
se situan en los alrededores de Covadonga, monumentos megaliticos que Pelayo cristianizo tras la batalla
contra los arabes y que fueron los cimientos sobre los que se construyeron las iglesias de Abamia, Mian y
Santa Cruz, primeras iglesias de la Reconquista. Y por otra parte, Covadonga podria ser el resultado de la
cristianizaciéon de un antiguo culto a las aguas, pues el propio nombre del rio Deva, que nace en el interior

de esta cueva, significa, precisamente, «Diosa», el Rio de la Diosa.

En Covadonga se refugiaron los guerreros astures que se rebelaron contra los moros invasores, siendo

ayudados en esta batalla por la Virgen, pues es tradicion que las flechas que los moros arrojaban contra

PENAS SACRAS EN ASTURIAS Jesus Sudrez Lopez ‘ 275



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

los cristianos se volvian contra quienes las lanzaban después de rebotar en las paredes de la cueva. Alli
obtuvieron las huestes de don Pelayo su primera victoria sobre los moros, en el aflo 722, por lo que este
lugar se considera el origen de la Reconquista. Antiguamente habia un templo de madera incrustado en la
cueva que, junto con la primitiva imagen de la Virgen, que segun todos los indicios era una Virgen negra,

desaparecio en el incendio que tuvo lugar el 17 de octubre de 1777.

Sin duda alguna, Covadonga es la capital espiritual de Asturias y uno de sus principales centros de atraccion

en la actualidad, no sdélo por su significacion religiosa, sino también por su interés turistico®.
El Monsacro

Probablemente, el segundo lugar mas venerado en Asturias por su caracter sagrado sea, precisamente,
la montafia de este nombre: El Monsacro. Este Montem Sacrum es una gran mole de piedra caliza que
constituye una estribacién de la Sierra del Aramo. El propio nombre del Monsacro, testimonia que ha sido
considerado un «monte sagrado» desde antiguo. Pero su condicidén de sagrado va mas alla de la etimologia
del topdnimo, de claro origen latino, pues se cree que remonta probablemente al Neolitico. Una necroépolis
tumular de la Edad del Bronce, situada en la cumbre, asi como algunos vestigios de délmenes son los
testimonios mas antiguos de la actividad religiosa en este monte. La romanizacién del antiguo culto ofrecido
en el Monsacro es la hipotesis mas extendida, segun la cual en la cumbre de esa montafia se habria adorado
a Jupiter o a Apolo, quienes vendrian a sustituir a un primitivo dios de los astures también identificado con
el sol, que bien podria ser Lug o Telenus. De hecho en la falda del monte hay un lugar denominado Telefios

que tiene relacion con ese tednimo.

En la falda del Monsacro se encuentran actualmente dos capillas. Si bien los documentos antiguos hablan
de Nuestra Sefiora del Monsacro o Monsagro, una virgen negra desaparecida por los avatares de la guerra
civil, la capilla principal estd actualmente bajo la advocacion de Santiago y Santa Catalina y fue fundada
en el siglo X, aunque su forma actual es probablemente del siglo XIII. Tiene la tipica planta octogonal de
los templarios y en el centro de la misma se encuentra el pozo dolménico conocido como Pozo de Santo
Toribio, donde segun la tradiciéon fue escondida el Arca Santa, procedente de Jerusalén, en la que se
transportaban las reliquias que actualmente descansan en la Camara Santa de la Catedral de Oviedo. La
capilla de abajo, que puede fecharse entre los siglos XIII y XIV, estd consagrada bajo la advocacién de
Santa Maria Magdalena.

1 Rodriguez Vigil, Juan Luis y Ramén Rodriguez Alvarez, Geografia (2001), Geografia sagrada de Asturias, Oviedo,
Cajastur, pp. 202-206.

PENAS SACRAS EN ASTURIAS Jesiis Sudrez Lépes . 276



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Entre las leyendas relacionadas con esta virgen negra del Monsacro, se cuenta que, una vez pasado el
peligro de la invasidn islamica, el rey Alfonso II trasladé el Arca Santa de las reliquias a la cdmara santa de
la catedral de Oviedo; de modo que la capilla donde habian permanecido escondidas quedd abandonada y
sin culto. Para evitar que esta capilla del Monsacro cayese en el olvido, se dice que «obrd Dios un milagro
singular en tiempo de moros». Y es que estando un vaquero apacentando su ganado en la cima del
Monsacro, vio como entraba el buey de la manada en la capilla octogonal y pasando en su busca lo encontré
arrodillado ante el altar de santo Toribio, escarbando con sus pezufias y mugiendo incesantemente. El
vaquero fue incapaz de sacar el animal de la capilla, que persistio en su actitud todo el dia, y al caer la tarde
bajé al pueblo para dar noticia del caso. Sin esperar a otro dia, los aldeanos emprendieron la ascensién
al Monsacro precedidos por el cura del pueblo, llegando a la cumbre de noche cerrada. Ante el asombro
general, encontraron al animal en la misma postura y aureolado por un dorado resplandor, por lo cual
entendiendo el sacerdote ser cosa divina, ordend que removiesen el altar y cavasen en el pozo de santo
Toribio. A los pocos golpes encontraron una caja cerrada, la cual mostré contener una preciosa imagen
de la Virgen Madre, toda morena «cual moza que baja de la brafia», con un nifio en su regazo. Entonces
decidieron colocar tan milagroso hallazgo en la capilla de abajo, que se encontraba en mejor estado para
albergar con dignidad la divina imagen, y regresaron al pueblo dejando de guarda al vaquero con otros

voluntarios.

Cuando al dia siguiente vuelven las autoridades acompafiadas por un tropel de curiosos, ven con estupor
que el altar esta vacio y que la imagen ha desaparecido. Acusando de robo al infeliz vaquero, le condenan
prestamente a la horca, que se improvisa en un arbol cercano. Sin embargo, cuando la sentencia esta a
punto de cumplirse, desde la ermita de arriba llegan los mugidos del buey, nuevamente aureolado de luz.
Corren todos hacia la capilla octogonal, van al pozo y en su fondo encuentran caja e imagen. Al descubrir
nuevamente tal hallazgo, hay quien habla de milagro y quien persiste en creer culpable al vaquero, de
modo que deciden doblar la guardia esa noche al tiempo que ponen al infeliz pastor en un cepo «con duros

fierros».

A la mafiana siguiente la imagen ha desaparecido otra vez, a pesar de que el vaquero estad inmovilizado en
su cepo en la ermita de abajo. Se dirigen de nuevo a la capilla de arriba y encuentran al buey esperando
en la puerta, y en el fondo del pozo nuevamente la caja y la virgen. Comprenden por fin que el vaquero es
inocente y que todo aquello ha sido la forma en que Nuestra Sefiora del Monsacro ha querido manifestar su
deseo de que reconstruyan la capilla de arriba y la dejen en ella. Como era de esperar, el vaquero quedo alli
como ermitafio de Nuestra Sefiora, muriendo de avanzada edad con fama de hombre santo. Actualmente,

entre ambas capillas hay un terreno que se conoce como «prado del ermitafio» y en uno de los laterales de

PENAS SACRAS EN ASTURIAS Jesiis Sudrez Lopez . 277



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

la capilla de arriba hay un habitaculo excavado en la roca que se conoce como «casa o cueva del ermitafio».

En las romerias que se celebraban en el Monsacro hasta hace pocos afios, era habitual que los romeros
recogiesen tierra del Pozo de Santo Toribio, pues se consideraba santa y dotada de poderes para curar y

protegerse de varias enfermedades, en particular del dolor de muelas?.

Por otra parte, en su estudio sobre la «Toponimia y tradiciones del Monsacro», los historiadores Fernandez
Conde y Santos del Valle recogen el siguiente testimonio testimonio oral de un vecino del pueblo de Otura,

en la falda del Monsacro:

Los habitantes de las aldeas cercanas subian al monte el dia de la Magdalena. Muchos de ellos permanecian
alli durante cuatro jornadas integras [...]. El dia de Santiago por la tarde, tenia lugar la quema del Tararu,
un monigote de madera adornado con elementos de facil combustién. En sus extremidades llevaba
también materiales inflamables, que explotaban ruidosamente cuando eran alcanzados por las llamas. El
espectaculo llegaba a su momento algido al explotar la cabeza del monigote. Entonces la concurrencia,

jubilosa, prorrumpia en aplausos y daba asi por terminado el sacrificio igneo del Tararu.3

Este Tararu podria ser, quiza, un derivado de Téaranu, dios de la tormenta y del trueno en la Asturias
prerromana, emparentado a su vez con Taranis, dios del trueno en la mitologia celta, cuyo culto se
desarrolld sobre todo en la Galia (y consecuentemente en territorio de los cantabros, astures galaicos).
Y a este respecto, resulta significativo que el autor medieval de los Commenta Lucani Bernensia (siglo X),
afirma que para aplacar a Taranis-Dis Pater se quemaba vivos a unos hombres encerrados en una especie
de maniqui de madera: Taranis-Dis Pater hoc modo apud eos placatur: in alveo ligneo aliquod homines

cremantur.

Por otra parte, la denominacién Taranis en sus multiples variantes estd presente en varios toponimos en
cuya base esta este apelativo mas o menos distorsionado por el paso del tiempo. Algunos ejemplos serian el
castro de Tarafiu (Cabrales, Asturias), o las poblaciones actuales de Tarano (Cangas del Narcea, Asturias),
El Tarano (Salas, Asturias), el pueblo de Taranes (concejo de Ponga), el monte Taraniello (Yernes) y el
oronimo Tarafiosdids, en el concejo de Cangas de Onis.

2 Rodriguez Vigil, Juan Luis y Ramoén Rodriguez Alvarez, Geografia (2001), Geografia sagrada de Asturias, Oviedo,
Cajastur, pp. 234-238.

3 Fernandez Conde, Javier, y M. C. Santos Valle (1987), «Toponimia y tradiciones del Monsacro», Lletres asturianes,
23, pp. 99-112 (pp. 101-102).

PENAS SACRAS EN ASTURIAS Jesiis Sudrez Lépes . 278



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

En la actualidad hay una hermandad llamada «Hermandad del Nazareno» que mantiene que en el Monsacro
se producen apariciones de la Virgen y cuyos miembros realizan el via crucis hasta la capilla parando en
diferentes puntos sefialados con cruces blancas para realizar diversos rezos y oraciones. Alli acude el tercer
domingo de cada mes una especie de vidente miembro de esta hermandad, llamada Maria Isabel Antolin,
con un nutrido grupo de «fieles», y acostumbra a entrar en trance, recibiendo diversos mensajes de la

Virgen Maria, de Jesucristo, de los angeles y del mismo Dios.

Como resultado de toda esta serie de elementos (vestigios de cultos sagrados del neolitico, apariciones
marianas, capillas de los templarios y vista panoramica del area central de Asturias) el ayuntamiento del
concejo asturiano de Morcin, al que pertenece esta «montafia sagrada», quiere convertir al Monsacro en
el «mirador de Dios», revalorizando este lugar magico de la Edad del Bronce mediante la implantacién de
un teleférico con fines turisticos, con un coste estimado de 8 millones de euros. Afortunadamente, este

proyecto fue planteado en 2010 y hoy, gracias a la crisis, ya nadie se acuerda de él.
El Penedo Aballén

Otra pefia sacra de alto valor simbdlico en Asturias es el Penedo Aballén. En la sierra de Penouta, en el
concejo asturiano de Boal, abundan los grandes conjuntos de rocas graniticas, entre las que destaca por su
gran tamafio una mole rocosa conocida como Penedo Aballdn. Se trata de una piedra oscilante que recibe
su nombre de esta caracteristica, pues «aballén» es adjetivo que proviene del verbo «aballar», que en el

habla de la zona significa precisamente «bailar», «oscilar».

Por su naturaleza oscilante, este mole rocosa ha estado siempre rodeada de misterio para los vecinos de
la zona, lo que ha dado lugar a algunas leyendas. Segun testimonios recogidos por el etnégrafo Alberto
Alvarez Pefia, se dice que la mafiana de San Juan aparece sobre ella una reina encantada que peina sus
rubios cabellos con peine de oro y extiende al sol un rico ajuar de joyas; mientras que el resto del afo

permanece sumergida en las aguas del rio Navia.

Aunque no se han constatado testimonios acerca de posibles rituales entorno a este Penedo Aballdn, cabe
pensar, por similitud con otras piedras de la misma naturaleza que se encuentran en la vecina Galicia, que
de haber tenido una funcionalidad de tipo ritual en el pasado, esta seria de tipo adivinatorio, respondiendo
afirmativa o negativamente a las preguntas del consultante. Algunos autores, asocian este tipo de piedras
oscilantes a la celebracion de ordalias y también a diversos rituales de fertilidad, bien para propiciar la
fecundacion o bien para facilitar un buen parto; pero no existe constancia documental ni testimonios orales

a este respecto.

PENAS SACRAS EN ASTURIAS Jesiis Sudrez Lépes . 279



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Cabe resaltar sin embargo que, ademas del Penedo Aballén, la sierra de Penouta alberga uno de los
conjuntos tumulares y dolménicos mas notables de los conservados en Asturias, y que en las inmediaciones
de este Penedo Aballén se levanté la capilla de San Isidro, lo que se puede interpretar como un intento de

cristianizar un lugar tenido por sagrado desde tiempos inmemoriales.

También cabe destacar el alto valor simbdlico que este Penedo Aballén tiene actualmente para los habitantes
del concejo, pues a pesar de haber sido derribado por unos gamberros en el aflo 2001, con la ayuda de un
gato mecanico, sigue siendo el emblema oficial del concejo y da nombre a la principal asociacién de vecinos
del mismo y a un grupo de teatro local.

En los ultimos afios el movimiento asociativo y vecinal del concejo ha organizado varias marchas a pie hasta
el Penedo Aballdn para reivindicar que sea devuelto a su posicidon natural, considerando que es un «simbolo
de la fuerza de los boaleses decididos a afrontar las dificultades». A pesar de ello, esta mole granitica no ha
podido ser devuelta a su posicidn original por la dificultad de restablecer el delicado equilibrio que permitia

esa oscilacion.
Ritual pluviomagico en Cabrales (1678)

Hemos realizado hasta aqui un breve recorrido por algunas de las «pefas sacras» mas emblematicas de
Asturias; pero no hemos podido aportar datos significativos de los rituales que se realizan en torno a ellas.
Veamos ahora un testimonio fehaciente a este respecto. Este testimonio se encuentra en el memorial de
la misidn realizada por los jesuitas Antonio de Guzman y Diego Valledor en el oriente de Asturias en 1678

y dice asi:

Entre estos riscos hallamos unas como pisadas de una grande supersticion que a escusa del parroco, aun
no estaba olvidada del todo; y era de esta manera: Sobre el copete de una alta pefia se levanta una piedra
a modo de piramide, como de doce codos en alto. Aqui en habiendo necesidad de agua, acudian como
por remedio aquella pobre gente, juntandose para eso todos los mozos solteros y doncellas de aquellas
poblaciones y lugares circunvecinos, y vistiendo a una de las doncellas al uso de la tierra lo mejor que
podian, poniéndole una guirnalda de flores en la cabeza y los demas con ramos en las manos iban cantando
todos al son de panderillos y castanuelas unos cantares antiguos llenos de mil fabulas, hasta llegar a la
pefa. Alli, dos mancebos, los mas animosos y de mejores fuerzas, cogiendo a la doncella, cada uno por su
brazo, la iban subiendo por el risco hasta llegar a la levantada piedra. Alli, la doncella, dando ciertos golpes

en la piedra con un hierro que llevaba en la mano, decia de esta manera:

«Aqui cuando Dios queria, agua habiax».

PENAS SACRAS EN ASTURIAS Jesiis Sudrez Lépes . 280



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Y respondiendo de abajo los demdas con sus canciones, quitaba la doncella la guirnalda de la cabeza y la
ponia al pie de la piedra, y bajandose, se volvian todos dejando al pie de la pefa los demas ramos que
llevaban en las manos, y era cosa portentosa y de reparo, segun nos informaron, que jamas habian ido a
esa procesion, que no tuviese efecto, aunque el dia estuviera muy claro, si bien las demas veces solo los
que iban se mojaban con una niebla que les cubria por donde iban sin que en la demas sierra de alrededor
cayese gota de agua. Cuya supersticidon no la habia podido quitar del todo el celo de su pastor y diligencias
que para ello puso, pues en ausentandose del lugar lo ponian en ejecucion hasta que Dios fue servido que
con la misién se remediase del todo, haciendo derribar, aunque con dificultad, aquella piedra, remediandose

otras ignorancias de este modo.*

Lamentablemente, no ha quedado memoria del topdnimo de la referida pena ni ha tampoco rastro alguno de
este ritual entre los vecinos del concejo de Cabrales; de modo que poco podemos afadir a esta interesante
descripcion del mismo. Lo que si cabe observar, con la debida cautela, es que las palabras que la doncella
pronunciaba al golpear la roca se corresponden exactamente con las referidas en el milagro del manantial

o fuente de san Isidro, narrado por Alonso de Villegas en su Vida de Isidro labrador, (1592):

Dicese que estando este siervo de Dios trabajando en aquella parte, y visitdndole su amo en tiempo de
calor y teniendo sed, pididle agua si tenia que darle. El respondi6 sefialando con el dedo: «Alli estd una
fuente». El amo fue, y no hallandola, llamole y dijole: «éQué es de la fuente? Parece que haces burla
de mi». Isidro tomd una reja e hirid la tierra diciendo: «Aqui habia agua cuando Dios queria». La fuente
parecid luego, cuya agua ni en aflos de mucha seca ha faltado, y tiénesele mucho respeto por ocasion de

este siervo de Dios, Isidro.>
La Pata de la Mula

La pefia conocida como «Pata de la Mula» es una roca que se encuentra en el concejo asturiano de Proaza
y que presenta una serie de insculturas con forma de herradura; las cuales fueron impresas, segun la
tradicion popular, por la mula de Jesucristo en su huida de los judios. Las inscripciones con forma de
herradura son abundantes en diferentes lugares de Asturias y del resto de la Peninsula y han dado lugar
a diferentes interpretaciones por parte los naturales de cada lugar, bien como herraduras de la mula de la
Virgen, del caballo de Roldan, del caballo de Santiago, etcétera. Lo que singulariza a esta «Pata de la Mula»

es el extraordinario testimonio oral y vivencial de nuestro informante, que nos ilustra sobre la asimilacion

4 Garcia Sanchez, Justo (1991), Los jesuitas en Asturias, Oviedo, Instituto de Estudios Asturianos, p. 296.
5 Alonso de Villegas, Vida de Isidro labrador (1592), ed. Chad Lehay (2015), Lemir, 19, pp. 897-930 (p. 926).

PENAS SACRAS EN ASTURIAS Jesiis Sudrez Lépes . 281



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

de este motivo por las clases populares y su conversion en un icono religioso capaz de generar un ritual,
como es el de arrodillarse ante ella cuando se transita por sus inmediaciones, y dar pie a la creacién de
una leyenda basada en su potencial como desencadenante de fendmenos meteoroldgicos adversos que se
manifiestan contra aquellos que hacen caso omiso de la inveterada costumbre:

Ahi p'arriba de Santo Adriano hay un sitio que llaman la Campa de San Bartuelo. Alli esta la Patada de la
Mula en una piedra, pintada la ferradura. Una pata p’alld y otra p’aca, éentiendes? Que ahi era cuando
iban tras de Jesucristo, decian. Y entonces ahi se perdieron. Una va p’aca y otra p‘allad, y non sabian si
fuera p’abajo o p’arriba. Eso estd en el Alto de Santiago, se llama la Campa de San Bartuelo. Y alli esta
de resbalar en la misma piedra, como si resbalara el que lo hizo, o se fue la mula o lo que sea, como si
resbalara y parara una pata alli y la otra p’acd. Y entonces ahi que no lo pudieran coger, porque ahi que se
descarrilaran y que perdieran el rastro. Iban persiguiéndolo los judios, y que ahi que ya iban al alcance d’él,
pero que se perdieran ahi en el Alto de Santiago.

Y yo, siendo un nefo, ibamos a Teverga, y mi abuelo, que llamaban Sancho, y mi padre Antén, dicen:
--Vamos a ensefar al nefo la Pata de la Mula:

Y vi alli la Pata de la Mula. Es una piedra maciza, no es una piedra movida. Es una piedra de sierra, maciza.
Y digo yo:

--Pero bueno, écdmo pudo quedar aqui la pata de la mula?

Porque ves la herradura con la marca de los clavos. Y de resbalar asi por la piedra y parar alli, una asi p’alla
y otra p’aqui. En una piedra grande. Le llaman la Pata de la Mula.

Y yendo una vez mi abuelo pa Teverga, iba Sandalio Molin, un vecino del pueblo, y también iban
Santiago, Munin y Casodn, y al pasar la Pata de la Mula dice mi padre:

--Vamos a rezar un Padrenuesto y un Avemaria.

Y non siendo Sandalio Molin, que ése non quiso, camind... y los otros se arrodillaron alli y rezaron. Y
entonces el otro les saco distancia. Y al subir una montafa pa bajar a los Pozos de Maravio, empezd a
tronar y relampaguear... icreo que caian alli chispas que se estrellaban contra las rocas! Y empezé a pedir
auxilio, y que lo perdonara y tal. Y dio la vuelta. Y creo que Sanchén, mi abuelo, se arrodillé y empezé a
pedir perddn, y que no sé que empezo6 a hablar y que pararan los truenos y que parara todo. ¢Yo qué sé?°

6 Testimonio oral de Manuel Lopez Alvarez «Sanchén», nacido en 1917 y entrevistado por el autor en 1997.

PENAS SACRAS EN ASTURIAS Jesiis Sudrez Lépes . 282



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Este relato tiene un alto grado de emotividad en el sentido de que se revela como rito inicidtico del
informante-nifio que traspasa por vez primera los confines de su pequefia aldea, acompafiado de su padre
y de su abuelo, y cdmo estos le muestran la Pata de la Mula y le inician en el conocimiento y el respeto
ancestral que debe manifestarse ante un simbolo sagrado. Por otra parte, la leyenda asociada a este icono
religioso como potencial desencadenante de fendmenos meteoroldgicos y su interiorizacién por parte del
informante como una especie de milagro inscrito en su ADN familiar, constituye un excelente ejemplo de
la verosimilitud que se supone inherente a toda leyenda. Maxime, cuando nos consta nuestro informante,
«Sanchoén», con sus 80 afos cumplidos, era un paisano entero y poco amigo de «fabulas mentirales», que
fue dinamitero en la revolucion asturiana del 34, combatiente republicano en el frente, preso en campo de
concentracién, represaliado en batallén de trabajadores y desencantado del nuevo socialismo que trajo la
democracia. Y a pesar de todo ello, como él bien decia: «De Dios p’abajo, no hay quien me quite de creer

en él».

Finalmente, un dato histérico sobre esta «Pata de la mula», que la singulariza entre otras insculturas
similares es su temprana documentaciéon como marca liminar de los limites del Monasterio de Santo Adriano,
bajo la forma latina Pede de Mula en el Liber Testamentorum Ovetensis o Libro de los Testamentos de la

Catedral de Oviedo, compilado por Don Pelayo, Obispo de Oviedo, hacia el afio 1100.7

7 Valdés Gallego, José Antonio (1996), «La toponimia asturiana del Liber Testamentorum Oventensis», Lletres astu-
rianes, 61, pp. 61-100 (p. 90).

PENAS SACRAS EN ASTURIAS Jesiis Sudrez Lépes . 283



IEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON.
UNA PROPUESTA DE METODOLOGIA PARA SU ESTUDIO
Y CLASIFICACION

José Miguel Navarro Lopez
(Instituto de Estudios Altoaragoneses)

Celebradas durante los dias 25, 26 y 27 de noviembre de 2016, y organizadas por el IEA y el Gabinete
de Antigledades de la Real Academia de la Historia, se celebraron en Huesca las primeras jornadas
denominadas Sacra Saxa: Creencias y ritos en Piedras Sagradas. En ellas se reunieron un numeroso y
selecto grupo de especialistas que dieron a conocer, cada uno en su ambito de estudio, los avances en la
investigacion de un tema que, alina como pocos, dentro de las ciencias humanas, la arqueologia, historia,
antropologia, etnologia y otras ciencias auxiliares que, sin ser determinantes, si que ayudan a desentrafar

determinados rituales o practicas en torno a determinados elementos liticos.

Cada ponente propuso un tema que desarrollé durante un tiempo limitado estrictamente, ya que la profusion

de temas y la densidad de aspectos, asi lo aconsejaban para el normal discurrir de las jornadas.

El que esto firma propuso como tema, a desarrollar el sdbado 26 por la tarde, el titulado “Tumulos,
descansaderos y montones de piedras. Leyendas y rituales en torno a las creencias de la fijacion del alma
en el territorio.” Centrado en el ritual consolidado y extendido, tanto en el tiempo como en el espacio, de

arrojar una piedra o depositar una ofrenda en el lugar donde se creia que habia muerto una persona.

Sin embargo, la brillante exposicién del viernes 25 de Pedro R. Moya titulada “Majanos de danimas desde
la Paleoetnologia” donde se abordd este mismo tema aportando numerosos ejemplos peninsulares y

extrapeninsulares hicieron que me planteara la exposicion que pretendia llevar a cabo, ya que poco mas

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ‘ 284



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

se podria aportar al tema si no era la mera enumeracion -15 hasta la fecha- de ejemplos localizados en
el area pirenaica. Ejemplos, que si algo tienen de interés para su estudio, es que la mayoria son inéditos

hasta la fecha y que en algunos de ellos, el ritual sigue plenamente vigente entre las gentes del entorno.

Geolocalizacion de los tumulos dentro del area de estudio.

Asi pues, me centré en el trabajo iniciado hace unos afios de forma autodidacta y que se concretd y definid

al ser beneficiario de una Beca en el XXX Concurso de Ayudas de Investigacion del IEA en la convocatoria

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lopes ‘ 285



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

de 2014 con el trabajo titulado PIEDRAS SAGRADAS. Un recorrido por los cultos litolatricos en el
Alto Aragon.

Con este proyecto se pretendia realizar un inventario actualizado, a fecha de 2014-2015, de los elementos
liticos, epigraficos, artisticos y / o arqueoldgicos y naturales que, teniendo como base rocas, piedras o
minerales, tengan o hayan tenido, algun tipo de culto, leyenda, uso ritual o vestigios de creencias en el
Pirineo Oscense.

Se propuso como ambito geografico del estudio los limites administrativos orientales y occidentales de la
provincia. Por el norte, la divisoria de aguas Atlantico/Mediterranea que coincide, casi en su totalidad, con
la frontera Franco-Espafiola y el limite sur se establecid en los 42° de latitud por coincidir, grosso modo,
con las ultimas estribaciones de la unidad morfoldgica conocida como Sierras Exteriores y, por tanto, limite
meridional del Pirineo.

Se trataba de un trabajo necesario y perentorio ya que la mayoria de los elementos liticos que nos
disponiamos a estudiar se guardaban en la memoria de las personas mas mayores de nuestros pueblos y

estos, lamentablemente, tienen una media de edad muy alta.

Dentro de apenas un lustro, las sacra saxas seguiran estando alli (aunque hemos constatado la desaparicidon
de alguna de ellas por labores agricolas o concentraciones parcelarias) pero su ubicacién y, sobre todo,
los rituales y leyendas a ellas asociados, desapareceran para siempre si no los recogiamos de manera
sistematica y exhaustiva.

Por supuesto, el trabajo no pretendia ser una mera recopilacion de elementos para estudio y disfrute de
eruditos , si no que ha tratado de acercarlos al gran publico y ponerlos en valor como recursos turisticos,
patrimoniales y culturales.

Para este fin, se tomaron datos de geoposicionamiento de las piezas y se trazé un track con un GPS desde
el punto mas cercano donde se podia dejar un vehiculo. Todos los datos obtenidos se volcaron en una web

de referencia para temas de rutas y puntos de interés GPS de todo el mundo: https://es.wikiloc.com/

En ella se abrié una cuenta gratuita con el nombre de usuario “Piedras Sagradas” de forma que, cualquier
persona de cualquier parte del mundo, puede descargarse en un dispositivo GPS o en un teléfono movil,
de forma sencilla y cémoda, el recorrido, las coordenadas, hasta tres fotos del elemento en cuestién y una

pequefia descripcion.

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ‘ 286



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Wikﬁﬂc Subir rutas 4 Mapa del Mundo & Buzcar O m FIEDRAS SAGRADAS w
% MONASTERIO DE SAN URBEZ, PENA DEL SANTO,
PARDINA LATORRE, TUMULO DESCANSADERO,
ABELLADA mm
SN R MR- o ERNE— ﬁ FIEDRAS SAGRADAS

AT TR

Afatie compafiems Ge nea
— E83km =y Ho

413 m 1,. 1.3 m

M m 4 LoiEm

-ﬁf"m

Dificuitad 1écnica

L] TN
Couidisdis

Captura de pantalla de la Web Wikiloc con una de las localizaciones,
el track de acceso, la descripcion y fotos.

Todo esto deberia venir acompafado de una publicaciéon, a modo de topoguia o guia de viajes, en el que,
con un lenguaje sencillo, acompafiado de mapas, fotografias y texto, las piezas mas relevantes de la
provincia se den a conocer al gran publico y sirvan como revulsivo econédmico, turistico y cultural para las
zonas que las albergan.

El cuerpo principal del proyecto, la fichas, deberian contener los siguientes puntos:
1. UBICACION GEOGRAFICA
1.1 Nombre o nombres de la piedra:

Como norma, los nombres suelen dar pistas sobre el uso, la creencia o practicas vinculadas o, incluso, el
posible origen de su sacralizaciéon. No son raros las Pefias o Piedras “de los moros”, “de la mora” “de la
virgen” etc....

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ' 287



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

A tener en cuenta que, en piedras situadas en limites de pueblos, pueden tener diferentes nombres en

funcion del pueblo donde se localice el informante.
1.2. Comarca donde se ubica.

La actual delimitacion administrativa en el territorio de Aragén concede un importante grado de autonomia

a las comarcas que -histéricas o no- aglutinan diferentes municipios adyacentes.

Las competencias que deberian afectar a las piedras sagradas —turismo y cultura- se hayan trasferidas y

con dotacidon econdmica anual por parte el Gobierno de Aragon.

Es fundamental que las administraciones mas cercanas conozcan y sepan valorar en su justa medida estos
elementos como primer paso para su conservacion, su puesta en valor o, incluso, su explotacion turistica

llegado el caso.
1.3. Municipio.

Siguiendo la premisa contemplada en el punto anterior, las administraciones mas préximas al territorio
deberia contemplar la posibilidad de realizar un inventario de bienes patrimoniales de interés entre los que

se encontraria cualquier sacra saxa localizada dentro del término municipal.
1.4. Lugar/Partida/Top6nimo.

Datos complementarios y necesarios para la ubicacién geografica de cualquier piedra sagrada, es el lugar,
pueblo o pardina mas cercana a la pieza, la partida dentro de éstos y el topénimo donde se ubica. Resulta
interesante, si es posible, recopilar tanto la macrotoponimia como la microtoponimia presente en el entorno

de la piedra ya que ambas nos pueden dar pistas importantes a la hora de datar el ritual o su uso secular.
1.5 Acceso

La descripcion del acceso mas comodo para llegar al elemento de nuestro interés, constituye otro punto

para geolocalizar y referenciar las piezas.

Como norma, describiremos el acceso actual, de la forma mas detallada posible, desde el punto mas cercano
donde se pueda dejar un vehiculo estandar (no 4X4) haciendo referencia a pistas, cruces, elementos
caracteristicos del paisaje, senderos y en su caso la numeracién si éstos estan catalogados como PR’s

(Pequenos recorridos) o GR’s (Grandes recorridos).

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ‘ 2838



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

A la vez que se recorre el camino hasta la pieza, con un GPS o similar (Iphone, Smartphone, Tablet...)
configurado con la App adecuada, trazaremos un track que, posteriormente, nos servira para volcarlo en
una web donde otros usuarios puedan descargarselo y acceder igualmente al elemento. En nuestro caso se
eligié la web https://es.wikiloc.com/ ya que es una de las mas completas, con mayor nimero de usuarios

y con un interfaz mas sencillo.

Se abrié una cuenta con el nombre de usuario “Piedras Sagradas” https://es.wikiloc.com/wikiloc/user.

do?id=1298683 donde se actualiza cada nuevo aporte o descubrimiento realizado.

Como norma, el acceso a la mayoria de las piezas resulta sencillo, tratdndose en la mayor parte de los
casos de simples paseos de pocos minutos a escasas horas de duracion. Sin embargo, para elementos muy
concretos, hemos tenido que recurrir a técnicas especificas de escalada o espeleologia para acceder a ellos.

Todos estas caracteristicas vienen reflejadas en las fichas.

Una piedra de fécil acceso, el timulo de Loreto

1.6. Localizaciéon GPS

El dltimo punto para geolocalizar las piezas es tomar las coordenadas del punto exacto donde se halla, las
del punto de partida y los metros sobre el nivel del mar donde se encuentra. Todos estos datos nos los dara
cualquiera de los aparatos que hayamos usado para trazar el track de acceso con un margen de error que

no excede de +-5m.

Se eligieron las coordenadas “sexagesimales” que definen el punto mediante latitud a partir del ecuador

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ' 289



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

y longitud a partir del meridiano de Greenwich expresadas ambas en grados minutos y segundos. Para
cualquier otro tipo de coordenadas (decimales, UTM....) son facilmente convertibles mediante programas

informaticos sencillos.

Una pieza de dificil acceso, la Pata del Diablo de Linas de Broto.
2. GEOGRAFIA SACRA
2.1 Descripcion del elemento:

Descripcion objetiva y subjetiva de la pieza, con especial atencion a su forma, tamafo y orientacidon
geografica y/o astrondmica.

Es evidente que la morfologia de algunas piezas determina el ritual o la creencia de la que han sido objeto
asi como la posible existencia de elementos y detalles tallados en algunas de ellas (cazoletas, estrias,

cruces...) Todo esto nos dara pistas sobre los rituales, sincretizaciones o usos de las que han sido objeto.

Subjetivamente, algunas de ellas presentan pareidolias evidentes (Pefia mujer, el Cura, la cabeza del
moro...) que en muchos casos han generado apofenias todavia vigentes y conocidas por los informantes.

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ' 290



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Una pareidolia evidente, el “Cura de Aurin”

Por otro lado, hemos constatado orientaciones de algunos elementos tallados, o de la propia pieza, hacia
determinadas eminencias geograficas lo que resultara relevante a la hora de entender su funcionalidad.
Esto y el estudio del entorno, (ver punto. 2.3) conformaran lo que hemos venido a llamar “geografia sacra”;
la pieza contextualizada dentro del paisaje humano y natural que la envuelven y que formaran parte

consustancial del conjunto sagrado.

Otro de los elementos a tener en cuenta es la relacién de algunas piezas con determinados eventos astrales

(ortos u ocasos de estrellas) o solares (solsticios y equinoccios).

Dentro de este punto, seria muy interesante la elaboraciéon de croquis de los ciumulos de cazoletas
presentes en algunos yacimientos y compararlos con mapas estelares. No hay una certeza que soporte

esta afirmaciéon, es mera teoria e intuicion.

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ‘ 291



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Cazoletas talladas en Pefa Lucia de Azara

2.2 Material geologico:

Aunque no parece relevante en muchos de los elementos estudiados la naturaleza geoldgica en la que se
enclavan, (éstos se hallan trabajados, tallados o encuadrados en la geologia propia del entorno y es ésta la
que los define, les da forma y permite su manejo y manipulacién por parte del hombre) hemos constatado
la existencia de algunas piezas en las que se ha buscado deliberadamente determinados materiales
geoldgicos aléctonos como bloques erraticos, sedimentos de rios o, incluso, materiales transportados ex
profeso. Obviamente, esto solo es posible cuando la pieza es manejable y transportable a escala humana
o animal. Para el andlisis del material geoldgico se conté con la colaboracién de Anchel Belmonte Rivas,
gedlogo y director técnico del Geoparque del Sobrarbe.

L P % .
At nili _
g *::- #}
e | a5y 1
ko Bl O

L gy

Ejemplo de material aléctono sacralizado. El asiento de San Ramon de Capella

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ' 292



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

2.3 Entorno:
Tan importante como la pieza en si, es el entorno natural o urbano donde se inscribe y contextualiza.

Hablamos de elementos naturales, mas o menos modificados por la mano del hombre que, como norma,
se hallan enclavados fuera de cascos urbanos y rodeados de naturaleza y paisaje, lo que propicia un valor
afnadido y les otorga la verdadera dimension del fendmeno cultual y antropolégico para el que fueron
concebidos.

Asi pues, debemos prestar atencidon a eminencias geograficas que los delimiten, cerros, rios, arroyos,
fuentes, la linea del horizonte, otras posibles sacra saxas.... Incluso no descartamos la importancia que
pudiera tener o haber tenido la vegetacion potencial' que las rodeé como protagonistas secundarios del

ritual o las practicas llevadas a cabo.

EETNATITORS D4

e

Un ejemplo de pieza contextualizada que da la verdadera dimension,
la posible motivacion del culto alli practicado y la sincretizacion habida.
Yacimiento del Almerge, Laluenga.

1 Hablamos de vegetacion potencial en un area dada, de la comunidad vegetal que pudiera haber si no hubiera me-
diado intervencién humana secular.

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ‘ 293



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

2.4 Estado de conservacion:

Una observacién detallada y objetiva de la pieza, del entorno inmediato y de las practicas agrosilvopastoriles
que se llevan a cabo en él, nos daran pistas sobre potenciales amenazas que pudieran afectar negativamente
a la piedra objeto de estudio.

Por otro lado, se debe valorar la ubicacién, factores ambientales y climatoldgicos, la erosion mecanica y
quimica a la que esta sometida y otros agentes externos que influyen o pudieran influir sobre el elemento.

(construccidn de pistas y carreteras, regadios, concentraciones parcelarias...)

Ejemplo de pieza parcialmente destruida por labores agricolas.

Supuesta “Cueva fecundante” de Bolea.
2.5 Cronologia:

Punto siempre dificil, por no decir imposible en muchos de los elementos estudiados. Las practicas a las que
son objeto se han extendido en el tiempo, casi sin variacion, haciendo casi imposible el aquilatar la fecha

de origen del elemento objeto de estudio.

Por comparativa con otras piezas ubicadas en lugares alejados y que han sido objeto de estudios mas

profundos, podriamos establecer lapsos temporales mas o menos certeros.

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ' 294



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016
3.- ETNOARQUEOLOGfA DE LAS SACRA SAXAS.
3.1 Leyenda asociada:

En este punto, fundamental y muchas veces incompleto por falta de informacion, se recoge todas las
leyendas, practicas, costumbres o historias que orbitan en torno a la piedra objeto de estudio. Por supuesto,
salvo contadas excepciones de leyendas recogidas hace un tiempo por investigadores que nos precedieron,
la mayoria de la tradicién oral recuperada es inédita.

Somos conscientes que las personas que fueron protagonistas de éste capitulo son las Ultimas contenedoras
de esa sabiduria. Por tanto queda muy poco tiempo, -cinco afios, quiza diez...- para recoger las leyendas

de boca de sus verdaderos protagonistas.

Este fue el fin Ultimo que nos movid a emprender este trabajo. El enorme caudal de informacion que se esta

perdiendo, de forma lenta pero constante, vinculado a las piedras sagradas.
3.2 Informantes:

Si las gentes que han vivido en el entorno inmediato de las piedras sagradas, que nos han acompafiado a
visitarlas y nos han contado las leyendas a ellas asociadas no tienen inconveniente, reflejamos su nombre

completo, direccién y teléfono.
4.- ANEXOS
4.1. Observaciones:

Cualquier dato no contemplado en los puntos anteriores, cualquier interpretacion personal del conjunto
o del ritual, se reflejan en este apartado que no deja de ser un complemento mas a todo lo recogido

anteriormente.
4.2. Bibliografia e informacion complementaria.

Aunque escasa y fragmentada, de algunas piezas significativas hemos encontrado material editado en
diversos soportes y formatos. Desde articulos académicos a leyendas recogidas en libros de cuentos o
articulos en blogs y paginas web

Toda la informacion disponible que hemos sabido recopilar, se halla reflejada en este punto, tanto la

bibliografia como la webgrafia.

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ‘ 295



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

4.3 Anexo fotografico.

Una vez localizada la pieza se procedié a fotografiarla desde todos los angulos tanto el conjunto como los
detalles que fuimos capaces de hallar y que parecieron relevantes. Ademas, vista la importancia del entorno

(ver punto 2.3) se hicieron fotografias integrando el elemento a estudiar dentro del paisaje circundante.

Paralelamente, de las piezas que se consideraron mas representativas, y en vistas de una hipotética
publicacion, se procedid a dibujarlas, mediante la técnica de plumilla, por parte de una dibujante.

En resumen, han sido cinco comarcas oscenses muestreadas, cuatro totalmente (Jacetania, Alto Gallego,

Sobrarbe y Ribagorza) y dos parcialmente (Hoya de Huesca y Somontano de Barbastro)

En ellas se han visitado un total de 48 municipios, 84 pueblos y se han catalogado 118 elementos liticos
que han sido reflejados en el trabajo... pero esto no ha hecho mas que empezar... seguimos trabajando y
hoy por hoy, desde la entrega del trabajo a la actualidad, ya son 133 piedras, conjuntos de ellas, cuevas
con leyendas, cromlech y otros megalitos, los que figuran inventariadas y salvadas del desconocimiento

para el mundo cientifico y cultural.

CLASIFICACION DE LAS PIEDRAS SAGRADAS.

De los mas de 130 elementos liticos inventariados hasta la fecha en el espacio geografico propuesto
(ver introduccién) es posible inferir cierta clasificacion que, atendiendo a su posible funcionalidad
y sin ser excluyente un punto de otro u otros, ayudan a catalogar y entender el propdsito por el que
fueron sacralizadas o su funcionalidad. Por supuesto, esta clasificacion estd abierta a nuevos aportes e
investigaciones, tratdndose de una base de trabajo que se puede adaptar a los diferentes territorios objeto

de estudio.
Asi pues, las categorias en las que se pueden adscribir alguno de estos elementos liticos serian:
Espacios sacralizados.

Dolmenes, cromlech, iglesias, ermitas o santuarios rupestres, constituyen espacios sagrados donde la piedra
es elemento predominante. En este apartado se engloban espacios naturales donde la piedra constituye,

sola o con otros, un elemento fundamental para entender el

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ‘ 296



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

culto que alli se llevaba a cabo y también conjuntos de piedras y/o construcciones que, descontextualizadas,
no aportan informacion pero que puestas en relacion con otras dentro de un area definida constituyen

ejemplos palmarios de “geografias sacras”

Cuevas de Santa Orosia, en Yebra, ejemplo de espacio sacralizado.
Fecundantes.

Hablar de piedras fecundantes parece lo mas Iégico si tenemos en cuenta que muchas culturas adjudicaron
capacidad generadora de vida y riqueza a la tierra y a lo que de ella emana. Se han documentado, a lo
largo de todo el mundo, numerosos rituales donde las rocas, las piedras o la tierra tienen un protagonismo

importante tanto para la creacion de vida y riqueza para una comunidad como para sus campos o animales.

Asi pues, aunque sin certeza absoluta aunque en algunas hemos llegado a recoger tradicion oral que asi
parece indicarlo, colocamos en este apartado a piedras de aspecto falico, natural o retocadas por la mano del
hombre, asi como elementos que recuerdan morfoldgicamente Uteros o genitales femeninos. Dentro de este
punto enclavamos también las numerosisimas “Cuevas fecundantes” situadas en el Somontano y estudiadas
con detalle por nuestro compafero Eugenio Monesma aunque, en estas Ultimas, hay discrepancia entre
los investigadores respecto a su funcionalidad; mientras que para unos se trataria de lugares sacralizados
donde practicar rituales que tienen que ver con la fecundidad femenina (rituales de primera menstruacion,

ritos de paso, espacios de oracién siempre encaminados a conseguir fecundidad o gravidez...) para otros se

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ' 297



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

trataria de simples hipogeos, tumbas comunitarias que coinciden, casi a la perfeccion, con el territorio del

pueblo prerromano de los Ilergetes.

Supuesta cueva fecundante de Semuro, en Piracés
Funerarias

Piedras que sirven, dada su perdurabilidad, tanto para guardar la memoria del difunto como moradas de
almas. Laudas, estelas, estelas discoideas muestran simbologia propiciatoria para la salvacién del alma del

difunto a la vez que guardan su memoria y sirven como recordatorio para los vivos.

Dentro de este punto se inscriben también los numerosos tumulos, descansaderos montones y
espedregales documentados tanto en el territorio objeto de estudio como en otras partes del territorio
peninsular (milladoiros carneiros, pedreiras) y extrapeninsular, (cairns, barrows, mounds). La mayoria de
ellos, acimulos de piedras que guardan la memoria o el alma de personas que, segun la tradicién oral, han
fallecido alli de forma tragica. El monton se forma gracias a las oraciones de los caminantes que, sabedores

del 6bito, cuando pasan, arrojan una piedra mientras rezan o hacen una peticion al alma del finado.

“Piedra de Petra” en Escartin

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ‘ 298



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Rituales

En determinadas piezas la presencia de cazoletas talladas, gnamas y taffonis naturales reaprovechados y/
o retocados, canales, nichos, receptaculos, mechinales, hornacinas, escaleras, estribos u otros elementos,
evidencian algun tipo de ritual practicado en ellas aunque no haya quedado vestigio ni tradicion oral de sus
caracteristicas. Parecen posibles, aunque sin evidencia arqueoldgica y/o etnoldgica, las practicas encaminadas
a procurar fertilidad a cosechas mediante el derramamiento de liquidos, libaciones rituales o, incluso, sacrificios

de animales.
/ . l-|T i i
Heterogénea y aparentemente anarquica distribucion
de cazoletas en la cima de Pefia Mora de Argavieso
Pedagdégicas.

Situadas en caminos, senderos y eminencias geograficas, normalmente muy cerca de santuarios o de otros
espacios sacralizados, se trata de piedras que fueron manipuladas o talladas para hacerlas servir como
sustentadores de cultos y hacer mas creibles y tangibles éstos. Huellas de santos, de héroes, de personajes

historicos constituyen otro conjunto interesante y poco estudiado.

WS b

“Arrodillas” de Santa Orosia, en Yebra de Basa.

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ' 299



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Pareidolias y mimetolitos.

Pareidolia es el mecanismo por el que el hombre, ante una manifestacién o forma abstracta, tiende a esta-
blecer una relacidn de similitud con algo conocido y tangible. Se da, con relativa frecuencia, en montafias,
rocas o paisajes donde determinadas formaciones son percibidas como figuras reconocibles. Hablaremos
entonces de mimetolitos para referirnos a estas piedras que, en la mentalidad popular, representaron
“algo”. Generalmente se trata de formaciones antropomorfas, rostros humanos mas o menos conspicuos

que han dado lugar a apofenias asociadas que los vinculan con leyendas moralizantes, vidas de santos,

martires o héroes y que sirven a la vez como mantenedoras de cultos, hagiografias o leyendas.

-

El “"Gigante de Guara”, pareidolia evidente y apofenia que la justifica

Curativas

Muy raras y por tanto muy valiosas e interesantes desde un punto de vista antropoldgico, determinadas
piedras y algunos lugares fueron usados por la sociedad tradicional como curativas para diversas dolencias
Dolores de garganta, envenenamientos, dolores de muelas... la mayoria tienen que ver con advocaciones
o0 martires aunque, en ejemplos puntuales, se podrian rastrear creencias tan antiguas como la existencia

de piedras Bezoar.

Piedra de Ordoves para curar envenenamientos

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ' 300



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Apotropaicas

Piedras a las que se atribuye el poder de alejar el mal, los malos espiritus o una accién magica maligna o
proteger de él tanto al individuo, como la casa o la comunidad. En este grupo se engloban las numerosisimas

“piedras de rayo” y las piedras agujereadas.

Coleccién de “Piedras de Rayo” usadas en una casa del Valle del Basa como amuletos contra rayos
Adivinatorias

Piedras exentas o formando parte de construcciones a las que, mediante un sencillo ritual, se les hacen

preguntas esperando respuesta mediante sonido, rebotes de otras piedras etc...

“Piedra del Santo” en los Molinos.

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ' 301



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Otras
Las que no es posible encuadrar dentro de los puntos anteriores.

ik !
T

Piedra custodiada en la Iglesia de San Pedro el Viejo de Huesca

supuestamente expulsada por una bruja durante un exorcismo

PIEDRAS SAGRADAS EN EL ALTOARAGON J. Miguel Navarro Lépez ‘ 302



IEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON

Eugenio Monesma Moliner
(Instituto de Estudios Altoaragoneses)

En este breve espacio de tiempo quiero dar a conocer algunas piedras rituales del Alto Aragdn, que en estos
ultimos afios he documentado continuando con las investigaciones iniciadas hace un par de décadas en

colaboracién con Manuel Benito.

Empezaremos nuestro recorrido por las piedras fecundantes, tal como las llamé Mircea Eliade, veneradas
en una sociedad agropecuaria donde se buscaba la fecundidad tanto de la tierra y de las semillas, como de
los animales y del grupo familiar. El infortunio mas terrible con el que los dioses les pudieran castigar era la

esterilidad, tanto de las plantas cultivadas, como de los animales y de las mujeres del grupo.

La Pefa de Santa Lucia, de Azara, permanece erguida junto al campo donde, segun la leyenda, se

aparecio Santa Lucia. Los vecinos de Azara trajeron la imagen a su pueblo y desde entonces es su patrona.

Un estudioso y buen conocedor de las tradiciones del Alto Aragén, me comentd que, entre los afios 1956 y
1958 tenian una sirvienta en su casa que era natural de Peraltilla. Unos dias antes de casarse, esta sefiora
tenia que ir a su pueblo para entrar en el agujero de la Pefia de Santa Lucia durante dos horas para recibir
el poder fecundante de la piedra y que cuando llegara al matrimonio no fuera “machorra” y pudiera tener
hijos. José Colungo Bardn, a sus 90 afios, me informé que las mujeres iban antiguamente a esa piedra para
quedarse embarazadas.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ‘ 303



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Pefia de Santa Lucia. Azara.

Un conjunto de cuatro piedras rituales en el pueblo de Labata estan vinculadas a tres ermitas
que, probablemente, se construyeron con el fin de cristianizar un espacio de culto pagano: la de la Santa
Cruz, Santa Lucia y San Salvador. Segun nos contaron algunos informantes de la localidad, el dia 3 de
mayo, fiesta de la Santa Cruz, se hacia una misa en la ermita y se iba en procesién hacia tres grandes rocas

dispersas por el término.

La primera de ellas es la Pefla Os Bozos, donde todavia se pueden apreciar los restos éseos que
afloran en unos enterramientos cuyo origen no ha sido estudiado. En la plataforma superior de la roca
destaca una columna octogonal, con un pequefio agujero en su extremo de escasa profundidad, en el que

nadie recuerda que alli hubiera una cruz.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 304



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Pefia Os Bozos. Labata

Pedro Vifiuales, nos habla de la tradicion fecundante de esta piedra: "Lo que sabia, que casi me da vergiienza
contarlo, que dice que habia en una piedra grabada la cosa que tenemos los hombres, los testiculos y lo
demas, y que la mujer que no se podia quedar embarazada iba, ponia la mano encima y a continuacién ya
se quedaba embarazada.” Y otro vecino, Julio Balenga, nos cuenta que: "Ponian flores, un dia determinado,
pero nada mas podian venir que mujeres, hombres ninguno, estaba prohibido. Mujeres y crias de 14 afos

para arriba. De 14 afos para abajo tampoco.”

Grabados en la Pefia Os Bozos

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 305



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

El siguiente conjunto pétreo hacia el que se dirigia la procesion era la Pefia de Santa Lucia, en la que
también se conserva otra columna octogonal de mayor longitud que la anterior y con un agujero mas
profundo, en el que se podria colocar perfectamente una cruz, aunque tampoco hay testimonio de que la
hubiera. En la superficie del conjunto pétreo podemos observar algunas pequefias cazoletas y una pila de
gran tamafo tallada en la roca.

Pefia de Santa Lucia. Labata

Julio Balenga todavia guarda recuerdo de esta piedra: “El agua que aqui caia la cogian. Y después la
llevaban a la iglesia y la bendecian y la purificaban. Y esta agua buena la sacaban para bendecir un santo,

para bendecir tal, para bendecir cual, y muchas cosas.”

Segun el testimonio oral de una vecina de Labata, los agujeros o cazoletas que fueron tallados en el suelo,
uno de ellos de forma cuadrada, se utilizaban para colocar velas, posible remedo de aquellas libaciones para
las que fueron excavadas en origen.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ‘ 306



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Y la tercera piedra ritual a la que se acudia en el recorrido procesional del dia de la Santa Cruz era la Piedra
de Recuengos o Pilon del Moro, como bien nos recuerda Pedro Vifiuales: "Esta piedra estaba de pie, la
tiraron que estaba aqui junto al camino, para ensanchar el camino. Y aqui venian y bendecian los términos

gue se dice. Echaban las bendiciones correspondientes... El cura echaba la bendicién y derecho alla.”

Piedra de Recuengos. Labata

En Labata nos encontramos con una cuarta piedra ritual, La Piedra de los Moros, hasta la que no llegaba
la procesion de la Cruz de Mayo, pero que manifiesta su cristianizacion, tanto por la proximidad de la
ermita que construyeron posteriormente, como por el nombre de “San Salvador” con el que también es
conocida. Esta roca, que todavia se conserva en medio de un campo de labor, presenta la morfologia de un
lugar de culto rupestre, con su forma escalonada y una hornacina en el centro del frontal. En los campos
circundantes, ademas de restos de ceramica de diferentes épocas, sobre todo romana, también fueron

hallados un cuchillo ritual con anillos de oro en su mango.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 307



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Pefion de los Moros. Labata

Lourdes Puyuelo, vecina de Labata, recuerda bien la historia que le contaron a ella cuando era nifa: "Una
de esas leyendas dice que aqui en este pefidn habitaba una serpiente encantada. Esta serpiente era la
guardiana de un tesoro, el tesoro era una olleta llena de monedas de oro. Por aquel entonces, un pequefio
pastor de Labata solia venir por aqui con su ganado y se hizo muy amigo de la serpiente. Se hicieron tan
amigos que le traia cada dia desde el pueblo una cazuela con sopas, y la serpiente a su vez, muy de vez en
cuando, le regalaba una moneda de oro. Entonces, los dos eran muy felices juntos hasta que un buen dia el
chico tuvo que ir a combatir a tierras lejanas. Se despidié de la serpiente, la serpiente se quedé muy triste
esperando que regresara el chico. Pasaron los afos y efectivamente el chico regresd. Pero ya no era aquel
chico bonachdén que se habia ido a aquellas tierras, sino que se habia convertido en una persona egoista.
Entonces, su objetivo era llegar al pueblo, subir aqui, matar a la serpiente, robarle el tesoro, y decir en
el pueblo que se habia enriquecido en aquellas tierras donde habia estado. Y asi lo hizo, efectivamente,
llegé al pueblo, subié aqui, pero con lo que él no conté fue que la serpiente era una serpiente magica y
como tal sabia en cada momento lo que estaba pensando el chico. Asi que la serpiente lo esperd detras
de unas piedras, oculta, y cuando llegé a su altura el chico, se abalanzd sobre él, se enroscé en su cuerpo
y lo maté. Y ésta es la leyenda de este Pefion. Y en el pueblo se contaba mucho también, que en las Eras
Altas, entonces estaban trillando y de repente miraban a la ladera y veian toda una colada inmensa tendida.
Entonces, todos los vecinos la atribuian a los poderes magicos de la serpiente, que en realidad decian que

era una mora que la habian encantado en una serpiente.”

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 308



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Por sus caracteristicas y por la tradicién oral recogida entre los vecinos, este conjunto de moles pétreas que
se han conservado en el término de Labata bien podria estar relacionado con ritos precristianos vinculados
a la fertilidad de las tierras y de las mujeres. Un conjunto que, por su singularidad y por los testimonios
recogidos, deberia ser investigado, protegido y divulgado para entender el origen pagano de algunos de

los ritos cristianos.

En el pueblo de Santa Eulalia la Mayor se levanta el conjunto pétreo, llamado “Piedra de los Moros” o
“"Piedra Mora”, de la que también se conserva una leyenda en la tradiciéon oral, que cuenta que "un rey
moro vivia en Santa Eulalia y que tenia a su hija encerrada en la torre, pues queria que se casara con un
hombre que él habia elegido y que ella rechazaba. La hija del rey moro, harta de padecer tanto encierro y
decidida a no aceptar la decisidon de su padre, pensé en la idea de escapar de aquella torre que esta junto
a Santa Eulalia. Un dia salio a la ventana que estaba en lo alto de la torre y dando un gran salto fue a
caer a la Piedra de los Moros. Su salto quedd grabado en la roca dejando dos huellas, una en forma de pie
derecho ocupando el lugar del pie izquierdo y otra cuadrada de mayor tamafio en el lugar correspondiente
al pie derecho”.

Un estudioso local de las tradiciones me informd que en los afos 40, un matrimonio de Sasa del Abadiado
que no podia tener hijos fue a buscar la fertilidad en estas rocas. No sabemos como se desarrollaria este

ritual, pero al menos hay constancia en la tradicion oral.

Pefion de los Moros. Piedra falica. Santa Eulalia la Mayor

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 309



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Este conjunto esta formado por tres elementos pétreos vinculados entre si y relacionados con la fertilidad.
El primero que nos encontramos tiene forma félica, representando la fertilidad masculina y se encuentra a

dos metros de distancia del siguiente conjunto.

Pefidn de los Moros. Cavidad femenina. Santa Eulalia la Mayor

Este segundo elemento del conjunto tiene una cavidad a ras de suelo que, segun la opinién de Manuel
Benito, etndgrafo y estudioso de las cuevas rituales, podria servir para que se introdujeran en él, en
cuclillas, aquellas mujeres que buscaran la fertilidad. Comprobando la incidencia del sol al amanecer tanto
en los equinoccios como en los solsticios, en el solsticio de verano el sol va iluminando la cavidad de arriba

hacia abajo en un breve espacio de tiempo.

Pefidén de los Moros. Amanecer en el solsticio de verano. Santa Eulalia la Mayor

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 310



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

El tercer elemento de este conjunto es una gran mole rocosa, tallada por el hombre, a cuya parte superior
se accede por unas escaleras. En esta superficie se tallaron alrededor de 30 cias o silos, posiblemente
dedicados a almacenar el grano. Hipotéticamente planteamos que el almacenamiento del grano en estos

depdsitos tuviera como finalidad obtener la fuerza de la tierra para garantizar su fecundidad.

Pefion de los Moros. Cias para almacenar el grano. Santa Eulalia la Mayor.

No cabe duda que estamos en un lugar que deberia ser protegido, excavado y estudiado.

La Peiia Mujer de Velillas es una piedra que por su morfologia une los dos géneros, masculino y
femenino. El masculino por su forma falica en el extremo superior, con un marcado glande, y el femenino

representando a una mujer embarazada.

Pefia Mujer. Velillas.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ‘ 311



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Me informa Joaquin Gota de Bespén que un sefior mayor ya fallecido de Velillas le conté que aqui venian
las mujeres que querian tener hijos, daban un nimero determinado de vueltas a la Pefa Mujer rezando
unas oraciones para que se cumpliera su deseo. Antonio Claver, vecino de Velillas, fue mas preciso y me
hablé de la tradicidn fecundante de esta piedra: "Yo recuerdo que decian que venian a rezar aqui sus rezos
habituales y era para las sefioras que no quedaban embarazadas, con esto dicen que tenian su premio
0 no sé cémo decirlo. Hacian sus rezos primero y después se rozaban con el mismo vientre en la piedra.
Las oraciones pues no le puedo decir a qué santo o santa se referirian para hacer la peticion. Eso yo en el
pueblo lo he oido, de los abuelos y de la gente mayor. Cualquiera sabe los afios. Hace muchos afos. Yo

siempre lo he oido, vamos.”

Una forma parecida a la anterior tiene la Pefia El Cascabel de Monzén. Francisco Castillén Cortada, en
su obra “El Castillo de Monzdn”, dice de esta piedra: "Todas las generaciones monzonesas al acudir de ro-
meria a la ermita de la Alegria, suelen hacer un alto en el camino y junto a la piedra, preferentemente las
muchachas, aplican su oido, y aseguran percibir el tafiido de un cascabel o campanilla, que no es otra que
la ilusiéon de obtener novio, o si es casada, la fecundidad. Como se ve, estamos ante una de las llamadas

piedras del amor o de matrimonio, con propiedades erdticas”.

Pefia El Cascabel. Monzdn

Si de conseguir un deseo se trataba, posiblemente el mas importante era el de la fertilidad. La Piedra de
los Deseos de Fraella cumplia esa funcidén. Se encuentra justo en el trayecto que recorrian los vecinos de

Fraella para acudir hasta el cementerio o a la Virgen de la Jarea en Sesa el dia de la romeria.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 312



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Piedra de los Deseos. Fraella

A media altura, la roca tiene una repisa a la que, segun la tradicidn, habia que lanzar una piedra al pasar por
el camino, pensando un deseo, como bien recuerdan Ricardo Pertusa y su sobrino Mario Azon. Nos cuentan
que, desde siempre, cuando se viene por el camino hay que coger un guijarro del suelo, pedir un deseo y
lanzarlo a la repisa. Si el guijarro se queda en la repisa el deseo se cumple, o al menos, es transmitido al
mas alla para que se pueda cumplir. En caso contrario, si cae al suelo, este deseo no se cumple.

Otra Pefia de los Moros tenemos en el pueblo de Argavieso. De su posible uso fecundante o ritual no
hay constancia en la localidad. La forma de esta mole pétrea nos recuerda bastante a la Pefia Mujer de
Velillas, incluso cuando nos acercamos podemos sefialar una zona de la roca en la que podria existir un
deslizamiento como ritual de fecundidad. Igual que en la Pefa Mujer de Velillas.

Pefia Mora. Argavieso

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 313



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

En su parte superior nos encontramos con unas cazoletas que llaman “la sartén”, cuya forma es muy
peculiar, sobre todo porque estan unidas por un canalillo y son de diferente tamafio. Podria tratarse de una

representacion cdsmica o bien de un lugar de culto o libaciones.

Pefia Mora. “La sartén” y cazoletas. Argavieso

Siguiendo con los ritos de fecundidad, en la Ermita de San Martin de la Bal d'Onsera hay una pequefia

fuente a la que, desde hace algunos siglos, se le atribuyen propiedades fecundantes.

San Martin de la Bal d’Onsera

Segun la tradicién, al lugar se le relaciondé durante la Edad Media con el mito de la fecundidad y por ello iban
hasta este eremitorio reyes y nobles aragoneses en busca de descendencia masculina. Estd documentado

que el rey de Aragdn Pedro IV acudio a esta ermita para pedir que su tercera esposa, Dofia Leonor, tuviera

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 314



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

descendencia, y se cumplidé su deseo. A partir de entonces corrid la noticia entre la nobleza, y se sabe que

otros matrimonios también acudieron solicitando esa descendencia.

Cueva el Juncar. San Lorenzo de Flumen

Hace mas de 25 afios que Manuel Benito inicid un trabajo de investigacion sobre una serie de cuevas
“fecundantes” en el Alto Aragon, Unicas en Europa, como bien asegurd el catedratico de Historia
Antigua, Antonino Gonzalez Blanco, conocedor de algunas de ellas. Dos afios después del fallecimiento de
Manuel he retomado esta investigacién, en cuyos inicios participé, afladiendo otras nuevas que no estaban
localizadas. Nos encontramos ante un patrimonio consistente en una serie de 53 cuevas excavadas por el
hombre en roca arenisca, que se localizan en un territorio al sur de las sierras prepirenaicas de la provincia
de Huesca, que ocupa unos 80 kms de largo por unos 30 de ancho, entre el rio Gallego por occidente y en

el limite de la provincia por oriente.

La tipologia general de estas cuevas consiste en una boca de entrada hacia una galeria que unas veces esta
a ras de suelo, otras a media altura en la roca y algunas en la zona mas elevada, alcanzable Unicamente
con escalera y por la que solo se puede entrar de rodillas. La galeria sigue una linea recta hasta que a un
metro o dos de distancia gira en angulo casi recto hacia derecha o izquierda, adentrandose en la roca por
un tramo de similares dimensiones hasta llegar a una estrecha embocadura en la parte superior que se
abre a una cdmara y por la que, en algunos casos, cabe justo el cuerpo de una persona. Este tramo final
de la galeria hacia la embocadura, nos muestra una imagen que, por su forma, bien puede representar el
Utero materno. La reducida embocadura se abre a una camara totalmente cerrada en el interior de la roca
y de poca extension, pues en todos los casos solo se puede permanecer sentado o acostado, y su capacidad

puede variar entre las dos y cinco o seis personas.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ‘ 315



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Cueva de la Pefia Mora. Alberuela de Tubo Agujero Mazu. Torres de Montes

Cueva La Cardeta. Montesusin

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 316



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

De entrada, en este tipo de cuevas hemos descartado cualquier uso funcional de las mismas (refugio de
pastores, almacenamiento de grano, eremitorio, etc.) debido a la incomodidad de acceso a través de una
larga y estrecha galeria con embocadura y al reducido tamafo de la cdmara, asi como la falta de luz.
Analizando la totalidad de las cuevas que forman este conjunto patrimonial, a las que se les ha atribuido
un uso fecundante, hemos tratado de proponer una interpretacidén de los usos rituales que hipotéticamente
pudieron realizar nuestros antepasados de las culturas precristianas. En esta propuesta debemos abrir el
abanico de posibilidades, y no debemos tener en cuenta todas las hipdtesis que sean aportadas por otros

investigadores.

Otra gran roca de uso ritual debid ser La Peia de la Nariz de Castro, llamada antiguamente La Dama de
la Cantera Romana, porque detras de ella habia un yacimiento romano. En la parte superior, en el centro
de la mole, hay una cazoleta de 27 cm de diametro por 40 cm de profundidad. Aunque no hay tradicion
oral sobre esta piedra, es importante tener en cuenta que en el cercano santuario de Nuestra Sefiora de la

Alegria estaba el poblado romano de Tolous.

Pefia La Nariz de Castro 1.Monzdn Pefia La Nariz de Castro. Cazoleta Monzdn

Se trata de un imponente otero rocoso sobre el rio Cinca, que domina todo el territorio de cultivo, por lo que
bien pudiera tratarse de un lugar de culto. Planteo la posibilidad de que se trate de un lugar de libaciones,

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 317



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

bien para la peticion de lluvias y buenas cosechas (al igual que ocurre con la bendicidon de términos en el

ritual cristiano), o de agradecimiento por las cosechas obtenidas.

Cerca del anterior pefién, también dominando toda la ribera del Cinca, en la zona de Las Loberas, nos
encontramos con este posible altar rupestre con su estructura escalonada, que se remata con una
cazoleta. Es posible que su funcién fuera también ritual, al igual que el Pefién de la Nariz de Castro.

Altar rupestre. Zona de Las Loberas. Monzdn

La Almunia de San Juan es una localidad vecina a Monzdén en la que encontramos una gran roca muy
singular tallada por el hombre con una amplia escalinata central en su inicio, que se divide en dos laterales
a la mitad de su altura. Es La Peiia del Diablo. Después de la Guerra Civil, esta roca paso a llamarse
del Calvario, y tuvo tres cruces en su parte superior como lo atestiguan las tres cazoletas talladas. En el
trayecto que va desde el pueblo hasta la ermita de la Virgen de la Piedad, nos encontramos con esta gran
mole rocosa, con el agujero del diablo y con el yacimiento donde se dice que se encontré la Virgen (otros

dicen que es una virgen aparecida).

Si tenemos en cuenta que la virgen de la Piedad era uno de los puntos de referencia de la Edad Media para
llevar a los endemoniados y curarlos de sus males para que el demonio saliera de su cuerpo, posiblemente
estemos ante uno de los puntos en los que probablemente estas pobres personas tenian que pagar sus

pecados y hacer penitencia.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 318



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Pefia del Diablo. La Almunia de San Juan

Siguiendo por el camino hacia la ermita, a unos 400 metros mas adelante, a mano derecha se encuentra
una roca con un gran montén de piedras a su lado que es el Agujero del Diablo. Sobre él nos cuenta Pilar
Espafiol, investigadora local, que, segun la leyenda, cuando se pasa por este lugar habia que tirar una

piedra en el montdn para que el Diablo no saliera de su agujero.

Agujero del Diablo. La Almunia de San Juan

En el conjunto rocoso de Els Castellasos de Tamarite de Litera, que forma parte de un yacimiento ilergete
bien estudiado, podemos distinguir diferentes partes a medida que vamos avanzando por el mismo, algunas
de ellas utilizadas como habitaculos, cias o aljibes. Pero lo mas interesante de este conjunto rocoso a nivel
ritual es el extremo oriental, situado a una gran altura del suelo. El acceso al posible altar se realiza por seis
escalones tallados, que nos conducen al punto mas alto en el que apenas caben tres o cuatro personas. En
su cumbre nos encontramos con una pequefa pileta que formaria parte de la funcidn ritual de este lugar.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ‘ 319



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Els Castellasos. Tamarite de Litera

Mauricio Broéns, Doctor de la Universidad de Paris publicé en el nimero 4 de la revista La Voz de La
Litera, lo siguiente: "Por los tiestos que afloran en gran abundancia doquiera haya algun espesor de tierra
de labor, hemos podido reconocer tres épocas en la ocupacion del sitio: siglos IV y III antes de J.C., con
cerdmica campaniense e ibérica pintada, época romana a la cual corresponden sobre todo fragmentos de
dolia y de anforas en gran cantidad, y el medioevo tardio representado por unos cuantos pedazos de olas
negras muy toscas, de fabricacion local. La civilizacion prerromana y desde luego el poblamiento, eran alli
los mismos que en Viver y Sabassona, es decir, autéctonos, con dioses de caracter etéreo o uraniano.”

Junto a la poblacién de Tamarite de Litera se yergue la majestuosa Pefia La Botella. Se trata de una gran
mole pétrea, trabajada por el ser humano y que podriamos dividir en tres zonas. A medida que vamos
ascendiendo por la roca lo primero que nos encontramos es una pileta con algun canalillo para recoger
el agua. Posiblemente se tratara de una pila para recoger agua lustral con la que el oferente pudiera
presentarse limpio al ritual. En una plataforma superior vemos tallada una mesa de mediano tamano
encajada en el conjunto. Su forma, y su posicidon justo a la altura de medio cuerpo nos sugiere un uso de
altar de sacrificios; ademas, en su lado izquierdo y también a la altura de los pies del oferente se pueden
apreciar una especie de canalillos de conduccion de los liquidos alli depositados. Y en la parte superior del
roquedo, a la que se accede con dificultades, se levanta un gran espoldon que en su cara este, totalmente
trabajada, presenta un conjunto de cinco filas de pequefias oquedades rectangulares, ordenadas de tres en
tres, y dos mas en la parte inferior. En total hemos contado 22 huecos cuadrados de 20 x 20 cm y de 20
cm de profundidad. Este tipo de huecos tallados en la roca nos sugieren la posibilidad de que se tratara de

un estante para ofrendas, que bien podrian ser exvotos.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ‘ 320



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Peria La Botella. Tamarite de Litera.

En un trabajo realizado por Amado Lépez Armisén en los afios sesenta, se dice que "“los naturales de
Tamarite hablan de un altar de sacrificios en cuyos agujeros depositarian las ofrendas a sus dioses. En
los alrededores se encuentran aljibes y plataformas que podrian pertenecer a ocupaciones primitivas. No

hemos hallado ningun resto ceramico significativo.”

Otra posible piedra ritual o de sacrificios se yergue en medio de unos campos en la localidad de Berbegal, a
muy pocos kildmetros de la ermita de la Virgen de El Pueyo, pero visualmente relacionadas. Se trata de El
Penon de Muyed. Para acceder a su plataforma superior tuvimos que recurrir a una larga escalera, lo que

nos permitido comprobar las excavaciones en forma de pileta, canalillos y cazoleta que alli tallaron.

Pefidon de Muyed. Berbegal Pefion de Muyed. Plataforma superior. Berbegal

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ‘ 321



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

En el libro Aragdn histérico, pintoresco y monumental, editado en 1884 por Mariano Purroy y Castillon,
en el articulo escrito sobre Berbegal por Roberto Puyé de Columa, dice lo siguiente: “E/ origen de la villa
de Berbegal se pierde en la oscuridad de los primitivos tiempos; mds, vista su posicion topogréafica y
examinados ciertos vestigios que aparecen en sus términos, no cabe duda de que su existencia se remonta
a la apartada época en que se establecieran en esta region las tribus, cuyo culto era el que profesaban los
Druidas, quienes celebraban sus ceremonias religiosas al aire libre y sacrificaban victimas humanas sobre
altares formados de piedras toscas de grandes dimensiones. Las sacerdotisas recogian la sangre de los
inmolados y auguraban los futuros sucesos de la guerra y cuando la suerte era favorable al pueblo, erigian
obeliscos de una sola piedra sin labrar. Sobre este pefiasco, cuya posicion es vertical, existia un columbario

del que todavia quedan vestigios.”

También cerca del Santuario de El Pueyo de Barbastro y a su alcance visual, pero en el término de Laluenga,
nos encontramos con el poblado de El Almerge, que estd compuesto por una ermita romanica de finales del
siglo XII, dedicada a San Isidro Labrador, el poblado ibero-romano y el poblado medieval, que fue despoblado
por el azote de la peste negra en el siglo XIV. A esta ermita se acudia el dia de San Isidro labrador y se
bendecian los campos desde tiempos remotos. En “"Santuarios rupestres prehistdricos en el centro-oeste de

Espafa”, Benito del Rey y Grande del Brio (2002), califican este lugar como un santuario rupestre.

El Almerge. Pila de abluciones El Almerge. Altar rupestre

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ‘ 322



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

El conjunto ritual esta formado por dos bloques pétreos. El primero de ellos es una roca en la que vemos
tallada una pila de gran tamafio. Al pie de esta roca podemos encontrar una serie de entalladuras a modo
de pequefios recipientes que podrian cumplir la funcidon de recoger los liquidos derramados en la pileta
superior. Podriamos considerar que se trata de una pileta de abluciones para purificarse antes de acceder
a la piedra ritual que esta catalogada como un altar rupestre. En esta segunda roca hay talladas dos lineas
de escalones en los extremos de la cara inclinada que da hacia el suroeste. En la parte alta de la roca, de
forma alargada y estrecha, se aprecia un conjunto de cinco pequeias cazoletas distribuidas sin orden. En
la base de la roca se observan algin pequeno canal y entalladuras deformadas por la erosion.

Junto a la cueva ritual de La Cardeta, en Montesusin, en el mismo frontal de la roca y a cuatro metros
de distancia de la boca de entrada, se distingue perfectamente una entalladura en forma de banco con
un orificio de salida hacia el suelo. Se puede plantear la hipotesis de que se trate de un pequefo altar de
sacrificios en el que la sangre, con su potencial fecundador, caeria directamente al terreno de labor. La
Unica tradicién oral que hay sobre ella es la que nos facilita el vecino José Luis Garcés: "Cuando éramos
chavales, don Carmelo nos traia a pasar unos dias y a explicarnos lo que era esto y entrabamos a la cueva
y nos explicaba que esto de aqui era solamente un altar de sacrificio para los animales que los mataban y

”

la sangre caia por este agujerito y se iba directamente a la tierra.

Piedra de los sacrificios. La Cardeta. Montesusin

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 323



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Otra roca de un uso ritual similar al anterior, segun la tradicion local, es La Pefia de los Sacrificios en
Tamarite de Litera. De ella nos cuentas que venian de pequefios y la llamaban la Pefa de los Sacrificios,
pues contaban que alli se cortaban las cabezas de las personas sacrificadas. Se trata de dos cazoletas a
distintos niveles en la superficie rocosa, unidas por dos canalillos que se abren en forma de elipse.

Piedra de los Sacrificios de Tamarite de Litera Piedra de los sacrificios. Pertusa

Isidro Sampériz es una de las pocas personas mayores de Pertusa que recuerdan la historia de una piedra
de sacrificios, presidida por una gran cruz, que se sitla justo en un alto junto a la via romana. Un abuelo
se la contd cuando él era un nifio. "Que degollaban aqui a los moros y la sangre se escorria por el reguero

éste al pozo”

Cerca de la Pefia de Mediodia de Piracés, donde se ubicé un castillo arabe, hay una plataforma pétrea
tallada por el hombre a la que los vecinos llaman La Piedra de cortar cabezas, pues alli “se cortaba la

cabeza a los moros”, segun la tradicion popular.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ‘ 324



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

Piedra de Cortar cabezas. Piracés

Este pequefio altar de sacrificios se encuentra en el lado sureste del cerro en el que llama la atencién una
curiosa construccion en forma piramidal compuesta por tres hiladas de sillares, que debid ser una torre
defensiva. Esta piedra “de cortar cabezas” no se tallé en un bloque sino que esta separada y asentada en el
extremo de una linea de sillares de una construccién de la muralla; ello permitiria celebrar el ritual desde el
suelo a la altura apropiada, pues tiene forma de pila rectangular alargada, pero con uno de sus lados largos
abiertos al exterior. En uno de los extremos, en el que da al noroeste, se horadd el pequefio orificio para
la salida de los liquidos que alli se produjeran, bien para ser recogidos en un recipiente o para que cayeran
en la misma tierra. En la superficie de la parte donde se debia colocar el animal a sacrificar se aprecia el

grabado de una cruz con una posible intencidn cristianizadora de este lugar.

La tradicion nos habla de que las piedras estan habitadas por las almas de los antepasados, que son ellas
las que cuidan de las semillas mientras estan bajo tierra. Y es a esas almas a las que se invoca para que
las semillas germinen en primavera. Es por ello que algunas piedras se convirtieron en lugar de culto y de
sacrificio donde pedir la fertilidad, tanto para los campos, para los rebafios y para las mujeres de grupo.

PIEDRAS RITUALES EN EL ALTO ARAGON Eugenio Monesma Moliner ' 325



ONCLUSIONES

Los participantes en el Coloquio Internacional Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefas sagradas, celebrado en
Huesca los dias 25 a 27 de noviembre de 2016, bajo el patrocinio del Instituto de Estudios Altoaragoneses
con la colaboraciéon cientifica del Gabinete de Antigliedades de la Real Academia de la Historia, como
resultado de los trabajos realizados desean hacer publicas las siguientes conclusiones:

1) El estudio interdisciplinar de las “Penas sagradas” y de los mitos, ritos y tradiciones literarias vinculados
a ellas es un campo del mayor interés, pues estos monumentos de nuestra historia, de nuestra cultura

popular y de nuestros paisajes constituyen un destacado capitulo del patrimonio espiritual de Europa.

2) Se desea hacer explicito el agradecimiento al Instituto de Estudios Altoaragoneses como institucion,
y a su directiva y a todo el personal, por la eficacia con que han organizado el Coloquio. Igualmente, se
agradece a los ponentes y a los participantes sus importantes aportaciones. Un agradecimiento especial
debe constar a Angel Gari y Eugenio Monesma, del Instituto de Estudios Altoaragoneses, por su especial

implicacion en los trabajos.

3) Se anima a todos, investigadores y cuantas personas estén motivadas por estos estudios y, en especial,
a las instituciones interesadas, a que se lleve a cabo lo antes posible la catalogacion y cartografia de
estos monumentos de acuerdo con el modelo de ficha discutido en el Coloquio, y a que se recojan sus
caracteristicas fisicas y los ritos y tradiciones orales a ellos vinculados, pues muchos de ellos estan en serio
peligro de desaparicion.

CONCLUSIONES Instituto de Estudios Altoaragoneses . 326



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

4) Estos datos se deben publicar por su interés e, igualmente, se deben organizar en una base de datos
informatizada puesta en la red para su general conocimiento, como la que esta realizando en esta ocasion

el Instituto de Estudios Altoaragoneses.

5) Debe proseguireincrementarse en el futuro la ejemplar colaboracién interdisciplinar entre prehistoriadores,
arquedlogos, historiadores, etndgrafos, antropdlogos, historiadores de las religiones y de la cultura y
estudiosos del folklore y la literatura popular que ha caracterizado este Coloquio y que cabe definir como

“espiritu de Huesca”.

6) La importancia de las “Pefias sagradas” como parte substancial de nuestro Patrimonio Histoérico, Cultural
y Natural, aconseja solicitar el apoyo de las instituciones para llevar a cabo su estudio, valoracién y
proteccidn. En este sentido, se recomienda realizar una excavacion arqueoldgica en la pefia de “El Bozo”

(Labata), a fin de facilitar el mejor conocimiento de este monumento.

7) De manera explicita, se solicita la inclusion de las “Pefas sagradas” como parte integrante del
Patrimonio Histérico, por lo que deben ser inventariadas, protegidas y valoradas. Las “Pefias sagradas”
deben considerarse, por ello, un interesante elemento para promover turismo de calidad, amante de la
arqueologia, del folklore y de la naturaleza, por areas en las que pueden suponer un importante revulsivo

econdmico.

8) Finalmente, el éxito del Coloquio, del que ha surgido el “espiritu de Huesca” como modelo de colaboracion
cientifica para estudiar este campo tan atrayente del Patrimonio Cultural y Espiritual, hace aconsejable que
se celebre en el futuro una nueva reunidon que prosiga el impulso a los trabajos que, con tanta eficacia, ha

desarrollado este Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefias sagradas.

Huesca, 26 de noviembre de 2016.

CONCLUSIONES Instituto de Estudios Altoaragoneses . 327



SACRA SAXA. CREENCIAS Y RITOS EN PENAS SAGRADAS
CONFERENCIAS ® HUESCA, NOVIEMBRE 2016

CONCLUSIONES Instituto de Estudios Altoaragoneses ‘ 328



Dip n de Huesca




