SACRA SAXA 11

LAS PIEDRAS SAGRADAS
DE LA PENINSULA IBERICA

IT COLOQUIO INTERNACIONAL



SACRA SAXA 11

LAS PIEDRAS SAGRADAS
DE LA PENINSULA IBERICA



SACRA SAXA I

LAS PIEDRAS SAGRADAS
DE LA PENINSULA IBERICA

Actas del Il Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa,
celebrado en Huesca en noviembre de 2019
bajo la coordinacion de

Martin Almagro-Gorbea y Angel Gari Lacruz

=¥\ DIPUTACION



Sacra saxa II: las piedras sagradas de la peninsula ibérica : actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa,
celebrado en Huesca en noviembre de 2019 / bajo la coordinacién de Martin Almagro-Gorbea y Angel Gari Lacruz. -
Huesca : Instituto de Estudios Altoaragoneses (Diputacion Provincial de Huesca), 2021

386 p. :il. ; 23 cm

Culto a las piedras - Espafia — Congresos y asambleas
Almagro-Gorbea, Martin (1946-)

Gari Lacruz, Angel (1944-)

398.32 (460) : 553.5 (063)

© De los textos: los autores
© De esta edicion: IEA / Diputacion Provincial de Huesca
1.2 edicidn, 2021

Disefio de cubierta: Marta Ester

Imagenes de cubierta: Pefia Mujer, en el antiguo camino que une las localidades altoaragonesas de Velillas
y Torres de Montes / Pena del Diablo o del Calvario, en Almunia de San Juan. (Fotos: Eugenio Monesma)
Coordinacion editorial: Teresa Sas

Correccién: Isidoro Gracia

ISBN: 978-84-8127-302-1

IBIC: JFHF, JHMC, WNR, 1DSE
Thema: JBGB, JHMC, WNR, 1DSE
DL: HU-52/2021

Preimpresion: Littera

Imprime: Graficas Alds. Huesca

1IEA / Diputacion Provincial de Huesca
Calle del Parque, 10. E-22002 Huesca
Tel. 974 294 120 / www.iea.es / publicaciones@iea.es


www.iea.es
mailto:publicaciones%40iea.es?subject=

NDICE

PRESENTACION DEL II COLOQUIO INTERNACIONAL SOBRE SACRA SAXA e 7

Martin Almagro-Gorbea e AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS DE LA PENINSULA
IBERICA (2017-2019) o 15

Pedro R. Moya-Maleno e FUENTES E HISTORIOGRAFIA DE LAS PIEDRAS SACRAS
DESDE LA PALEOETNOLOGIA o 47

Thomas G. Schattner e CONSIDERACIONES SOBRE LA REUTILIZACION DE MONUMENTOS DE
LA PREHISTORIA Y LA PROTOHISTORIA HISPANICAS EN EPOCA ROMANA A LA LUZ DE LA TEOR{A
DE LA AGENCIA EJEMPLIFICADA EN ALGUNOS CASOS o 79

Josefina Roma e UNA MIRADA A LAS PIEDRAS SAGRADAS EN CATALURA o 107

Angel Gari Lacruz e EL MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS
EN LA PROVINCIA DE HUESCA o 123

Alberto Serrano Dolader e PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA:
DRAGONES Y DIABLOS o 143

Pilar Cataldan Edo y Javier Magallon Civera e LITICA: 100 PIEDRAS SINGULARES
DE TERUEL o 169

Susana Irigaray Soto e PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN TORNO A LAS PIEDRAS
EN NAVARRA o 187

Ignacio Ruiz Vélez y M.* Victoria Palacios Palacios e SACRA SAXA EN TIERRAS
BURGALESAS: ESTADO DE LA CUESTION o 209

Jestis Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro e PENAS SACRAS EN TIERRAS
ABULENSES o 235

Martin Almagro-Gorbea, Pedro R. Moya-Maleno y Lorena Marin Muiioz e PENAS
SACRAS EN CIUDAD REAL: DE LOS MONTES DE TOLEDO A SIERRA MORENA o 267



Julio Esteban Ortega, José Antonio Ramos Rubio y Oscar de San Macario
Sdnchez e AVANCE HACIA UN CORPUS DE LAS PENAS SACRAS DE EXTREMADURA:
LA PROVINCIA DE CACERES o 293

Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira ¢ MONTES, PENAS, CUEVAS
Y ERMITAS: ASPECTOS ANTROPOLOGICOS EN TORNO A LOS PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS
DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID o 317

José Miguel Sanchez Benito y Martin Almagro-Gorbea e APORTACION A LAS PENAS
SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRAS-0S-MONTES o 337

Fernando Alonso Romero e NUEVOS ESTUDIOS SOBRE PENAS SACRAS EN GALICIA
Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS o 353

CONCLUSIONES DEL II COLOQUIO INTERNACIONAL SOBRE SACRA SAXA o 385



RESENTACION DEL II COLOQUIO INTERNACIONAL
SOBRE SACRA SAXA

Transcurridos tres afios desde que en 2016 el Instituto de Estudios Altoaragoneses de la Diputacion
Provincial de Huesca convocoé el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: creencias y ritos en piedras
sagradas (fig. 1), se celebra en Huesca, del 21 al 23 de noviembre de 2019, el II Coloquio Internacional
sobre Sacra Saxa: las piedras sagradas de la peninsula ibérica, de nuevo bajo la hospitalidad del IEA y con
la colaboracion del Gabinete de Antigliedades de la Real Academia de la Historia y la Fundacién Ibercaja.

En este tiempo se han llevado a cabo numerosas investigaciones sobre las piedras sagradas de la peninsula
ibérica, se han perfeccionado la metodologia de estudio y los sistemas de registro y desarrollado sistemas
cartograficos informatizados de cara a poner a disposicion del publico en internet las penas sacras para
su conocimiento y disfrute como verdaderos monumentos. Con el fin de impulsar esta linea de trabajo,
el IEA, siempre pionero en este campo, ha creado un mapa interactivo de las piedras sagradas en la
provincia de Huesca (portal web <piedras-sagradas.es>), que es un modelo a seguir (fig. 2).

Por ello queremos, en primer lugar y en nombre de todos los participantes y de la ciencia y la cultura
espafiolas, expresar nuestro agradecimiento al IEA por su eficacia y su hospitalidad. Este agradecimiento
se debe personalizar en su director, Fernando Alvira Banzo, y en su vicedirector, José Maria Nasarre Lopez,
y en especial en Angel Gari Lacruz, alma de estos coloquios, asi como en todo el personal y también en los
colaboradores del Instituto que con toda su eficacia nos han ayudado, entre los que no podemos dejar de
mencionar a una personalidad como Eugenio Monesma. Igualmente hay que rendir justo homenaje a Pilar
Alcalde por su préxima jubilacidon después de muchos anos como secretaria general del IEA, pues siempre
ha colaborado en este proyecto con gran espiritu, lo que la hace merecedora de nuestro reconocimiento.!

1 En el momento en que estas actas ven finalmente la luz, en mayo de 2021, un nuevo director, Alberto Sabio
Alcutén, y un nuevo secretario técnico, José Miguel Pesqué Lecina, se hallan al frente del IEA de la Diputacion Provincial
de Huesca, que continta con su labor en pro del estudio y la difusiéon de las piedras sagradas, por lo que queremos
reiterarles nuestro reconocimiento.


http://www.piedras-sagradas.es/

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PROGRAMA

VIERNES 25 - TARDE

SECCION |

MEeToDOLOGIA Y ETNOARQUEOLOGIA DE LAS PENAS SACRAS
16:30 h. Presentacion

17:00 h. Martin Almagro-Gorbea. Real Academia de la
Historia. Saxa Sacra: una propuesta de clasificacion y
metodolog ia de estudio.

17:30 h. Pedro R. Moya. Universidad Complutense de
Madrid. Majanos de dnimas desde la Paleoetnolog ia.
18:00 h. Marco Garcia Quintela. Universidad de Santiago
de Compostela. Topoastronomia de las piedras sacras.
18:30-18:45 h. Descanso

18:45 h. Maria Joao Correia Santos. Universidad de
Lisboa. ;Sillas de reyes o tronos de dioses? Cuestiones
‘metodoldgicas en torno a los santuarios rupestres.
19:15 h. Silvia Alfayé Villa. Universidad de Zaragoza.
Penas 2 ificios y altares rup

célticos en la imaginacion arqueoldgica.

19:45-20:15 h. Debate

SABADO 26 - MANANA

SECCION Il

SACRA SAXA EN OTRAS CULTURAS.

9:00 h. Gerardo Fernandez Juarez. Universidad de

SECCION III

SACRA SaxA EN LA LITERATURA Y EN LA ANTROPOLOGIA

11:30 h. José Manuel Pedrosa Bartolomé. Universidad
de Alcalé de Henares. Alld donde descansan los huesos
de gigantes y gentiles: Geologia y Geoetnografia.

12:00 h. Frantz E. Petiteau. Université de Pau. Las
piedras sagradas en el Pirineo Central francés.

12:30 h. Isaure Gratacos. Université de Toulouse. Pierres
sacrées dans le Haut Comminges gascon. (Montagne
et piémont i Sdlii ou Sation d’une
mythification?

13:00 h. Josefina Roma Riu. Universidad de Barcelona.
De las piedras a las Virgenes

Una mirada al entorno de los Pirineos Centrales.
13:30-14:00 h. Debate

SABADO 26 - TARDE

SECCION il

CONTINUACION

16:30 h. Jesus Suarez Lopez. Museo de Asturias. Pefias

sacras en Asturias.

17:00 h. José Miguel Navarro Lépez. Instituto de Estudios
Tumulos, y de

piedras. Leyendas y rituales en torno a las creencias

de la fjacidn del alma en el territorio.

17:30 h. Eugenio Monesma Moliner. Instituto de Estudios

Altoaragoneses. Piedras rituales en el Alto Aragdn.

18:00-18:30 h. Debate

Castilla-La Mancha, Toledo: “Piedras sacras”en Bolivia:
una mirada desde la Antropologa.

9:30 h. Fernando Alonso Romero. Universidad de
Santiago de Compostela. Piedras sacras del mundo
celta atlantico.

10:00 h. Joaquin Sanmartin Ascaso. Universidad de
Barcelona. Del recuerdo al ag tero. Las piedras en las
culturas sirio-mesopotdmicas del Bronce y del Hierro.
10:30 h. Francisco Marco Simén. Universidad de
Zaragoza. Sacra saxa en la tradicion romana.
11:00-11:30 h. Descanso

18:30-19:00 h. Conclusiones

DOMINGO 27 - MANANA
9:30 h. Viaje de estudio para ver y analizar algunos
ejemplos de piedras sacras.

LUGAR: Salon de Actos del Instituto de Estudios
Altoaragoneses

INSCRIPCION: Obligatoria y gratuita

Fig. 1. Programa del I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en 2016.

Tres afios después, ha sido una gran satisfaccién que el IEA haya convocado este II Coloquio para constatar
los avances logrados en la valoracion cientifica y cultural de las pefias sacras de la peninsula ibérica. El de
2016 tratd de impulsar un campo de estudios hasta entonces practicamente relegado como era el de esas
pefas asociadas a supersticiones y no siempre bien valoradas. Tres afios después se pueden observar
los impresionantes progresos realizados gracias al impulso que supuso el I Coloquio. Gracias a él se han
desarrollado sinergias muy positivas tras tomar todos conciencia del interés del tema y de la necesidad
de abordar estos estudios con amplitud de perspectivas y con una visidn histdrico-arqueoldgica que
enriquezca las interpretaciones etnoldgico-antropoldgicas tradicionales.

En este nuevo coloquio se presentan numerosas informaciones obtenidas en mas de veinte provincias con
nuevas lineas de trabajo, recogidas en quince ponencias que dan a conocer el estado mas actual de estas
investigaciones en la doble linea de estudio e interpretacion de los monumentos y de su valoracion y su
difusion como elementos de especial interés del patrimonio arqueoldgico y paisajistico, que se veran sin
duda enriquecidas por animadas discusiones y que finalizardn con unas conclusiones que van a plantear
nuevas propuestas de actuacion para el futuro.

8 ' Martin Almagro-Gorbea y Angel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

DIPUTACION
%) Piedras sagradas
DE HUESCA Sacra saxa. Creencias y ritos en pefas sagradas \I m\" S

Q Mapas de Piedras Q, Buscador v W Piedras destacadas 4 Conjuntos sagrados @ Acerca del proyecto

En el occidente europeo existen numerosos lugares vinculados con mitos y
rituales de caracter arcaico que configuran un “paisaje sagrado”. Son las
sacra saxa, o pefias sagradas, dotadas a lo largo de la historia de un
caracter magico o sobrenatural por su asociacién con diversas leyendas,
ritos y creencias: altares rupestres, santuarios y ermitas, abrigos y
cuevas, conjuntos rocosos con formas peculiares...

Este portal web ofrece un completo catalogo de todas las pefias sagradas
conocidas en la provincia de Huesca. Diversos buscadores y un mapa
interactivo con la localizacién exacta de cada punto permiten acceder a
sus correspondientes datos histéricos y antropoldgicos, acompanados de
galerias fotograficas, producto del trabajo de los investigadores Eugenio
Monesma, José Miguel Navarro y Josefina Roma.

La realizacion de esta herramienta de investigacion y difusion se enmarca
en las lineas de trabajo puestas en marcha a partir del coloquio
internacional Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefias sagradas, organizado
por el Instituto de Estudios Altoaragoneses y celebrado en Huesca del 25
al 27 de noviembre de 2016.

Fig. 2. Portal web <piedras-sagradas.es> del IEA / Diputacion Provincial de Huesca.

Al mismo tiempo, se han abordado los estudios desde las distintas areas geograficas para valorar
sus propias peculiaridades, asi como desde el Gabinete de Antigliedades de la Real Academia de la
Historia se ha impulsado el necesario intercambio de informacion y el desarrollo de una metodologia
interdisciplinar, imprescindible para avanzar en un tema tan complejo como atractivo. Hay que dar las
gracias por ello a todos, por su generoso y eficaz esfuerzo, y desear que prosigamos siempre en esta

linea de colaboracion.

En el tiempo transcurrido desde el coloquio de 2016 el panorama ha cambiado de manera impresionante
gracias a la labor de diversos grupos de trabajo que han permitido localizar y analizar muchos nuevos
ejemplares, como va a quedar recogido en las distintas exposiciones. Estos hallazgos merecen todo

elogio, pues son fruto del esfuerzo personal, sin ayuda publica ni patrocinio privado.

PRESENTACION ‘ 9


http://www.piedras-sagradas.es/

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

El intenso trabajo llevado a cabo en estos tres afios por los distintos equipos se pone en comun en este
II Coloquio. Esa gran labor de localizacion y documentacion de las pefias sacras, realizada con toda
eficacia, ha sido coordinada desde el Gabinete de Antigliedades de la Real Academia de la Historia. Como
resultado, basta sefalar que en la publicacion de Lacara se recogian 132 pefas sacras y que Maria Jodo
Correia Santos en su tesis doctoral documentd 75 altares y tronos rupestres y daba informacion de
123 pefias sacras seguras y 23 dudosas, lo que suponia que el nUmero total apenas alcanzaba las 200,
mientras que el inventario de las pefas sacras de la peninsula ibérica, al convocarse este II Coloquio,
se aproximaba a las 1200. De este modo, el corpus se ha sextuplicado y esta ampliacidon de los datos
conocidos permite un estudio mucho mas amplio y con conclusiones mas seguras, al conocerse mejor
su tipologia y sus paralelos en la peninsula ibérica, asi como los ritos y los mitos asociados sin los cuales
estas pefias sacras pierden gran parte de su valor.

Todos estos estudios, por otra parte, han sido llevados a cabo con la metodologia de trabajo acordada en
el I Coloquio (fig. 3). En Galicia el impulsor ha sido Fernando Alonso Romero, en colaboracion con diversas
asociaciones culturales. En las provincias de Zamora, Salamanca y parte de Tras-os-Montes ha trabajado
José Miguel Sanchez Benito. Extremadura cuenta con una larga experiencia del equipo cacerefio formado
por Julio Esteban Ortega, José Antonio Ramos Rubio y Oscar de San Macario Sanchez, al que se ha
sumado Martin Almagro-Gorbea para la provincia de Badajoz, quien también se ha ocupado de la de
Toledo. En Avila hay que encomiar el ejemplar esfuerzo desarrollado por Jesus Caballero Arribas, con la
colaboracién de la doctora Maria Mariné Isidro, mientras que las pefias sacras de Burgos, hasta ahora
desconocidas, han sido estudiadas por Ignacio Ruiz-Vélez y M.2 Victoria Palacios Palacios. El IEA, gracias a
la labor de Angel Gari Lacruz, Eugenio Monesma Moliner y José Miguel Navarro Lépez, lleva a cabo desde
hace afios en Huesca una actividad pionera a la que se han incorporado recientemente Alberto Serrano
Dolader en Zaragoza y Pilar Catalan Edo y Javier Magallon Civera en Teruel, lo que completa la vision de
las tierras de Aragdn.

Sin embargo, todavia falta localizar y estudiar las pefias sacras de toda la regién cantabrica hasta el Pais
Vasco, de Navarra, de las areas sedimentarias de la Meseta Norte, de Palencia, Valladolid y Segovia, de
la zona oriental de la Meseta, desde Soria y Guadalajara a Cuenca y Albacete, de Catalufia, del Levante
y de Andalucia, aunque sobre varios de estos territorios se aportan importantes informaciones en este
Coloquio. Pero hay que sefialar igualmente que las prospecciones en Portugal se han interrumpido en la
practica, a pesar de la importante tradicion de estudios desde el siglo xix y de las aportaciones de Maria
Jodo Correia Santos sobre los altares, de Martin Almagro-Gorbea sobre las pefas propiciatorias y de las
novedades aportadas por José Miguel Sanchez Benito en la zona de Tras-os-Montes.

En este estado de los estudios resultan muy enriquecedoras las nuevas aportaciones a este II Coloquio:
Silvia Alfayé Villa trata sobre “Pefias ensangrentadas: altares rupestres y sacrificios humanos en la

10 . Martin Almagro-Gorbea y Angel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Provincia: A Corufia Poblacion: Xalo

Tipo (de pefa sacra): Propiciadora de los vientos.

Nombre (denominacidn popular): Pedra Mazafacha (“Maza da Facha”).
Lugar: Monte Xalo. Término municipal: Cerceda.

Coordenadas: 43°13'54,90” N; 08°12'34,66" W. Altura: 457 msnm.

Acceso: Desde la parte mas alta de la urbanizacion del Monte Xalo, a la que se llega desde Cerceda (por el norte)
y Culleredo (por el sur).

Dimensiones: Largo: 11 metros de este a oeste. Alto: 6 metros. Ancho: 7 metros de norte a sur.

Descripcion (forma de la pefia): Gran pefiasco de granito de planta ovalada y forma semioval, que destaca
sobre otras pefias de granito menores situadas junto a ella, una de las cuales tiene funcién fecundadora para que
las mujeres quedaran embarazadas.

Conservacion: Una urbanizaciéon ha alterado su entorno por la parte meridional y, ademas, ha perdido las
piedras arrojadas a su cumbre, pues sus paredes estan llenas de clavos de alpinista para acceder a la cumbre.

Contexto medioambiental: Situada casi en la cumbre del Monte Xalo, de 514 msnm, que queda a su oeste
y que es una de las cumbres mas altas de esa zona del litoral corufiés, con un amplio dominio hacia el norte vy,
en especial, hacia el este y el sur, por lo que constituye el limite de cuatro ayuntamientos: Culleredo, Carral,
Cerceda y A Laracha.

Contexto arqueoldgico (yacimientos proximos, vias antiguas, etc.): Luis Monteagudo localizé varias mamoas
destruidas de gran tamafio al sur de la cuota 527 y otras menores al sureste de la cuota 513, que se sitlan
proximas al camino procedente del Castro de Elvifia, A Corufia, que se dirige hacia el sur por Orro, Bregua y
Ledofio hasta el Monte Xalo y Gustovedro. También en el entorno del monte hay castros, como el de Coto de
Guichar, el castro de Vinseira pequena y el castro de Paleo.

Ritos: Se arrojaba una piedra a su cumbre para obtener un viento propicio para la navegacion.

Leyendas asociadas: La Pedra Mazafacha ofrece una marca que se atribuia a los mouros, con sus correspondientes
historias fantasticas. Segun la tradicidn, en la noche del solsticio de verano se juntaban en la Pedra Mazafacha
las meigas o brujas de la zona para decidir qué tiempo iba a hacer en los valles de los alrededores, hasta que, con
la llegada del primer rayo del sol, las brujas se iban. Otra antigua creencia también se relaciona con el tiempo,
pues se sabe si va a llover segln el aspecto que tenga este bloque granitico, pues existe un dicho popular que
dice: “Cando as pedras do Xalo choran, ventan a auga” (Cuando las rocas sudan, presienten la lluvia). Ademas,
el Monte Xalo ofrece numerosos bloques graniticos con nombres de fuerte significacion mitica: Pedra do Tesouro,
Pedra da Cadea de Ouro, Pedra Laxeira, Porta do Inferno, etc.

Observaciones: El Monte Xalo es citado como Monte Gallo el
afio 978 en un cddice del monasterio de Samos y en otro codice
del afio 1112 de la catedral de Santiago, nombre del que deriva
Monte Xalo.

Informante: Fernando Alonso Romero.

Bibliografia: <https://galiciapuebloapueblo.blogspot.com/2016/05/
monte-xalo-carral-cerceda-culleredo.html>, consultado: 20/7/2019;
<w.istartsurf.com/?type=hppp&ts=1411547909&from=ild&uid=
ST9500420AS_5VIBVZY6XXXX5VIBVZY6>, consultado: 20/7/2019.

Fotografia: Martin Almagro-Gorbea.

Fig. 3. Modelo de ficha para el inventario aconsejado
por el I Coloquio Internacional sobre las Piedras Sagradas.

PRESENTACION ‘ 11


https://galiciapuebloapueblo.blogspot.com/2016/05/monte-xalo-carral-cerceda-culleredo.html
https://galiciapuebloapueblo.blogspot.com/2016/05/monte-xalo-carral-cerceda-culleredo.html

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

imaginacion arqueoldgica”; Thomas G. Schattner, sobre “Reutilizacién de monumentos de la prehistoria y
la protohistoria”; Alberto Serrano Dolader, sobre “Piedras con rondalla en la provincia de Zaragoza”; Pilar
Catalan Edo y Javier Magallon Civera, sobre “Litica: 100 piedras singulares de Teruel”; Susana Irigaray
Soto, sobre “Ritos y creencias en torno a las piedras en Navarra”; Francisco Javier Fernandez Nieto, sobre
“Pefias sacras y reconstruccidon de ritos en las zonas célticas de Hispania”; Pedro Javier Cruz Sanchez,
Beatriz Sdnchez Valdelvira y José Luis Calvo Dominguez, sobre “Montes, pefas, cuevas y ermitas: aspectos
antropoldgicos en torno a los paisajes rocosos sagrados de Zamora, Palencia y Valladolid”. A ellas se
anaden las de quienes ya asistieron al I Coloquio: Martin Almagro-Gorbea sintetiza los “Nuevos avances
en el estudio de las pefias sacras de la peninsula ibérica”, Pedro R. Moya-Maleno expone la “Historiografia
de las pefias sacras desde la paleoetnologia”, Angel Gari Lacruz muestra “El mapa interactivo de las
pefas sagradas en la provincia de Huesca: presente y futuro” y Fernando Alonso Romero ofrece “Nuevos
estudios sobre pefas sacras en Galicia y sus paralelos en las areas atlanticas”, que constituye la ponencia
de clausura.

Todas estas contribuciones, de gran interés, ofrecen una vision de conjunto que invita al optimismo. El
avance en estos tres afnos ha sido considerable y la exposicidon conjunta de las pefias sacras y de sus
estudios en unas y otras comunidades brinda nuevas perspectivas, antes insospechadas, que enriquecen
nuestro conocimiento y aportan nuevas ideas para avanzar en su valoracion.

El éxito de las investigaciones realizadas en estos tres afios sobre las piedras sagradas de la peninsula
ibérica anima a proseguir estos estudios en el futuro. Hay que centrarse en lograr corpora territoriales
de las pefias sacras y de sus mitos y ritos, asi como buenas sintesis de los distintos tipos identificados y
de sus paralelos, analizados a la luz de la historia de las religiones y de la antropologia del conocimiento
o arqueologia cognitiva, que permitan llevar a cabo proximamente una sintesis de conjunto actualizada,
cada dia mas necesaria.

En esa misma linea, para su estudio y su inventario, y también para su proteccion y su disfrute como
elementos del patrimonio cultural, se hace cada vez mas necesario que los inventarios de las distintas
areas geograficas se integren en una gran base de datos que facilite los analisis de conjunto de estos
monumentos y de sus ritos y mitos en su contexto cultural y territorial y que permita preparar, para un
futuro cada vez mas cercano, el inventario y el estudio automatizado de estos monumentos, sin olvidar la
necesidad de proceder a su difusion y su publicacion.

La valoracion creciente de las pefias sacras como patrimonio etnoldgico y arqueoldgico urge cada dia
mas a que se proceda a su documentacion y a su inventario, asi como a su conservacion para evitar su

12 . Martin Almagro-Gorbea y Angel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

pérdida, pero es especialmente necesario registrar los mitos y los ritos asociados, ya que se van a perder
para siempre si no se actla con rapidez. Por ultimo, hay que tener en cuenta que estos trabajos, que han
supuesto un esfuerzo tan eficaz y encomiable, acrecientan igualmente el atractivo turistico que suscitan
estos monumentos entre personas interesadas en la arqueologia, la etnologia, el folklore y las tradiciones
populares, y también en la naturaleza, el paisaje y el medio ambiente; en definitiva, para ese turismo de
calidad que hay que facilitar y cultivar, pues lleva visitantes hacia las zonas mas agrestes y despobladas
de Espafia y de Portugal, en las que se han conservado la mayoria de estos monumentos.

ES

Como conclusion, el estado actual de los estudios sobre las pefias sacras obliga al optimismo. Por ello,
antes de terminar, hay que expresar las gracias a todos por su eficaz colaboracién y destacar de nuevo
la gran labor desarrollada por los diversos equipos de trabajo, muy en especial el del IEA, que, como
institucion patrocinadora, es el numen de estas reuniones. Gracias a su hospitalidad hoy podemos
valorar mucho mejor nuestras piedras sagradas. Los coloquios Sacra Saxa de Huesca han permitido
superar la dificultad que ofrecian el estudio y la interpretacion de estos monumentos tan distintos de
los arqueoldgicos tradicionales y cuyo analisis no debe realizarse solo desde el folklore, la etnologia o la
antropologia, pues hunden sus raices en la prehistoria, en lo que estriba en gran medida su interés.

Por todo lo dicho, por los éxitos logrados, por los avances obtenidos y también por lo que todos hemos
disfrutado en estos trabajos, nuestra presentacion debe finalizar con una felicitacion a todos por su
esfuerzo, con un sincero agradecimiento por la colaboracién recibida y con un deseo de los mejores
augurios para proseguir estas investigaciones con el espiritu de este II Coloquio Internacional sobre
Sacra Saxa.

Huesca, 22 de noviembre de 2019

Martin Almagro-Gorbea. Real Academia de la Historia
Angel Gari Lacruz. Area de Ciencias Sociales del IEA / Diputacién Provincial de Huesca

Coordinadores del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa

PRESENTACION ‘ 13






VANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS
DE LA PENINSULA IBERICA (2017-2019)'

Martin Almagro-Gorbea®

Se ofrece una vision de los avances en el estudio de las pefias sacras de la peninsula ibérica desde
el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en 2016. Se analizan brevemente
los estudios dedicados a este tema y las principales novedades aportadas en estos Ultimos afios. Se
abordan la cronologia prehistérica de estos monumentos y la necesidad de estudiar sus paralelos y su
significado mitico, que es la clave para su interpretacion, relacionada con concepciones animistas que
han perdurado en un proceso milenario de larga duracion. Finalmente, se insiste en la urgencia de su
estudio y su proteccion como monumentos arqueoldgicos que constituyen un elemento muy importante
del patrimonio cultural de Europa.

Pefias sacras. Folklore. Ritos prehistéricos. Animismo. Peninsula ibérica.

Overview of the progress made in the study of the sacred rocks of the Iberian Peninsula since the I
International Colloquium on Sacra Saxa, held in Huesca in 2016. The studies dedicated to this topic and
the additional information published later are briefly analyzed. The paper also addresses the prehistoric
chronology of these monuments and the need to study their parallels and their mythical meaning, which
is the key to their interpretation, related to animist conceptions that have endured in a standing millenary
process of long duration. Finally, it stresses the urgency of their study and protection as archaeological
monuments that represent a very important element of the cultural heritage of Europe.

Sacred rocks. Folklore. Prehistoric rites. Animism. Iberian Peninsula.

* Académico anticuario. Real Academia de la Historia. anticuario@rah.es

1 Agradezco a Fernando Alonso Romero las interesantes criticas y sugerencias en la redacciéon premiminar de este
articulo, cuyos errores y carencias son de la exclusiva responsabilidad del autor.

[inorce qd 5


mailto:anticuario%40rah.es?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Presentacion

Del 25 al 27 de noviembre de 2016, se celebro el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: creencias y
ritos en piedras sagradas en el IEA para dar a conocer e impulsar este campo de estudio, hasta entonces
practicamente olvidado. El coloquio, publicado con diligencia (Almagro-Gorbea y Gari, eds., 2017), ha
tenido una buena acogida (Garcia Quintela, 2016; Moya-Maleno, 2016; Monz6 Gallo, 2018; Pedrosa, 2019)
y tres afios después se pueden constatar los positivos resultados de aquel impulso gracias a las sinergias
desarrolladas al haberse tomado conciencia de la importancia del tema y de la necesidad de abordarlo
con una perspectiva interdisciplinar y que abarque todas las areas geograficas de la peninsula ibérica.

En esta linea de trabajo, destacan las importantes aportaciones de diferentes grupos de trabajo, en su
mayoria coordinados desde el Gabinete de Antigiiedades de la Real Academia de la Historia. Gracias a su
encomiable esfuerzo, en 2019 tenemos un conocimiento mucho mas preciso de las pefias sacras en gran
parte de la peninsula ibérica,? en especial de las dreas graniticas occidentales, donde se han conservado
mejor y en mayor nimero, aunque todavia falta realizar el inventario de las que existen en la region
cantabrica, en Navarra, en las areas sedimentarias de la Meseta Norte, en la zona oriental de la Meseta,
desde Soria y Guadalajara a Cuenca y Albacete, en Catalufia, en Levante, en Andalucia y en Portugal.

Desarrollo de los estudios dedicados a las pefas sacras

Resulta muy interesante la historiografia de estos estudios en los siglos xix y xx (Correia Santos, 2015:
17 ss.; Almagro-Gorbea, 2017: 12 ss.),? pero aqui solo cabe referirse brevemente a su desarrollo en los
ultimos afios, para resaltar los evidentes progresos logrados, pues brinda una perspectiva necesaria para
entender mejor de donde arrancan los estudios actuales y a donde se dirigen. Ya en la segunda mitad del
siglo xx a las pefas sacras se dedicaron algunos trabajos de evidente interés, como las valiosas sintesis de
Julio Taboada (1965 y 1982) y de Luis Monteagudo (1996) vy, a partir de los afios 1990 ha atraido interés
un tema hasta cierto punto relacionado, como son los santuarios rupestres de Zamora y Salamanca
(Benito del Rey y Grande del Brio 1990; 1992 y 2000; Benito del Rey et alii, 2003).

2 En Galicia hay que destacar a Fernando Alonso Romero con algunas asociaciones locales. En Zamora, Salamanca
y Tras-os-Montes ha trabajado José Miguel Sanchez Benito. Extremadura ha contado con Julio Esteban Ortega, José
Antonio Ramos y Oscar de San Macario Sanchez en Caceres y con Martin Almagro-Gorbea en Badajoz. En Avila
Jesus Caballero Arribas ha realizado un magnifico inventario en colaboracion con Maria Mariné Isidro. De Toledo se
ha ocupado Martin Almagro-Gorbea; de Ciudad Real, Pedro R. Moya-Maleno, y de Burgos, Ignacio Ruiz-Vélez y M.a
Victoria Palacios Palacios. Finalmente, destaca la actividad de Angel Gari, Eugenio Monesma y José Miguel Navarro,
del IEA de la Diputacién Provincial de Huesca.

3 Véase también, en este mismo volumen, Almagro-Gorbea y Gari, “Presentacién”, y Moya-Maleno, “Fuentes e
historiografia de las piedras sacras desde la paleoetnologia”.

16 . Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Sin embargo, el problema esencial era estudiar estos monumentos con una metodologia arqueoldgica y
con perspectiva historica, a fin de superar su indefiniciéon cultural ante la falta de analisis criticos sobre
su origen y contexto cultural desde la tradicion de los anticuarios romanticos, mantenida por su evidente
atractivo hasta la actualidad (Serna, 2009; Pires, 2011). La publicacién del altar rupestre de Lacara en
el Homenaje a Elias Diéguez el afio 2000 (Almagro-Gorbea y Jiménez Avila, 2000) marcé el camino para
estudiar las pefias sacras al analizar su dispersion territorial con mapas de dispersidon y datarlas con
metodologia arqueoldgica. Esta labor requeria contar con un corpus adecuado de estos monumentos,
dispersos por muy diversos lugares, que se inicid al inventariar 132 pefas sacras, labor prioritaria que ha
alcanzado la plena madurez gracias a las recientes aportaciones expuestas en este Coloquio.

En los afios iniciales del siglo xx1 han aparecido diversos trabajos con esa nueva metodologia sobre
pefas de responsos (Almagro-Gorbea, 2006) y propiciatorias y de adivinacion (Almagro-Gorbea, 2015)
y José Francisco Fabian (2010) dio a conocer en Madrider Mitteilungen algunas pefias sacras de Avila, ya
estudiadas como verdaderos monumentos arqueoldgicos de cronologia prehistérica. A estos estudios
dedicé Maria Jodo Correia Santos (2015) su tesis doctoral, leida en 2015, dedicada al analisis sistematico
de 75 altares y tronos rupestres interpretados como santuarios, ademas de recoger informacién sobre
otros 123 monumentos seguros y 146 dudosos, si bien este gran esfuerzo se limita a los altares rupestres
sin abordar la compleja tipologia de las pefias sacras o sacra saxa, quizas por no diferenciarlas de los loca
sacra entendidos como santuarios, pues son conceptos diferentes, que es preciso diferenciar.

El avance en estos estudios animaron a convocar en 2016 el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa.
Creencias y ritos en pefias sagradas (Almagro-Gorbea y Gari, eds., 2017). El coloquio fue muy bien
acogido y, publicado con diligencia, abrié una nueva etapa al dejar patente el interés del tema vy, al mismo
tiempo, al evidenciar su amplitud, ya que requiere estudios regionales y mejorar los analisis tipoldgicos
para alcanzar de manera coordinada resultados positivos, como los expuestos en este II Coloquio. Al
mismo tiempo, el IEA, con Angel Gari, Eugenio Monesma y José Miguel Navarro, ha creado el portal
<piedras-sagradas.es>, puesto a disposicion de todo el mundo en internet con una ficha tipo para el
inventario de Navarro (2017: 287-296), que, recomendada en el I Coloquio y ligeramente readaptada,
ha servido a los diversos equipos para unificar los criterios descriptivos. De este modo, se ha logrado un
método de trabajo basado en la colaboracién interregional y en una vision de conjunto interdisciplinar,
aunque todavia hay que avanzar en los métodos de clasificacion, de datacién y de interpretacién para
que, en un futuro lo més préximo posible se pueda incluir toda esta rica informacion en una gran base de
datos.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 17



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Resultados y novedades

No es este el lugar para abordar la historiografia de estos estudios,* pero hay que resaltar los progresos
realizados desde la celebracidén del I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, como evidencian las
importantes novedades presentadas a este II Coloquio. Desde una perspectiva general, se deben
destacar algunos aspectos. El primero es que se ha ampliado muy notablemente el nimero de pefas
sacras conocidas y documentadas. En el I Coloquio el nimero de pefias sacras conocidas en la peninsula
ibérica no alcazaba las 300,° mientras que en la actualidad su nimero esta en torno a las 1200 (fig. 1),
lo que revela el gran trabajo realizado y la eficacia de los distintos equipos. Esta cifra debe considerarse
todavia provisional, pero constituye una buena y bien documentada base de estudios, aunque las pefas
sacras hoy conocidas seguramente no alcanzan el 50 % de las que alun se conservan. En este sentido,
si se extrapolan los mas de 1000 outeiros calculados en Galicia por Luis Monteagudo (1996: 53 ss.), se
deduciria la existencia de pefas sacras en el territorio de todos los castros y, por tanto, en todos las
poblaciones actuales, lo que supone una interesante perspectiva para su interpretacion.

1 2 3 4 5 6 1 B 9 10 " 12 17 14 13

wos TOTAL POR Golicka Norte LE+ZAsSA CCeBA Amdabecin Toledo AVeM  BUsSO GUsCU HA MU ZeTE Catabda Lewunlo
1. Peilas numinicas 15 4 9 2
1.1, Penas.numen Ll ) 2 4 3 15 1 1
1.2. Pefas “de Animas” 14 2 4 2 2 2 2
1.3, Peitas “de Mourasios" L) % 7 3 " 10 1 1
1.4, Peitas maléficas 3 3
2. Altares rupestres 116 12 3 27 M 1 " 17 10
2.1, Cazoletas, Cubetas 107 62 1 10 6 4 4 n
2.2, Tigo Lacara (agujeros) 24 7 2 4 L] 1 1
2.3, Tipo Ulaca {escalones) » 8 ) 1 1) [3 1 4 1 (
3. Propiciatorias (pledras) L n 0B 1 1) 3 2% 4 4 1
4. Fecundantes 12 3 4
44, PoRas resbaladeras Fiad Bnoon P 3 0 a D2 2 1 Fig_ 1. Penas sacras
4.2, PoRas oscilantes 1] T 0w 2 5 1 1 1 ,
43, Monostos tscos s 4 d I documentadas en la peninsula
4.4, Peitas de lactancia 7 \ ihAri
e L s | T ibérica (2019).
6.1, Peitas perforadas 2 3 12 1 4 1
8.2, Camas pétreas " 4 5 1 1
8.3. Peas con pias curatvas 10 a . \
6.1, Ponas calendaricas 7 1 1 3
8.2, Peitas del tiempo 12 7 4 1
6.3, Peitas de entronizacién 13 2 "
6.4, Peitas con tronos 42 4 4 2 " " 2 1 A
6.8, Ponas sonoras 2 3 [ a 1 6 2 2
6.8 Barcas de pledra L} 7 1
7. Hitos miticos 3 3
7.2, Pisaddas miticas 7 1 12 a 3 20 1 7 7
7.3, Peilas con cruces 19 2 3 1 " 2
TOTAL 169 w6 1" 151 140 10 15 188 0 a6 @ I 1" 2

4 Almagro-Gorbea (2017: 12 ss.); véase también Almagro-Gorbea y Gari, “Presentacion”, y Moya-Maleno, “Fuentes
e historiografia de las piedras sacras desde la paleoetnologia”, en este mismo volumen.

5 Incluso si se suman las 132 pefias recogidas en el inventario publicado por Almagro-Gorbea y Jiménez Avila (2000)
a los 146 altares y santuarios que ofrece Correia Santos (2015), que en bastantes casos son los mismos.

18 ' Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

De forma paralela se ha incrementado el conocimiento sobre la dispersion de los diferentes tipos de
pefias por las distintas areas de la peninsula ibérica (fig. 2). Para el manejo mas agil de los datos,
se han organizado 14 zonas basadas en el medio ambiente y en la tipologia, mitos y ritos de estos
monumentos: 1) Portugal; 2) Galicia; 3) cornisa cantdbrica; 4) Léon, Zamora y Salamanca; 5) Palencia,
Valladolid y Segovia; 6) Extremadura; 7) Avila y Madrid; 8) Toledo y Ciudad Real; 9) Burgos, La Rioja y
Soria; 10) Guadalajara, Cuenca y Albacete; 11) Navarra y Aragon; 12) Cataluia; 13) Valencia y Murcia, y
14) Andalucia.

12 HUESCA: 62=5% 13 ZARAGOZA, 14 CATALUNA: 15 LEVANTE:
TERUEL: 11=1% 24=2%

11 NAVARRA: 35=3%

6=0%

10 GUADALAJARA,
CUENCA,
ALBACETE: 8=1%

1 PORTUGAL:
232=20%

2 GALICIA:

246=21%

9 BURGOS, LA RIOJA,
SORIA: 30=3%

8 AVILA-
MADRID:
185=16%

7 TOLEDO Y CIUDAD
REAL: 20=2%

6 ANDALUCIA:

10=1%
5 EXTREMADURA: 3 CORNISA
140=12% CANTABRICA:
4 LEON, ZAMORA, 11=1%
SALAMANCA:
154=13%

Fig. 2. Dispersion de las pefias sacras en la peninsula ibérica (2019).

Portugal con 233 pefias sacras, Galicia con 246, la zona de Zamora y Salamanca con 154, Extremadura
con otras 141 y Avila con 185 concentran el 80 % de las pefias sacras conocidas. Esta concentracion
se debe a que son zonas graniticas particularmente favorables, pero también refleja la intensidad y la
calidad de los trabajos de documentacién. Un buen ejemplo son las pefias sacras inventariadas en Avila,
que suponen una pefia sacra por cada 47 km? (8050 km? / 168), cifra muy superior a la de una pefia cada
120 km? que ofrecen las 246 actualmente documentadas en Galicia (29 574 km? / 246), que es otra de las
areas estudiadas de mayor interés. Por consiguiente, estas cifras reflejan la abundancia de monumentos,
pero, sobre todo, la intensidad y la eficacia de las prospecciones realizadas en estos afios por equipos
especializados, aunque sigue siendo esencial proseguir la ardua labor de documentacién y publicacién de
las pefas sacras.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 19



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Estos trabajos han permitido empezar a tener datos de areas antes casi desconocidas, como la regién
cantabrica desde Asturias al Pais Vasco, asi como de Aragon, gracias a darse a conocer en fechas recientes
diversas pefias sacras de Zaragoza® y de Teruel (Catalan y Magallon, 2019), que complementan las ya
conocidas de Huesca (Navarro, 2017; Monesma, 2017).” De este modo se comprende mejor la existencia,
hasta ahora casi ignorada y poco valorada, de pefas sacras en Cataluia y en Levante, como el importante
conjunto de Savassona, en Vich (Barcelona)? (fig. 3). En este sentido, cada dia es mas necesario que se
haga el inventario de las penas sacras de Portugal, en especial en las regiones septentrionales, pues, junto
con Galicia, son las areas que mejor han mantenido interesantes tradiciones, mitos y ritos ancestrales
asociados a estas pefias, que son esenciales para su interpretacion, pero que solo muy parcialmente han
sido recogidos (Almagro-Gorbea, 2015; Correia Santos, 2015).

Fig. 3. Pefias sacras de Savassona, en Vich (Barcelona).
a) Pedra dels Sacrificis, b) Pedra de I'Home, c) Pedra de les Bruixes.

6 Véanse los articulos publicados por A. Serrano Dolader en la secciéon “Aragon de leyenda” del Heraldo de Aragén y
“Piedras con rondalla en la provincia de Zaragoza”, en este volumen.

7 1EA, <http://www.piedras-sagradas.es/>, Huesca, 2017.

8 <https://indretsoblidats.wordpress.com/2013/02/21/la-pedra-dels-sacrificis-i-els-gravats-de-savassona/>;
consultado: 26/11/2019.

20 ' Martin Almagro-Gorbea


http://www.piedras-sagradas.es/
https://indretsoblidats.wordpress.com/2013/02/21/la-pedra-dels-sacrificis-i-els-gravats-de-savassona/

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

También se han realizado avances en la tipologia (Almagro-Gorbea, 2017: 16-24), pues se han documentado
nuevos tipos de pefias sacras con sus mitos y ritos correspondientes (fig. 4), en especial en Galicia, donde las
pefias sacras todavia conservan su microtoponimia popular asociada a los consiguientes mitos explicativos
y en ocasiones a sus ritos caracteristicos. El avance en este campo obliga a revisar y ampliar la clasificacion
expuesta en el I Coloquio de Huesca de 2016 (Almagro-Gorbea, 2017: 16-24), en especial para las penas
sacras relacionadas con ritos de salud y de fecundidad. Al mismo tiempo se ha mejorado la metodologia de
documentacion y de estudio de estos monumentos con sus mitos y ritos, como se recomendo en el I Coloquio
de Huesca (Almagro-Gorbea, 2017: 25-33), tarea que es imprescindible para conocer su funcionalidad e
interpretar su origen y significado, labor que es cada dia mas urgente, pues hay que realizarla antes de que
desaparezcan los informantes validos, que generalmente ya tienen 80 o mas afos.

7.2. HUELLAS

MITICAS: 72=6% N N .
7. HITOS 1. PENIAS 1.1. PENAS-NUMEN:
6.6. BARCAS MITICOS: | __— NUMINICAS: — 81=7%

DE PIEDRA: \ 3=0,25% | 7.3. PENAS CON 15=1%
o CRUCES: 19=2%

6.4. TRONOS: 42=4% —~_  6.5. PENAS 1.2. PENAS DE 1.3. PENAS DE
N N: SONORAS: 32=3% ; . 14=19 3.
6.3. PENAS DE ENTRONIZACION: | /"~ ANIMAS: 14=1% MOURAS ¥ MOUROS:
13=1% . A
6.2. PENAS DEL 89=8%
TIEMPO: 12=1%\
. 6.1. PENAS CALENDARICAS: ~~ 1.4. PENAS MALEFICAS:
5,3. PENAS CON 7=1% 3=0,25%
PIAS CURATIVAS 5.2.CAMAS __—
10=1% PETREAS: 11=1%
5 1. PENAS 2. ALTARES
PERFORADAS: RUPESTRES:
21=2% 5, PENAS SANADORAS: 116=10%

4.1. PENAS
RESBALADERAS:
277=24%

16=1%
4.4. PENAS DE
LACTANCIA: 7=1%

4.3. MONOLITOS
FALICOS: 9=1%

4.2. PENAS OSCILANTES:
31=3%

2.1. ALTARES CON CAZOLETAS:
107=9%

2.2. ALTARES TIPO
N LACARA
(AGUJEROS): 24=2%

2.3. ALTARES TIPO
ULACA
. / 3. PROPICIATORIA  (ESCALONES): 29=2%
4. FECUNDINTES: /' ~(CON PIEDRAS):
89=8%

Fig. 4. Distribucién geografica de las pefias sacras por las distintas areas de la peninsula ibérica (2019).

No es aqui el lugar para abordar la compleja tipologia de las penas sacras, pero se puede aludir a los
principales tipos documentados (Almagro-Gorbea, 2017: 16-24). Destacan las pefas numinicas, hasta
ahora practicamente no valoradas por la dificultad que ofrece su estudio, aunque parecen representar
mas de un 25 % de las pefias sacras. Estas pefias deben considerarse el sema o materializacion visible
del numen del territorio y entre ellas hay que incluir las peflas numen propiamente dichas, muchas

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 21



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

veces cristianizadas con cruces, las peflas de mouras y de mouros (fig. 5) y las pefas de animas, cuyos
significativos nombres aluden a su estrecha relacién con los ancestros. Otro grupo importante, que oscila
igualmente sobre el 25% del total, son los altares, aunque se deben diferenciar las pefias sacras de los
santuarios (Correia Santos, 2015). También forman un grupo diferenciado por sus ritos y mitos las pefas
de fecundidad, destinadas a facilitar la procreacidn y los natalicios, que igualmente superan el 20%. A
este grupo pertenecen las pefas resbaladeras, las pefas oscilantes y algunos raros monolitos falicos,
como la Pena do Pecado de Fornos de Maceira (fig. 6), en Ddao (Mangualde) (Almagro-Gorbea, 2015: 347,
fig. 25), aunque estos Ultimos suelen ser generalmente menhires con forma mas o menos falica.

Fig. 5. Pena da Moura, en Loivos do Monte (Baidao, Portugal), dominando una amplia hondonada.
A la derecha, en primer plano, la Pena dos Cornudos.

Junto a las pefias de fecundidad se deben considerar las pefas sanadoras, entre las que destacan las
pefias perforadas (fig. 7), las camas pétreas, probablemente derivadas de ritos de incubatio y de sanatio
(Almagro-Gorbea et alii, 2019), y las pefas con pias curativas (fig. 8), que hay que diferenciar de los
altares con pias. También hay que incluir las pefas calendaricas, las pefas propiciadoras del tiempo,
las pefias de entronizacion, las pefias con tronos, las pefias sonoras y, por ultimo, las barcas de piedra,
exclusivas del noroeste e, igualmente, se deben incluir las pefias con huellas miticas y aquellas pefas con
cruces que testimonian que se trata de un sacrum saxum cristianizado, que en muchas ocasiones no se
puede reconocer de otro modo.

22 . Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

e

Fig. 7. O Tarangafno, en San Benito de Cova de Lobo (Orense),
con el pasadizo y la cubeta de agua sanadora en la parte inferior.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 23



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Sin embargo, se han excluido los santuarios complejos (Correia Santos, 2015), las penas con petroglifos
o grabados rupestres (Sobrino Buhigas, 1935 [2000]; Pefia Santos y Vazquez Varela, 1979; Garcia Alén
y Pefia Santos, 1980; Vazquez Varela, 1990; Pefa Santos y Rey, 2001; Santos Estévez y Garcia Quintela,
2002; Santos Estévez, 2008; etc.) y las pefias con epigrafia (Correia Santos, 2015: 597 ss., 777 ss.),
puesto que ofrecen un caracter especifico y una tradicion de estudios especializados que aconsejan, por
el momento, que su analisis se haga de forma independiente, aunque, tedricamente, podrian incluirse

entre las sacra saxa.

Fig. 8. La Santa da Pedra, en Allariz (Orense), con espacio para circumambulatio.

En los trabajos recientes sorprende la abundancia de pefas resbaladeras, un tipo de pefia sacra hasta
ahora no valorado por considerarse relacionadas con juegos infantiles (Almagro-Gorbea y Caballero,
2020; Almagro-Gorbea y Sanchez Benito, 2020; Almagro-Gorbea et alii, 2020). Sin embargo, suponen
casi un 25% de las pefas conocidas, en su mayoria concentradas en las provincias de Zamora,
Salamanca, Extremadura y Avila y, aunque asociadas a juegos infantiles, se han podido documentar
casos que conservan su funcion originaria relacionada con la fecundidad. También se han identificado
subtipos peculiares, como las pefas propiciatorias con una oquedad para introducir la piedra arrojada
cuya forma vaginal y caracter oracular ordalico parecen indicar un numen femenino, como la Piedra de

24 . Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

los Deseos de Tozal de la Horca en Fraella (Huesca),® la Piedra Campanera, de Abelldn (Zamora) y el
Penedo do Casamento, de Nossa Senhora de Numao, en Castro Laboreiro (Portugal) (Almagro-Gorbea,
2015: figs. 21 y 30). Entre decenas de descubrimientos de interés, destacan hallazgos como el conjunto
de El Cancho, en Navas del Madrofio, con un altar tipo Ulaca asociado a un trono y a un mitreo rupestres
(Almagro-Gorbea et alii, e. p.), el lecho rupestre de Ceclavin, igualmente en Caceres (Almagro-Gorbea
et alii, 2019), o el conjunto de pefias sacras de Burgos, que tiene el interés afiadido de enlazar las areas
occidentales y cantabricas con la zona celtibérica y de los Pirineos y Aragon. También son de gran interés
las practicamente olvidadas pefias sacras de la regidén cantabrica, datadas desde el Calcolitico al Bronce
final, como las de Chao Samartin (Villa Valdés y Cabo, 2003: 148, lam. vi), Pefia TU (Blas Cortina, 2010)
y Axtroki, esta ultima asociada a dos cuencos de oro del Bronce final (Almagro-Gorbea, 1974 y 1996;
Andrés Rupérez, 2007-2008).

El problema de la cronologia: nuevos datos

Las pefias sacras siempre han planteado el problema esencial de su datacion, pues solian considerarse en
algunos casos —no siempre—, de origen prehistérico, pero generalmente de forma genérica e imprecisa,
sin diferenciar los ritos conservados en el folklore tradicional actual de sus raices prehistoricas, por lo que
no se demostraba ni su cronologia ni su origen ancestral. Recientes datos sobre la cronologia de las pefias
sacras demuestran que son monumentos prehistoricos. El afio 2000 se relacioné el altar de Lacara con el
dolmen de corredor calcolitico situado en sus proximidades, con el que parece estar alineado (Almagro-
Gorbea y Jiménez Avila, 2000: 436-437), al interpretar la “utilizacién tradicional ancestral de dicho
espacio, probablemente en el marco de antepasados mitificados que se considerarian alli enterrados”,
lo que “permitia atribuir una cronologia post quem al mundo megalitico para los monumentos ‘tipo
Lacara’, que corresponderian ya a la Edad del Bronce”, que, ademas, eran “anteriores a la utilizacién del
hierro, cuyo uso ya permitiria tallar auténticos escalones de acceso, como ocurre en otros monumentos,
seguramente de origen y funcion semejante pero con los escalones mas desarrollados, como es el caso
de Ulaca” (Almagro-Gorbea y Jiménez Avila, 2000: 437). De este modo, los altares rupestres pasaban
a tener por primera vez una seriacion con cronologia arqueoldgica. Este esquema fue confirmado en
Avila por José Francisco Fabian (2010) y en parte fue seguido por Maria Jodo Correia Santos en su tesis
sobre los Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea (2015: 1009 ss.), al relacionar, sin precision,
las pefias de tipo Lacara (su tipo A.1.1) con el Bronce pleno y, sobre todo, el Bronce final y la I Edad
del Hierro, mientras que el tipo Ulaca (su tipo A.1.2) lo datd desde el Bronce final —lo que no parece

9 <http://www.piedras-sagradas.es/?sfid=4994&_sf s=Fraella>, consultado: 1/12/2019.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 25


http://www.piedras-sagradas.es/?sfid=4994&_sf_s=Fraella

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

posible por motivos tecnoldgicos—, hasta la II Edad del Hierro, aunque su uso llegaria a época romana y
tardorromana (Correia Santos, 2015: 1012). Una cronologia semejante propone para su tipo B1, las pefias
con simples cubetas, que data desde el Bronce final y la I Edad del Hierro hasta época romana (Correia
Santos, 2015: 1115 ss.).

No es el lugar para examinar la cronologia de las pefas sacras, pero se conocen cada vez mas casos
situados en el centro de castros y oppida, como en Ulaca (Correia Santos, 2015: 65), Las Cogotas (Correia
Santos, 2015: 417; Serna, 2009: 43 ss.), Capote, donde pudiera relacionarse con el altar cténico de
comensalidad (Almagro-Gorbea y Berrocal, 1997), en castros de Burgos (Almagro-Gorbea, Ruiz Vélez y
Palacios, e. p.) y en otros casos de la Hispania céltica (Correia Santos, 2015: passim). Esta ubicacion en
poblados proporciona una importante aproximacion cronoldgica, pero ademas indica que la pefia sacra
seria el sema o materializacion visible del numen loci y, en consecuencia, era un punto onfalico de alto
valor religioso como centro ideoldgico del territorio que aglutinaba la poblacidn de su entorno. Este numen
loci, en su evolucidén mitico-ideoldgica, se convertiria en la figura del “Héroe fundador”, como Teutates o
“Padre protector”, que llegé a romanizarse como Genius de la poblacion (Almagro-Gorbea y Lorrio, 2011:
161 ss., 120 ss.).

Nuevos datos ratifican la cronologia prehistérica de las pefias sacras. La pefia sacra de Chao Samartin, en
Gradas de Salime, Asturias, preside y explica la ubicacién del castro datado desde el siglo viir a. C. y una
hoguera aparecida a su pie confirma su caracter sacro, aunque la pefia ya era visitada por poblaciones
neoliticas desde comienzos del v milenio a. C. (Villa Valdés y Cabo, 2003). Pefa TU, cerca de Llanes
(Asturias) (Hernandez Pacheco et alii, 1912; Blas Cortina, 2010) tiene una cubeta en su base y otras tres
con canalillos de desaglie en su cuUspide, cuyo posible origen natural no excluyen su uso ritual. Esta pefa
tiene grabada una estela, que quizas sea la representacion del numen, asociada a un pufial campaniforme
de inicios del i1 milenio (Diaz Guardamino, 2009: 149 ss., figs. 87 y 114), pero Blas Cortina (2010) ha
planteado que su forma de dragdn pudo ser una pareidolia sacra desde el Paleolitico superior. Otro caso
evidente es la pefia de Axtroki (Guipuzcoa) (Almagro-Gorbea, 1974 y 1996), en cuya base aparecieron dos
cuencos de oro del Bronce final datados en los siglos x-viir a. C., que documentan creencias indoeuropeas
de simbologia solar y calendarica (Andrés Rupérez, 2007-2008) asociadas a estas pefias.

Esta cronologia prehistorica la confirman otros testimonios. La Pedra dels Sacrificis de Savassona, en
Vich (Barcelona), tiene en su base un yacimiento del Neolitico final - Calcolitico a la Edad del Hierro con
un enterramiento datado por C-14 c. 2350 a. C. (Mufioz, 1965). Lo mismo indica la asociacién de algunos
altares y pefias a petroglifos del Calcolitico a la Edad del Bronce (Monteagudo, 1996; Garcia Quintela y
Santos Estévez, 2000; Vazquez Martinez et alii, 2018), como la Laxe das Rodas, en Muros (A Corufia)
(Alonso Romero, 1981). Igualmente, en Extremadura y otros lugares las pefias sacras se asocian a
covachas o palambrios con pinturas, grabados y cubetas del Calcolitico y de la Edad del Bronce (Correia

26 . Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 9. Alineacion del altar celta, la capilla mozarabe
y la iglesia barroca de San Miguel de Celanova (Orense).

Santos, 2010 y 2014; Esteban, Ramos y San Macario, 2011 y 2014, y comunicacion personal). De origen
calcolitico mas que de la Edad del Bronce son las cubetas y los canalillos de santuarios como Pefialba de
Villastar, en Teruel (Almagro-Gorbea, 1996; Alfayé, 2009: 116), mientras que el Canto Mortero, en Bonilla
de la Sierra (Avila), tiene un contexto del tardo-campaniforme a Cogotas I (Fabién, 2010). Aln anteriores
parecen ser yacimientos como Chao Samartin y Pefia T4, en Asturias, o Pefia Gorda, en Salamanca,°
el Penedo Gordo o Penedo da Moura,!' en Vilardevds (Orense), y la Pedra dels Sacrificis de Savassona
(Mufoz, 1965), puesto que en ellos han aparecido materiales neoliticos, cronologia que seria acorde con
las ancestrales creencias animistas de estas pefias sacras (vid. infra).

En conclusion, las pefias sacras se fechan con seguridad a partir del Calcolitico hasta la Edad del Hierro,
cuando sus ritos y funciones ya se habrian generalizado. Sin embargo, sus raices parecen remontar al
Neolitico, sin excluir posibles fechas anteriores, que alcanzan al Paleolitico, lo que abre perspectivas

10 Se han encontrado hachas de piedra, buriles, piedras de moler y puntas de flecha que podrian datar del Neolitico
(4000 a. C.), Calcolitico y Edad del Bronce y del Hierro (<https://www.panibericana.com/2017/07/04/pena-gorda-
rutas-salamanca/>, consultado: 6/11/2019).

11 Segun B. Comendador, <https://www.farodevigo.es/portada-ourense/2019/03/30/descubren-indicios-ocupacion-
prehistorica/2078472.html>, consultado: 6/11/2019.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 27


https://www.panibericana.com/2017/07/04/pena-gorda-rutas-salamanca/
https://www.panibericana.com/2017/07/04/pena-gorda-rutas-salamanca/
https://www.farodevigo.es/portada-ourense/2019/03/30/descubren-indicios-ocupacion-prehistorica/2078472.html
https://www.farodevigo.es/portada-ourense/2019/03/30/descubren-indicios-ocupacion-prehistorica/2078472.html

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

muy atractivas sobre el origen animista de estos monumentos y de sus ritos, que habra que explorar
en el futuro. Los ancestrales ritos asociados a estas pefias sacras prosiguieron tras la romanizacién v,
en areas conservadoras rurales, siguieron vigentes durante la Edad Media, mas o menos adaptados a
la cristianizaciéon, como testimonia en el siglo vi d. C. Martin de Braga (Barlow, ed., 1950; Chaves, 1957;
Pinheiro Maciel, 1980: 553) vy, todavia en el siglo xiv, el conde de Barcelos refiere que los Lopez de Haro
sacrificaban vacas en una pefia hasta la muerte de Juan el Tuerto en 1326 (Almagro-Gorbea, 2018: 184 ss.).
La misma continuidad funcional y mitica testimonia la llamativa alineacién del altar celta, la capilla mozarabe
y la iglesia barroca de San Miguel de Celanova (fig. 9), en Orense (Pena, 2004: 127 ss.; Garcia Quintela y
Santos Estévez, 2004: 251 ss.), asocacion que se repite en otros casos, como en San Alberto de Ribeira,
A Coruna (Almagro-Gorbea, 2015: fig. 8), donde junto a la pefia sacra se levantd una iglesia romanica en el
siglo xi1 en la que hoy prosigue el ancestral rito propiciatorio, prueba de que en las zonas rurales, siempre
conservadoras de sus tradiciones, estos monumentos han seguido en uso hasta la actualidad.

Significado cultural de las peiias sacras desde la “mitologia popular”

El analisis de los ritos y de los mitos asociados a las pefas sacras es la via para introducirse en el
dificil campo del imaginario y las creencias prerromanas, no exento de polémicas, pero de extraordinario
interés, por lo que toda interpretacion correcta de las pefias sacras debe hacerse desde la mentalidad
y el imaginario de quienes las utilizaron y las han seguido utilizando practicamente hasta la actualidad
(Almagro-Gorbea et alii, 2017), para lo que hay que valorar los ritos y la mitologia popular asociados. Hasta
el dia de hoy, han llegado, mas o menos alterados, algunos ritos y mitos asociados a pefias sacras, pero
el peligro de desaparicién que corren es cada dia mayor a causa de la despoblacién y del profundo cambio
cultural sufrido por la sociedad agraria, ya que estos mitos se conservaban generalmente asociados al
microtopénimo de significado mitico empleado para designar la pefia, que se pierde al despoblarse el
campo y desaparecer para siempre esos referentes topograficos y miticos propios del mundo rural.

Las pefias sacras ofrecen una amplia tipologia (Taboada, 1965; Almagro-Gorbea, 2017), que refleja sus
funciones rituales (vid. supra y fig. 11). En su conjunto responden a creencias religiosas ancestrales,
claramente anteriores a las creencias cristianas, pero también diferentes de la mitologia clasica e incluso
de la mitologia celta, de la que, no obstante, resultan mas proximas (Alonso Romero, 1992, 2005 y 2009;
etc.). Esta mitologia popular tiene evidente personalidad al estar enraizada en concepciones animistas,
hecho que plantea que sus origenes deben ser de gran antigliedad, acordes con el caracter ancestral de
los ritos asociados.

La mayoria de las pefias sacras, por no decir todas, son de caracter numinico y eran “puntos axiales y
augurales, un elemento caracteristico de la religion indoeuropea” (Almagro-Gorbea y Gran Aymerich,

28 . Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

1991: 191 ss.), como se confirma en Capote (Almagro-Gorbea y Berrocal, 1997), Ulaca (Correia Santos,
2015: 65), Las Cogotas (Correia Santos, 2015: 417), Chao Samartin (Villa Valdés y Cabo, 2003: lam. vi),
etc., donde constituyen el elemento mas visible del poblado y del territorio circundante, como igualmente
ocurre en Pefia Tu (Blas Cortina, 2010). Las pefias consideradas altares se supone que debieron ser
utilizadas en ritos sacrificiales (Correia Santos, 2007 y 2015; Garcia Quintela, 2019; etc.), hecho rara vez
confirmado, mientras que otras pefias tenian funciones diversas, entre las que incluso se han supuesto
ritos sacros de investidura regia (Garcia Quintela y Santos Estévez, 2000), documentados en el mundo
céltico occidental (Mac Cana 1983: 114 ss.; Garcia Quintela y Delpech, 2013), aunque esta interpretacion
se haya discutido (Llinares, 2009).

Algunos casos son particularmente interesantes, como el santuario de Nossa Senhora da Numao o de
Anamao®? (fig. 10, a-b).? Segun la leyenda, la Virgen se aparecié en la Pefia de Numao, impresionante
masa granitica que preside el valle (fig. 10, a), en el que se construyd una pequefia ermita tras repetidas
tentativas infructuosas para llevar la imagen a Castro Laboreiro, pues inexplicablemente siempre volvia a
Numdo. Se trata de un tema bien conocido: una aparicion milagrosa que se intenta trasladar a la iglesia de
la poblacién, seguramente para cristianizar algun rito preexistente, pero que vuelve a su lugar de origen,
lo que refleja la tradicidon popular de mantener el rito en el lugar exacto donde se manifiesta el numen
loci. Este mismo mitema se conserva, por ejemplo, en los moledros o majanos del cabo de San Vicente,
donde sus piedras eran consideradas almas de soldados que, si se desplazaban, volvian por la noche a su
lugar originario (Leite de Vasconcelos, 1905: 205 ss.). Nossa Senhora da Numao es una clara perduracién
hasta nuestros dias de un nementon o santuario lusitano prerromano, situado en la vaguada presidida por
la inmensa mole de la Pefia de Numao. El lugar ofrece todos los elementos de un nemeton celta (fig. 10,
b): nace el rio Agro, que desemboca en el Limia, ya en Espafia, cuya abrupta frontera queda a escasos
400 metros; la pefia sacra ritual, a la que se ha afiadido una escalera a modo de pulpito decorada con
circulos solares, preside toda la explanada en la que se celebra la romeria; frente a ella hay una modesta
capilla, detras de la cual hay una fuente y un palambrio o abrigo entre canchales de granito; ademas,
a 250 metros en el camino de acceso hacia Castro Laboreiro hay una pefia sacra adivinatoria con una
oquedad (Almagro-Gorbea, 2015: 352, figs. 30, 43 y 44), a la que se tira una piedra para saber si acabara
en matrimonio una relacién de pareja, probablemente establecida durante la romeria, que se celebra el
8 de agosto. Otro ejemplo es O Tarangafio (Taboada, 1972: 161), un gran bolo granitico (fig. 7) préximo
a la ermita de San Benito de Cova do Lobo, con una excepcional vista sobre la ciudad de Orense, y cuya

12 <https://www.geocaching.com/geocache/GC1P9VW_senhora-da-anamao?guid=fa59c8al-bab2-43c3-822d-
f9376f6b2f5b>, consultado: 27/11/2019.

13 Topodnimo que quizds proceda de nemus, en el sentido de bosque sacro, sin excluir de nemeton o numen.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 29


https://www.geocaching.com/geocache/GC1P9VW_senhora-da-anamao?guid=fa59c8a1-bab2-43c3-822d-f9376f6b2f5b
https://www.geocaching.com/geocache/GC1P9VW_senhora-da-anamao?guid=fa59c8a1-bab2-43c3-822d-f9376f6b2f5b

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 10. Nossa Senhora da Numao, en Castro Laboreiro (Portugal): a) la pefia sacra con el Penedo
do Numado al fondo; b) el santuario, en el que aprecian la pefia sacra, la capilla, la fuente, el abrigo
rupestre, el rio Agros, la explanada para la romeria y la Pena do Casamento, ya fuera de la fotografia.

30 ' Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

romeria principal se celebra el 11 de julio y otra “de Inverno”, el 21 de marzo. Bajo el bolo granitico hay un
pasadizo entre pefias con una cavidad que siempre conserva agua de propiedades curativas, para sanar
verrugas, tumores, bocio y heridas, aunque la pefia es famosa por curar el raquitismo o tarangafo de los
ninos. Al nifo “entangarafiado” le quitan la ropa que lleva y entre tres mujeres lo pasan por el pasadizo
de fuera a dentro y después le visten con ropa nueva, dejando las que llevaba en ramas de arboles del
lugar. Durante el paso se decia: —Ei Maria, ahi che vai o tangarafo, y se respondia: —Devdlvocho san y
salvo. Tarangafo es la denominacion popular de un demonio que se asocia a la falta de desarrollo de los
nifios, como el Arangafio'* en el valle del alto Limia, en Orense, palabras cuya etimologia parece de origen
prerromano, como los ritos asociados. Otro llamativo ejemplo es la Pefia Gorda, un gran bolo de sienita
de 70 metros de didmetro que destaca en el campo de Vitigudino, en Salamanca. Se cuenta que era
una de las piedras que usaba la Virgen Maria para dirigir su rebafio de ovejas: una de estas piedras cayo al
suelo y la Virgen la recogio, pero al caerse tres veces ya no la recogiéo mas y siguidé su camino, y entonces
la pefia fue creciendo hasta alcanzar su enorme tamafio actual. Se trata de un mitema cosmogdnico
documentado en otros lugares, como el Penedo da Moura,!® asociada a Santa Marifia, en Armea (Allariz,
Galicia).

El conocimiento cada vez mejor de los mitos y de los ritos asociados a las pefas sacras aporta una
vision mas precisa de la relacion entre la tipologia de las pefas y los ritos asociados (fig. 11), asi como
de la concepcion mitica de la pefia sacra y de sus principales caracteristicas rituales, aspecto de gran
interés en el que hay que profundizar. El analisis de conjunto, apoyado por el creciente nimero de datos
conocidos, ofrece conclusiones de interés. Las pefias sacras responden a una religidn popular, hasta ahora
no documentada por la arqueologia y a la que nunca hacen referencia los textos clasicos ni epigraficos,
por lo que debe considerarse de desarrollo paralelo y complementario, no opuesto, a las divinidades
preromanas atestiguadas por la epigrafia (Olivares, 2002), sin duda mas vinculadas a las elites sociales.
Esta religién popular se constata en otras dreas del mundo celta, pero también en Italia (Brelich, 1954)
y en Grecia (Lawson, 1910: 8 ss.; Arizaga y Ayan, 2007: 464), donde igualmente han perdurado hasta
nuestros dias creencias y cultos de la antigiiedad, en el denominado survivalism (Haland, 2014: 417).

Es importante advertir que la pefia sacra o sacrum saxum es siempre un elemento individual, lo que la
diferencia del concepto de santuario. El sacrum saxum es un locum sacrum concebido como omphalos o
centro del territorio y del mundo (Almagro-Gorbea, 2006: 24 ss.), pero esta concepcién es mas simple y
parece anterior a la de “santuario”, se conciba este como nemeton (Reichenberger, 1988) o como templum
(Blumental, 1934). Esta simplicidad de la pefia sacra se corresponde con los ritos en ella efectuados, que

14 <http://vialethes.es/piedra-sanadora-arangano-sarreaus>, consultado: 27/11/2019.
15 Alonso Romero (1998); <https://www.galiciamaxica.eu/galicia/ourense/penedomoura/>, consultado: 28/11/2019.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 31


http://vialethes.es/piedra-sanadora-arangano-sarreaus
https://www.galiciamaxica.eu/galicia/ourense/penedomoura/

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

son siempre personales, realizados directamente por quien los lleva a cabo sin colaboracién de ningdn
especialista ni intermediario, en todo caso con un acompafiante familiar, como el marido en ritos de
fecundidad o el hijo al que se quiere sanar. El rito es individual en los ritos de fecundidad y de sanatio, en
los propiciatorios y de adivinacidn y, probablemente, también en la mayoria de los sacrificiales, simplicidad
que indicaria su anterioridad a los santuarios colectivos al cuidado de especialistas o sacerdotes. Sin
embargo, los altares con escalones tallados, en especial los de tipo Ulaca, ya de la Edad del Hierro,
y los organizados en un recinto, deben representar un estadio mas evolucionado de estos cultos, ya
desarrollados en santuarios colectivos donde si pudiera haber sacerdotes o figuras similares. Mas
problematico resulta precisar qué tipo de sacrificios se realizaban. En Galicia hay referencias a pefias
asociadas a sacrificios de sangre, como la tradicion de que en las Siete Pias del Castro do Con, en Vilarifio,
Cambados, los mouros hacian sacrificios de animales y personas y en ellas “echaban la sangre para
adivinar” y cada vez que nacia un nifo, le quitaban un poco de sangre y la echaban a las pilas para que
se criara bien.'®* También en Busturia, Vizcaya, hasta el siglo xiv los Ldpez de Haro ponian las entrafias de
las vacas sacrificadas sobre una pefa para evitar que les ocurrieran males, lo que hace suponer que este
tipo de sacrificios pudo ser bastante habitual (Almagro-Gorbea, 2013: 598-606, y 2018: 184 ss.), aunque
hoy sean dificiles de documentar.

FORMAS SACRA SAXA RITOS

Relaciones entre formas y funciones

o ——— NUMEN
(objeto del culto)

Altares: SACRIFICIOS
- con escalones
- con loculi tallados

piedras arrojadas
a la cumbre PROPICIATORIOS

resbaladizas
-_— -
S
FECUNDIDAD

camas pétreas

sonoras

ubicacién CALENDARIO
topoastronémica

SANACION

Fig. 11. Relacion entre las formas de las pefas sacras y los ritos asociados a ellas.

16 Agradezco esta notica a F. Alonso Romero. Aparicio Casado (1999: 201).

32 . Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La simplicidad de los ritos practicados en las pefias sacras concuerda con algunos aspectos miticos y
del imaginario que se pueden conocer. El contacto con el mas alld es muy simple, pues se busca un
contacto con el numen, que da una respuesta ordalica, positiva o negativa, sin ambigliedades y sin
intermediaro que la interprete, tanto si se consulta el futuro o se hace una peticion o un rito de sanatio o
de fecundidad. Estos ritos no diferencian en la practica entre peticion / oracion y adivinacion para conocer
el futuro (Almagro-Gorbea, 2015: 332 s., fig. 5, y 2019: fig. 8); generalmente piden o desean conocer
temas muy concretos, como saber si las relaciones con la pareja acabaran en boda o si se recuperara un
objeto perdido, hecho que de nuevo indica una estructura religiosa muy simple y arcaica, aunque esta
simplicidad también pudiera deberse a la simplificacion del rito a lo largo del tiempo.

Hay ritos de oracién, de ofrenda de alimentos (Monteagudo, 1996: 55) y quizas votivos que parecen
reflejar el concepto de do ut des. Sin embargo, en los ritos habituales de sanatio, como en el Tarangafio
(vid. supra), en la Penadauga o Peneda de Santa Isabel,'” en Escuadro, Silleda, Pontevedra, o en la Santa
da Pedra (Taboada, 1982: 171) de Allariz (Orense) (fig. 8), etc., parece que se dejan los objetos por
motivos magicos para evitar el mal que conllevaban. En consecuencia, mas que exvotos, forman parte de
ritos de lustratio mas primitivos que los del mundo clédsico (Daremberg y Saglio, 1910: 1405 ss.; ThCRA, 11,
3a), en los que el agua lustral conservada en las cubetas naturales de la pefia tiene papel curativo por su
funcién purificadora del mal.

También hay que destacar los probables ritos de sanatio en lechos pétreos, como el de incubatio en el
gran berrocal de granito tallado en forma de lecho de Ceclavin, en Caceres, probablemente de época
romana (Almagro-Gorbea et alii, 2019) o la Cama de San Mamede, en Lousame, Noia (A Corufia), con
entalladuras para facilitar el acceso (Alonso Romero, 2014: 83 ss.), semejantes a las de las pias curativas
de San Martifo de Monte Castelo, en Viveiro (Janeiro Rodriguez, 2000),'® que son semejantes a las de los
altares de tipo Lacara, lo que indicaria una cronologia similar en la Edad del Bronce. Estos lechos pétreos
se podrian relacionar con la costumbre celta de dormir junto a la tumba del héroe ancestral para recibir
oraculos, segun Nicandro de Colofén (Tert., De anima, 57), sefialada por diversos autores (Grenier, 1943:
369 y 1944: 221; Benoit, 1954: 18; Thévenot, 1968: 16; Roos, 1986: 41; Arcelin et alii, 1992: 202; Perrin
y Decourt, 2002: 401; Almagro-Gorbea y Lorrio, 2011: 63, 210, 228, 267), creencias que también se
documentan en la Celtiberia (Fernandez Nieto y Alfaro, 2014; Fernandez Nieto, 2018: 299-312 y 313-321),
lo que supone que en la pefia sacra “residia” el numen del ancestro, que se manifiesta en determinadas
fechas del calendario, sefaladas por la orientacion astronémica de algunas camas y tumbas.

17 <https://galiciapuebloapueblo.blogspot.com/2015/04/peneda-da-santa-sabela-silleda.html>; <https://historiade
galicia.gal/2016/02/a-santa-da-auga-que-nunca-seca/>, consultados: 28/11/2019.

18 <https://galiciaencantada.com/lenda.asp?cat=5&id=594>, consultado: 27/11/2019.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 33


https://galiciapuebloapueblo.blogspot.com/2015/04/peneda-da-santa-sabela-silleda.html
https://historiadegalicia.gal/2016/02/a-santa-da-auga-que-nunca-seca/
https://historiadegalicia.gal/2016/02/a-santa-da-auga-que-nunca-seca/
https://galiciaencantada.com/lenda.asp?cat=5&id=594

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Otro rito caracteristico bien documentado es tirar un canto o una piedra al alto de la “pefa sacra” para
obtener del numen que habita y se manifiesta en ella una respuesta ordalica a una peticién o a un deseo
de conocer el futuro (Almagro-Gorbea, 2015). También existen ritos de fecundidad mas simples, como
resbalarse por una pefa inclinada (Almagro-Gorbea y Caballero, 2020; Almagro-Gorbea y Sanchez Benito,
2020; Almagro-Gorbea et alii, 2020), hacer oscilar una pefia caballera o basculante (Risco, 1962: 388;
Taboada, 1982: 28; Bouza Brey, 1982: 204; Alonso Romero, 1991: 15; etc.) o pasar por un agujero, rito
de paso generalmente dirigido a lograr la fecundidad y la salud (Alonso Romero, 2009), quizas relacionado
con las saunas castrefias (Almagro-Gorbea y Alvarez Sanchis, 1993), algunas labradas en grandes pefias
a las que se accedia por una estrecha abertura a ras de suelo que ha sido comparada con un Utero
(Garcia Quintela, 2016). Tampoco hay que olvidar la significativa ubicacion topoastronémica de algunas
pefas sacras orientadas hacia equinoccios y solsticios (Garcia Quintela, 2017), generalmente de caracter
solilunar y con especial atencién a los lunasticios (Bouzas, 2016), que evidencian interés por calcular el
tiempo para que el rito se cumpla en la fecha indicada, hecho que refleja concepciones cosmoldgicas y
miticas.

Un tema esencial para interpretar los diversos tipos de pefas sacras y sus mitos y ritos asociados es
estudiar sus paralelos, tema relegado en la actualidad, a pesar de su gran interés, pues ha permitido
precisar que las piedras arrojadas sobre una pefia sacra en ritos propiciatorios era un sacrificio simbdlico
con posible entrega del alma externada (Almagro-Gorbea, 2015: 378 ss.). Desde el siglo xix se conocen
paralelos de las pefias sacras, estudios renovados en fechas recientes por Alonso Romero (2005, 2009 y
2014) y otros autores (Alberro, 2001, 2002 y 2004; Almagro-Gorbea, 2006: 10 ss. y 2015: 378 ss.; Arizaga
y Ayan, 2007: 469; etc.). Es necesario estudiar de forma sistematica los paralelos de las pefias sacras. En
Francia y en la Europa atlantica son relativamente conocidos (Reinach, 1893; Sébillot, 1904; etc.), pero se
extienden por Europa central, Escandinavia y las regiones balticas (Vaitekevicius, 2004: 20 ss.), incluida la
Laponia (Bradley, 2000: 6 ss.). Igualmente hay que valorar mas los testimonios de la Antigliedad clasica,
pues obras como la Descripcion de Grecia de Pausanias son una cantera de informacion imprescindible
(Frazer, 1898), lo mismo que los testimonios de areas mas alejadas del mundo, que comparten raices
animistas de muy remoto origen (Tylor, 1871; Frazer, 1911-1916; Eliade, 1954).

Las pefas sacras y su origen animista

El conjunto de mitos y ritos asociados a las pefias sacras evidencia un proceso de “larga duracion”, cuyo
origen es aun muy incierto (fig. 12), aunque, en todo caso, debe ser muy antiguo, como evidencian
algunos testimonios arqueoldgicos (vid. supra). Los ritos y mitos asociados a las pefias sacras permiten
conocer su contexto cultural originario, del que se deduce una cronologia tedrica, basada en la evolucién
y la adaptacion a lo largo del tiempo de las pefias sacras a las distintas culturas que se iban sucediendo,

34 . Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

pues todo elemento religioso forma parte del sistema cultural, con el que interacciona (Pettazoni, 1966:
161). Desde esta perspectiva, es posible documentar hacia atras en el tiempo el proceso evolutivo de
las pefias sacras desde su practico abandono actual hasta su cristianizaciéon en la Alta Edad Media. Sin
embargo, sus mitos y sus ritos reflejan creencias y practicas rituales anteriores al cristianismo, pues
también son extranas a la cultura arabe, a la germanica e incluso a la cultura clasica, lo que confirma su
cronologia prerromana. Por otra parte, no todos los tipos y los ritos de las pefias sacras tienen que tener
la misma cronologia ni el mismo origen, aunque en conjunto reflejan creencias en numina de caracter muy
primitivo, probablemente relacionados con los ancestros y concibidos como fuerzas animicas superiores
al hombre, sin forma humana ni divina, lo que indica su anterioridad al proceso de antropomorfizacién de
las divinidades, aunque en algunos casos adopten en los mitos cierto aspecto humano, como los mouros
y mouras asociados a serpientes, tesoros, palacios y otros elementos miticos posteriores.

——~—— TIEMPO

CULTURA
MATERIAL

RELIGION
RITOS

DAD DEL HIERRO
EDAD DEL BRONCE
CALCOLITICO
Neolitico
Ay , >Paleolitico?
’$

TRADICION
SOCIAL

Fig. 12. Las pefas sacras como fendmeno cultural “de larga duracion”.

La concepcidén original parece muy primitiva, pues debe proceder de creencias animistas cuyo origen
todavia es dificil de rastrear, ya que corresponden a un estado del conocimiento racional incipiente, cuando
todavia no se diferenciaria bien entre seres animados e inanimados, como evidencia la creencia de que
determinadas penas pueden crecer o moverse. El numen es una fuerza invisible desconocida, seguramente
asociada a espiritus de ancestros, claramente anterior a su transformacion a lo largo del tiempo en una
divinidad de concepcion antropomorfa. Estos numina ofrecen en determinados casos y circunstancias
caracteristicas femeninas, que pudieran reflejar, en su evolucién a lo largo del tiempo, una relaciéon con
la Diosa Madre y con creencias en la fecundidad, la vida y la muerte propias del Neolitico, asociadas
en estas tierras graniticas a la cultura megalitica, lo que indicaria un probable origen preindoeuropeo.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 35



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Posteriores serian las pefas con altares, que pudieran reflejar ritos sacrificiales indoeuropeos, llegados
a partir del 1 milenio a. C. con el Campaniforme, como los altares con cubetas y canalillos labrados
con entalladuras para el acceso de tipo Lacara, a los que siguen los altares de tipo Ulaca con escalones
tallados con instrumento de hierro, por lo que son ya de finales del 1 milenio a. C. Sin embargo, la mayoria
de los casos, a su caracter animista asocia un ritual muy primitivo y simple y marcadamente individual
y, aunque algunas romerias suponen ritos colectivos celebrados en torno a la pefia sacra, estos ritos
parecen claramente anteriores a la aparicion de santuarios y de especialistas religiosos como chamanes
o sacerdotes, lo que confirmaria la antigliedad de su origen.

La simplicidad de los ritos y de las creencias animistas relacionados con las pefias sacras explica su
adaptacién sin dificultad a los sucesivos cambios culturales ocurridos a lo largo del tiempo en un proceso
de muy larga duracién. El tema desborda el marco de este coloquio, pero el imaginario y los ritos
asociados a las pefas sacras parecen proceder de creencias animistas, de las que arrancan las creencias
religiosas llegadas hasta la actualidad (Tylor, 1871; Borchert, 1900; Kaser, 2004; Ihle, 2009; etc.), tema
que exigiria entrar en el complejo y debatido problema del origen de la religidon, asociada al desarrollo
del cerebro humano (Mithen, 1996; Barrett, 2011; Geertz, 2013; Peoples et alii, 2016; etc.). En efecto,
el animismo se considera surgido en las fases iniciales de evolucidon del conocimiento racional causal
(Sperber y Hirschfeld, 1999; Coolidge y Wynn, 2009; Tomasello, 2014; Wadley, 2013; Stuart-Fox, 2015),
tras desarrollar el hombre la memoria de trabajo o Working Memory (Wynn y Coolidge, 2011), paralela
al desarrollo de la imaginacion (Lieberoth, 2013), del pensamiento abstracto inicial (Pinker, 2010) y del
lenguaje (Chomsky, 1972; Szamado y Szathmary, 2011), para el que desde hace mas de 200 000 afios
somos la Unica especie con un gen especifico, el FOXP2 (Graham y Fisher, 2015; Miras, 2019: 71 ss.).
Este proceso mental, en el que también se incluye la aparicion de la expresién artistica (Bering, 2002: 9;
Hodgson y Helvenston, 2006), permitié que el Homo sapiens u “Hombre moderno” creara los primeros
mitos hace mas de 100 000 afios (Le Quellec, 2015), mitos que le permitian, todavia con una “racionalidad”
primitiva, tener una visién cosmoldgica inicial del mundo y de la vida humana.

En consecuencia, estas creencias y estos ritos animistas parecen proceder de los primeros ritos y mitos
del hombre. Las creencias numinicas que se deducen de estas pefias sacras reflejan un estadio inicial de
racionalizacion, segln un proceso teorico en el que estos numina serian la primera “explicacién racional”
de hechos o fuerzas observadas en la naturaleza que el hombre todavia no era capaz de entender de otro
modo, por lo que era una primera explicacion del mundo, para la que se recurria a una vision “sobrenatural”
o0 “magica” que, por su simplicidad, ha perdurado hasta nuestros dias (Almagro-Gorbea et alii, 2017). En
pocas palabras, el animismo refleja una idea ya planteada por Raffaele Pettazzoni (Brelich, ed., 1960: 32):
“Non ¢ il mondo extraumano che crea il mondo umano. E’ 'uomo che crea il suo creatore (ex nihilo) dalle
proprie esperienze volitive (in questo caso il samano crea Dio a propria immagine e somiglianza)”.

36 . Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Conclusiones

Los avances realizados en el estudio de las pefias sacras de la peninsula ibérica desde 2017 a 2019 son
de evidente interés y llevan al optimismo, pero hay que resaltar los magnificos resultados obtenidos
gracias al gran esfuerzo realizado, fruto de la colaboracion de todos los equipos implicados (vid. supra),
aunque de forma especial haya que mencionar al IEA de la Diputacién Provincial de Huesca por su labor
pionera en tantos aspectos. También se han incrementado las publicaciones especializadas dedicadas a
las pefas sacras, que denotan el interés creciente que suscita este tema en el campo cientifico. De forma
paralela se constata su difusion cada vez mayor, pues existen numerosas paginas web con noticias y
datos sobre piedras sacras, entre las que destaca la pagina <www.piedras-sagradas.es> creada por el
IEA, que constituye una referencia ejemplar a seguir en otras zonas.

Prueba de este éxito es que conocemos en la actualidad mas de 1000 pefias sacras, lo que supone una
informacion para su estudio antes impensable. El aumento de las pefas sacras conocidas y, sobre todo,
el esfuerzo realizado para recoger sus ritos y sus mitos han permitido conocer mejor los tipos existentes,
su dispersidn y su significado cultural, y han llevado a descubrir una religién popular con mitos, ritos y
creencias propias, muy especificas, que reflejan una mentalidad prehistérica de origen animista muy
primitiva y, probablemente, muy antigua.

En consecuencia, las pefias sacras deben ser consideradas como un nuevo tipo de monumento arqueolo-
gico, cuyo conocimiento exige proseguir estos estudios y continuar el esfuerzo realizado para completar
los corpora territoriales. También hay que abordar el estudio monografico de cada tipo de pefia sacra y
de sus paralelos, para que en el futuro se pueda lograr una vision de sintesis, cuya complejidad exige
estudios interdisciplinares, que alnen arqueologia y etnologia, puesto que las tradiciones populares y
los relatos orales son esenciales para su interpretacion, estudios que hay que enmarcar en su contexto
cultural originario y a la luz de la historia comparada de las religiones.

Finalmente, hay que insistir una vez mas en que las pefias sacras son monumentos de gran interés
histérico y cultural que hay que preservar para el futuro, pues corren muy serio peligro de desaparecer,
mayor incluso que otros monumentos arqueoldgicos. Estas circunstancias urgen a que se haga su
inventario y se protejan y a que se incorporen a las cartas arqueoldgicas y a los inventarios de patrimonio
arqueoldgico, etnoldgico y cultural, pues son testimonio de los mas antiguos ritos conocidos en Europa,
por lo que forman parte esencial de su patrimonio arqueolégico y espiritual.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 37


http://www.piedras-sagradas.es

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Referencias bibliograficas

ALBERRO, M. (2001). “Celtic Galicia? Ancient connections and similarities in the traditions and folklore of the
Cornish peninsula and Galicia in Spain. Cornish Studies, 9, pp. 13-44.

ALBERRO, M. (2002). “La mitologia y el folklore de Galicia y los paises célticos del noroste atlantico europeo”.
Garoza, 2, pp. 9-30.

ALBERRO, M. (2004). Os celta da antiga Gallaecia. A Corufa.
ALFAYE, S. (2009). Santuarios y rituales en la Hispania céltica. BAR International Series, 1963. Oxford.

ALmaGRO-GORBEA, M. (1974). “Orfebreria del Bronce final en la peninsula ibérica. El tesoro de Abia de la
Obispalia, la orfebreria de Villena y los cuencos de Axtroki”. Trabajos de Prehistoria, 31, pp. 39-100.

ALMAGRO-GORBEA, M. (1996). “Sacred places and cults of the Late Bronze Age tradition in Celtic Hispania”.
Archédologische Forschungen zum Kult-geschehen in der jingeren Bronzezeit und friihen Eisenzeit Alteuropas.
Regensburg-1993, pp. 43-79.

ALMAGRO-GORBEA, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Avila): un rito celta del Mas All&”. Ilu:
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

ALMAGRO-GoRBEA, M. (2013). “El mito celta del Héroe fundador en los origenes del Sefiorio de Vizcaya”.
Palaeohispanica, 13, pp. 595-613.

ALmaGrO-GoRrBEA, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de adivinacion de la Hispania
Celtica”. Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

ALmaGrO-GoRrBEA, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificaciéon y metodologia de estudio”. En M.
Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefas sagradas. Actas del Coloquio
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-65. Huesca.

ALmaGRO-GoRBEA, M. (2018). Los celtas. Imaginario, mitos y literatura en Espafia. Cordoba.

ALMAGRO-GORBEA, M. (2019). “Sacra saxa y ritos populares de adivinacion en la Hispania prerromana”. En
S. Montero y J. Garcia Cardiel (eds.), Santuarios oraculares, ritos y practicas adivinatorias en la Hispania
antigua, pp. 21-52. Madrid.

ALMAGRO-GORBEA, M., vy J. Gran AvmericH (1991). E/ estanque monumental de Bibracte (Borgofa, Francia).
Memoria de las Excavaciones del Equipo Franco Espafiol en el Mont Beuvray 1987-1988. Complutum, Extra
1. Madrid.

ALMAGRO-GORBEA, M., y J. Awvarez Sanchis (1993). “La ‘Fragua’ de Ulaca: saunas y bafios de iniciacién en el
mundo céltico”. Cuadernos de Arqueologia de la Universidad de Navarra, 1, pp. 177-253.

ALMAGRO-GORBEA, M., y L. BerrocaL (1997). “Entre iberos y celtas: sobre santuarios comunales urbanos
y rituales gentilicias en Hispania”. En F. Gusi (ed.), Espacios y lugares cultuales en el mundo ibérico.
Cuadernos de Prehistoria y Arqueologia de Castellén, 18, pp. 567-588.

ALMAGRO-GORBEA, M., y F. J. Jiménez AviLa (2000). “Un altar rupestre en el Prado de Lacara (Mérida). Apuntes
para la creacién de un parque arqueoldgico”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Avila, El megalitismo
en Extremadura (homenaje a Elias Diéguez Luengo). Extremadura Arqueoldgica, 8, pp. 423-442. Mérida.

38 . Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

ALMAGRO-GORBEA, M., y A. Lorrio (2011). Teutates. El Héroe fundador y el culto heroico al antepasado en
Hispania y en la Keltiké. Bibliotheca Archaeologica Hispana, 36. Madrid.

ALmaGro-GoRBEA, M., ¥ A. Garr (eds.) (2017). Sacra Saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. J. BARRIGA Bravo, A. M.@ MarTin Bravo, E. Perianes VALLE ¥ N. Diez GonzALez (2017). “El
‘paisaje sacro’ de Garrovillas de Alconétar (Caceres)”. Revista de Estudios Extremefios, 73 (1), pp. 91-134.

ALMAGRO-GORBEA, M., y J. CaBaLLERO (€. p.). “Las pefias resbaladeras: contribucion al estudio de las pefas
sacras en la peninsula ibérica”. En VIII Jornadas de Arqueologia en el Valle del Duero. Del Paleolitico a la
Edad Media (Avila, noviembre de 2018).

ALMAGRO-GORBEA, M., y J. M. SincHez Benito (e. p.). “Las ‘pefas resbaladeras’ en la provincia de Zamora.
Nuevas pefias sacras en la peninsula ibérica”. I Congreso Internacional de los Paisajes Culturales Sagrados,
Zamora, 2018 [en prensa 2018].

ALMAGRO-GoORBEA, M., I. Ruiz VELEz y M.2 V. PaLacios (e. p.). “Las pefias sacras de la provincia de Burgos y
otras tradiciones celtas de tierras burgalesas”. Boletin de la Institucion Fernan Gonzalez [en prensa 2019].

ALmMAGRO-GORBEA, M., J. Esteean ORrTeGa, J. A. Ramos Rusio y O. pE San Macario (2019). “El lecho rupestre de
Ceclavin (Céaceres) y los testimonios de incubatio en la Hispania Celtica”. MHNH: Revista Internacional de
Investigacion sobre Magia y Astrologia Antiguas, 19, pp. 61-86.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. EsTean ORTEGA, J. A. Ramos Rugio y O. be San Macario (2020). “Las ‘piedras resbaladeras’
de Extremadura: ‘pefias sacras’ relacionadas con la fecundidad”. Revista de Estudios Extremefios, 80 (1),
pp. 11-42.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. EsTeBan ORTEGA, J. A. Ramos Rugio y O. be San Macario (e. p.). “El posible mithraeum de
la ermita del Cancho (Navas del Madrofio, Caceres) y el altar y el trono rupestres asociados”. Anas, 33-34
[en prensa 2020-2021].

ALonso RoMmero, F. (1981). Santos e barcos de pedra. Vigo.

ALonso RomMero, F. (1991). “El calendario ritual del Laxe das Rodas (Louro, Muros)”. I Reunién gallega de estu-
dios clasicos. Santiago-Pontevedra, 1979. Ponencias y comunicaciones, pp. 32-45. Santiago de Compostela.

ALonso Romero, F. (1992). Creencias y tradiciones de los pescadores gallegos, britanicos y bretones.
Santiago de Compostela.

ALonso RoMERro, F. (1998). “Las mouras constructoras de megalitos: estudio comparativo del folklore gallego
con el de otras comunidades europeas”. Anuario Brigantino, 21, pp. 11-28.

ALonso Romero, F. (2005). Historias, leyendas y crencias de Finisterre?. Betanzos.

ALonso RoMero, F. (2007). “La transmigracion de las almas en el folklore del mundo céltico”. En Pasado y
presente de los estudios celtas, pp. 147-167. Ortigueira.

ALonso Romero, F. (2009). E/ mundo de los muertos en Galicia y en el folklore del occidente europeo. Pontevedra.
ALonso Romero, F. (2014). Origen precristiano y significado del culto a san Mamed. Santiago de Compostela.

ANDRES Ruperez, T. (2007-2008). “Semblanza cosmografica de los ‘cuencos’ de Axtroki”. Veleia, 24-25,
pp. 879-894.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 39



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Araricio Casapo, B. (1999). Mouras, serpientes, tesoros y otros encantos de la mitologia popular gallega.
A Coruia.

ARceLIN, P., B. Depet y M. ScHwaLLER (1992). “Espaces publics, espaces religieux protohistoriques en Gaule
méridionale”. En D. Garcia (ed.), Espaces et monuments publics protohistoriques de Gaule méridionale.
Documents d‘archéologie méridionale, 15, dossier, pp. 181-242. Lattes.

Arizaca, A., y X. Avin (2007). “Etnoarqueologia del paisaje castrefio”. En F. J. Gonzédlez Garcia (ed.), Los
pueblos de la Galicia céltica, pp. 445-532. Madrid.

BarLow, C. W. (ed.) (1950). Martini episcopi Bracarensis opera omnia. Papers and Monographs of the
American Academy in Rome, 12, pp. 159-203. New Haven.

BarreTT, J. L. (2011). “"Metarepresentations, Homo religiosus, and Homo symbolicus”. En C. S. Henshilwood
y F. D’Errico (eds.), Homo Symbolicus. The Dawn of Language, Imagination and Spirituality, pp. 205-224.
Nueva York.

Benito pEL REY, L., Yy R. Granpe peL Brio (1990). “San Pelayo, santuario rupestre de Almaraz de Duero
(Zamora)”. Studia Zamorensia, 11, pp. 9-23.

Benito pEL Rey, L., y R. Granpe peL Brio (1992). Santuarios rupestres prehistéricos en las provincias de
Zamora y Salamanca. Zamora / Salamanca.

Benito peL REey, L., y R. Granpe pDEL Brio (2000). Santuarios rupestres prehistéricos en el centro-oeste de
Espafa. Salamanca.

Benito peL Rey, L., H. A. BernarRDO Y M. SANcHEz Robpricuez (2003). Santuarios rupestres prehistdricos de
Miranda do Douro (Portugal) y de su entorno de Zamora y Salamanca (Espafa). Salamanca.

Benorr, F. (1954). L’héroisation équestre. Aix-en-Provence.

Bering, J. E. (2002). "The Existential Theory of Mind"”. Review of General Psycology, 6, 1, pp. 3-24. <https://
doi.org/10.1037/1089-2680.6.1.3>.

BLas CorTina, M. A, de (2010). “Poder ancestral y territorio neolitico: en torno a Pefia Tu y los timulos de la
costa oriental de Asturias”. En J. Fernandez Eraso y J. A. Mujika (eds.), Actas del Congreso Internacional
sobre Megalitismo y otras manifestaciones funerarias contemporaneas en su contexto social, econémico
y cultural. Munibe, suplemento, 10, pp. 94-118.

BLumenTAL, A. von (1934). “Templum”. Klio, 28, pp. 1-13.

BorcHErT, A. (1900). Der Animismus oder Ursprung und Entwicklung der Religion aus dem Seelen-, Ahnen-
und Geisterkult. Ein kritischer Beitrag zur vergleichenden Religionswissenschaft. Friburgo.

Bouza Brey, F. (1982). “El santuario de la Barca y su tradicion marinera”. Etnografia y Folklore de Galicia,
1, pp. 203-217.

Bouzas, A. (2016). “Alifiamentos arqueoastronémicos nos petréglifos de armas da Idade do Bronce”. Anuario
Brigantino, 39, pp. 43-72.

BrabpLEY, R. (2000). An Archaeology of Natural Places. Londres / Nueva York.

BreLicH, A. (1953-1954). “Un culto preistorico vivente nell’Italia centrale. Saggio storico-religioso sul
pellegrinaggio alla SS. Trinita sul Monte Autore”. Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 24-25, pp. 36-59.

40 . Martin Almagro-Gorbea


https://doi.org/10.1037/1089-2680.6.1.3
https://doi.org/10.1037/1089-2680.6.1.3

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

BreLicH, A. (ed.) (1960). “Gli ultimi appunti di Raffaele Pettazzoni”. Studi e Materiali di Storia delle Religioni,
31, pp. 23-55.

CaTaLAN, P., y J. MaGaLLON (2019). Litica. 100 piedras singulares de Teruel. Zaragoza.

Craves, L. (1957). “Costumes e tradicoes vigentes no século vi e na actualidade. S. M. de Dume: De
correctione rusticorum”. Bracara Augusta, 8, pp. 243-278.

CHomsky, N. (1972). Language and Mind. Nueva York.

CooLinGg, F. L., y T. Wynn (2009). The Rise of Homo Sapiens: The Evolution of Modern Thinking. Wiley-
Blackwell.

CorrelA SanTos, M. J. (2007). “El sacrificio en el occidente de la Hispania romana. Para un nuevo analisis de
los ritos de tradicidn indoeuropea”. Palaeohispanica, 7, pp. 175-217.

CorrelA Santos, M. J. (2010). “Santuarios rupestres no Ocidente da Hispania indo-europeia. Ensaio de
tipologia e classificacao”. Palaeohipanica, 10, pp. 147-172.

CoRrrEIA SaNTOs, M. J. (2014). “El santuario rupestre del Pico de San Gregorio, Santa Cruz de la Sierra,
Caceres”. Palaeohispanica, 14, pp. 89-128.

Correla SanTos, M.@ J. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leida en la
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

DaremBERG, Ch., y E. SacLio (1910). “Lustratio”. Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines, 111, 2
(L-M), pp. 1405-1432. Paris.

Diaz GuarbamMINO, M. (2009). Las estelas decoradas de la peninsula ibérica (tesis doctoral de la Universidad
Complutense). Madrid.

ELiapg, M. (1954). Tratado de historia de las religiones. Madrid.

Esteean ORTEGA, J., J. A. Ramos Rusio y O. be San Macario (2011). “El altar rupestre de La Molineta (Trujillo) y su
entorno arqueoldgico”. Boletin de la Real Academia de Extremadura de las Letras y las Artes, 31, pp. 307-320.

EsTesan ORTEGA, J., J. A. Ramos Rusio y O. b SAN Macario (2014). “El complejo arqueoldgico de San Juan el
Alto (Santa Cruz de la Sierra, Caceres): santuarios rupestres”. Alcantara, 79, pp. 11-28.

Faeian, J. F. (2010). “Altares rupestres, penas sacras y rocas con cazoletas ocho nuevos casos abulenses y
uno salmantino para la estadistica, el debate y la reflexion”. Madrider Mitteilungen, 51, pp. 222-267.

FernAnDez Nieto, F. J. (2012). “Incubatio, Heroon’ y adivinacion en la Hispania Celtica”. MHNH: Revista
Internacional de Investigacién sobre Magia y Astrologia Antiguas, 12, pp. 75-90.

FernAnDEz NieTo, F. J. (2013). “¢Nuevos aspectos de la ‘incubatio’ céltica en la peninsula ibérica?”. MHNH:
Revista Internacional de Investigacion sobre Magia y Astrologia Antiguas, 13, pp. 5-14.

FernAnDEz NieTO, F. J. (2018). Instituta Hispaniae Celtica. Coleccion Historia y Geografia de la Universidad
de Sevilla. Sevilla.

FernAnDeEz NieTo, F. J., y C. ALraro (2014). “Un insélito santuario celtibérico en la serrania de Cuenca: el
heroon de Los Casares (Valdemoro Sierra)”. VII Simposio sobre Celtiberos, pp. 339-352. Daroca.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 41


https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Frazer, J. G. (1898). Pausanias’ description of Greece. Londres.
Frazer, J. G. (1911-1916). The Golden Bough?. A Study in Comparative Religion. Londres.
Garcia ALEN, A., y A. DE LA Pefia SanTos (1980). Grabados rupestres de la provincia de Pontevedra. A Corufa.

Garcia QUINTELA, M. (2016). “Coloquio Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefias sagradas”. Sincrisis. Investiga-
cion en formas culturais. November 28, 2016. <https://www.gruposincrisis.com/single-post/2016/11/28/
Coloquio-Sacra-Saxa-Creencias-y-ritos-en-pe%C3%B1las-sagradas>.

Garcia QUINTELA, M. (2017). “Topoastronomia de las piedras sacras en la Edad del Hierro y en la Antigiedad”.
En M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefas sagradas. Actas del
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 66-112. Huesca.

Garcia QuINTELA, M. (2019). “Sacrificio y adivinacion en el area galaico-lusitana de Iberia”. En S. Montero y
J. Garcia Cardiel (eds.), Santuarios oraculares, ritos y practicas adivinatorias en la Hispania antigua, pp.
53-86. Madrid.

Garcia QUINTELA, M., y F. DerpecH (2013). E/ arbol de Guernica. Memoria indoeuropea de los ritos vascos de
soberania. Madrid.

GaARcia QUINTELA, M., y M. SanTtos EsTévez (2000). “Petroglifos podomorfos de Galicia e investiduras reales
célticas: estudio comparativo”. Archivo Espafol de Arqueologia, 73, pp. 5-26.

Garcia QUINTELA, M., y M. Santos Estévez (2004). Santuarios de la Galicia céltica. Arqueologia del paisaje y
religiones comparadas en la Galicia céltica. Madrid.

Geertz, A. W. (2013). Origins of religion, cognition and culture. Durham.

GraHAM, S. A., y S. E. FisHer (2015). “Understanding Language from a Genomic Perspective”. Annual Review
of Genetics, 49, pp. 131-160. <https://doi.org/10.1146/annurev-genet-120213-092236>. Epub 2015 Oct 5.
Review. PMID: 26442845.

GRrenier, A. (1943). “Sanctuaires celtiques et tombes du héros”. Comptes rendues de I’Académie des
Inscriptions, pp. 360-371.

GRENIER, A. (1944). “Sanctuaires gallo-romains et tombes du héros”. Comptes rendues de I’Académie des
Inscriptions, pp. 221-228.

HALanp, E. J., (2014). Rituals of Death and Dying in Modern and Ancient Greece. Writing History from a
Female Perspective. Cambridge.

HErRNANDEZ-PacHECO, E., J. CaBrE Yy conde pE LA VEGA DEL SELLA (1912). Las pinturas prehistéricas de Pefa Tu.
Memorias de la Comision de Investigaciones Paleontoldgicas y Prehistéricas, 2. Madrid.

Hobgson, D., y P. A. Hewvenston (2006). “The emergence of the representation of animals in palaeoart:
Insights from evolution and the cognitive, limbic and visual systems of the human brain”. Rock Art
Research, 23 (1), pp. 3-40.

IHLE, A. (2009). Ursprung der Religion. Tylors Animismus- und Schmidts Urmonotheismus-Theorie - eine
Gegenlberstellung. Mainz.

Janeiro RobriGuez, F. J. (2000). Romarias e santuarios da comarca de Viveiro. Lugo.

42 . Martin Almagro-Gorbea


https://www.gruposincrisis.com/single-post/2016/11/28/Coloquio-Sacra-Saxa-Creencias-y-ritos-en-pe%C3%B1as-sagradas
https://www.gruposincrisis.com/single-post/2016/11/28/Coloquio-Sacra-Saxa-Creencias-y-ritos-en-pe%C3%B1as-sagradas
https://www.annualreviews.org/doi/10.1146/annurev-genet-120213-092236

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

KAsker, L. (2004). Animismus. Eine Einflihrung in die begrifflichen Grundlagen des Welt- und Menschenbildes
traditionaler (ethnischer) Gesellschaften fiir Entwicklungshelfer und kirchliche Mitarbeiter in Ubersee.
Liebenzeller Mission, Bad Liebenzell.

Lawson, J. C. (1910). Modern Greek Folklore and Ancient Greek Religion: A Study in Survivals. Cambridge
(reed., 2012).

Le QueLLec, J.-L. (2015). “Peut-on retrouver les mythes préhistoriques? L'exemple des récits anthropogoniques”.
Comptes Rendus des Séances de I’Académie des Inscriptions et Belles Letres, 1, pp. 235-266.

LieeeroTH, A. (2013). “Religion and the emergence of human imagination”. En A. W. Geertz (ed.), Origins of
religion, cognition and culture. Durham, pp. 160-177.

LLinares, M. (2009). “Interpretacion y sobreinterpretacion en la reconstruccion histdrica: una reflexion
sobre los petroglifos con podomorfos en Galicia”. Zephyrus, 64, pp. 39-51.

Mac Cana, P. (1983). Celtic Mythology. Oxford-Boston.

Miras, M. T. (2019). “Construyendo un cerebro: de las bacterias al homo sapiens”. Real Academia de
Doctores de Espafia. Sesion de Apertura del Curso Académico 2019-2020, pp. 31-114. Madrid.

MriTHEN, S. J. (1996). The prehistory of the mind: A search for the origins of art, religion, and science. Londres.

Monesma, E. (2017). “Piedras rituales en el Alto Aragén”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra
saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al
27 de noviembre de 2016, pp. 303-325. Huesca.

MonTeacupo, L. (1996). “La religiosidad callaica: estela funeraria romana de Mazarellas (Oza dos Rios,
A Corufia), cultos astrales, priscilianismo y outeiros”. Anuario Brigantino, 19, pp. 11-118.

Monzo GaLto, C. (2018). “La fragil santidad de la pena. Sacra Saxa. Creencias y ritos en pefias sagradas.
Instituto de Estudios Altoaragoneses. Huesca 2017". Liburna, 12, pp. 169-176.

Mova, P. R. (2016). “Sacra Saxa: Creencias y ritos en pefias sagradas. Instituto de Estudios Altoarago-
neses — Gabinete de Antigliedades de la Real Academia de la Historia. Huesca, 25-27 de noviembre de
2016". Complutum, 27 (2), pp. 419-447. <http://dx.doi.org/10.5209/CMPL.54755>.

Mufioz, A. M.2@ (1965). “La primera fecha de C-14 para un sepulcro de fosa Catalan”. Pyrenae, 1, pp. 31-41.

Navarro, J. M. (2017). “Piedras sagradas en el Altoaragdn: una propuesta de metodologia para su estudio y
clasificacién”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas
del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 284-302. Huesca.

Ouvares, J. C. (2002). Los dioses de la Hispania céltica. Bibliotheca Archaeologica Hispana, 15. Madrid.

Pebrosa, J. M. (2019). “Piedras sagradas. Sacra saxa. Creencias Yy ritos en pefias sagradas, Huesca: Diputacion-
Instituto de Estudios Altoaragoneses, 2018. <http://www.piedras-sagradas.es>". Boletin de Literatura Oral,
9, pp. 359-401.

Pena, A. (2004). “Ceremonias celtas de entronizacion real na Galiza”. Anuario Brigantino, 27, pp. 117-160.

Pefia SanTos, A. de la, y J. M. Rey (2001). Petroglifos de Galicia. A Corufa.

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 43


http://dx.doi.org/10.5209/CMPL.54755
http://www.piedras-sagradas.es

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pefia SanTos, A. de la, y J. M. VAzquez VAReLA (1979). Los petroglifos gallegos. Grabados rupestres prehistoricos
al aire libre en Galicia. A Coruia.

PeorLes, H. C., P. Dubpa y F. W. MarLowe (2016). “Hunter-gatherers and the origins of religion”. Human
Nature, 1-22. <https://doi.org/10.1007/s12110-016-9260-0>.

PerriN, F., y J.-C. Decourt (2002). “Laristocratie celte dans les sources littéraires. Vie et mort de la
noblesse”. En V. Guichard y F. Perrin (eds.), Laristocratie celte a la fin de I'dge du Fer (du 1 siécle avant
J.-C. au 1 siécle aprés J. C.) (Bibracte, 5), pp. 341-412. Glux-en-Glenne.

Pettazzoni, R. (1966). Religione e societa. Bolonia.

PiNnHEIRO MAciEL, M. J. (1980). “O De correctione rusticorum, de S. Mantinho de Dume”. Bracara Augusta,
34, pp. 483-561.

Pinker, S. (2010). “The cognitive niche: Coevolution of intelligence, sociality, and language”. Proceedings
of the National Academy of Sciences, 107 (Supplement, 2), pp. 8993-8999. <https://doi:10.1073/pnas.
0914630107>

Pires, C. Rolinho (2011). Na rota das pedras. Em busca do pais que somos. Viseu.

Ramos Ruso, J. A., y O. bE San Macario (2017). “El altar de sacrificios de Cuatro Hermanas (Malpartida de
Caceres)”. Real Asociacion Espafiola de Cronistas Oficiales (<http://www.cronistasoficiales.com/?p=67349>,
consultado: 1/12/2019)

REICHENBERGER, A. (1988). “Temenos-Templum-Nemeton-Vierecksschanze. Bemerkungen zu Namen und
Bedeutung”. Jahrbuch des Rémisch-Germanischen Zentralmuseums, 35, pp. 285-298.

REINACH, S. (1893). “Les monuments de pierre brute dans le langage et les croyances populaires”. Revue
Archéologique, serie 1, 21, pp. 195-226, 329-367 (reed. en Cultes, mythes et réligions, u1, Paris, 1913,
pp. 364-448).

Risco, V. (1962). Etnografia. Cultura espiritual (Historia de Galicia, 1). Buenos Aires.
Roos, A. (1986). The Pagan celts?. Londres.

Santos EsTevez, M. (2008). Petroglifos y paisaje social en la prehistoria reciente del noroeste de la peninsula
ibérica (TAPA 38). Santiago de Compostela.

Santos EsTévez, M., y M. Garcia QuINTELA (2000). “Petroglifos podomorfos del noroeste peninsular. Nuevas
comparaciones e interpretaciones”. Revista de Ciéncias Histdricas, 15, pp. 7-40.

SanTos EsTévez, M., y M. Garcia QuinTELA (2002). “Arte rupestre y santuarios”. Semata, 14, pp. 37-149.
SesiLLot, P. Y. (1904). Le folklore de France. Les monuments. Paris (reed., 1985).

SErRNA MaARTINEZ, M. (2009). Rastro sagrado. De la prehistoria a la Edad Media, las huellas del culto rupestre
abulense. Avila.

SoeriNo BuniGas, R. (1935). Corpus petroglyphorum gallaeciae (reed., 2000). A Corufia.

SperBER, D., y L. A. HirscHreLD (1999). “Culture, cognition, and evolution”. En R. A. Wilson y F. C. Keil (eds.),
MIT encyclopedia of the cognitive sciences, pp. cxi-cxxxit. Cambridge, MA.

44 . Martin Almagro-Gorbea


https://doi.org/10.1007/s12110-016-9260-0
https://doi:10.1073/pnas.0914630107
https://doi:10.1073/pnas.0914630107
http://www.cronistasoficiales.com/?p=67349

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

StuarT-Fox, M. (2015). “The origins of causal cognition in early hominins”. Biology & Philosophy, 30 (2),
pp. 247-266. <https://doi.org/10.1007/s10539-014-9462-y>.

SzAmADO, S., y E. SzaTHMARY (2011). “Evolutionary biological foundations of the origin of language: the co-
evolution of language and brain”. En K. R. Gibson y M. Tallerman (eds.), The Oxford Handbook of Language
Evolution, Oxford. <https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199541119.013.0014>.

TaoaDA, X. (1965). O culto das pedras no noroeste peninsular. Verin.
TaoaDA, X. (1972). Etnografia galega. Cultura espiritual. Vigo.

TaBoaDA, X. (1982). Ritos y creencias gallegas?. A Coruia.

ThévenoT, E. (1968). Divinités et sanctuaires de la Gaule. Paris.

TomaseLLo, M. (2014). A natural history of human thinking. Cambridge, MA.

Tvior, E. B. (1871). Primitive culture: Researches into the development of mythology, philosophy, religion,
language, art and custom. Londres.

Vartkevicious, V. (2004). Studies in the Balts’Sacred Places. BAR International Series, 1228. Oxford.
VasconcEeLos, J. Leite de (1905). Religioes da Lusitania, 11. Lisboa.

VAzqQuez MarTiNEZ, A., C. Robricuez RELLAN ¥ R. FABREGAS VALCARCE (2018). “Petroglifos gallegos, una perspectiva
desde el siglo xx1”. Revista Cuadernos de Arte Prehistérico, 6, pp. 61-83.

VAzqQuez VARELA, J. M. (1990). Os petroglifos de Galicia. Santiago de Compostela.

ViLLa Vabes, A., y L. Caso (2003). “Deposito funerario y recinto fortificado de la Edad del Bronce en el
Castro del Chao Samartin: argumentos para su datacién”. Trabajos de Prehistoria, 60 (2), pp. 143-151.

WabLEY, L. (2013). “Recognizing Complex Cognition through Innovative Technology in Stone Age and Palaeolithic
Sites”. Cambridge Archaeological Journal, 23 (2), pp. 163-183.

Wvnn, T., y F. CooLipge (2011). “The Implications of the Working Memory Model for the Evolution of Modern
Cognition”. International Journal of Evolutionary Biology, 1 (12) (<https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/
articles/PMC3118292/pdf/I1JEB2011-741357.pdf>).

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PENAS SACRAS ‘ 445


https://doi.org/10.1007/s10539-014-9462-y
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199541119.013.0014
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3118292/pdf/IJEB2011-741357.pdf
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3118292/pdf/IJEB2011-741357.pdf




UENTES E HISTORIOGRAFiA DE LAS PIEDRAS SACRAS
DESDE LA PALEOETNOLOGIA

Pedro R. Moya-Maleno*

Las piedras sacras de la Europa central y occidental han sido un fendmeno magico-religioso que no
ha pasado desapercibido desde la Antigliedad. Aparte del propio conocimiento y concepto emic que
comunidades e individuos han venido elaborando de estos elementos y de sus espacios circundantes, se
han dado distintas interpretaciones etic desde fuera de ellas, tanto de forma coetanea como a posteriori.
Unas y otras lecturas reflejan la evolucidon misma de las sociedades, los canales y los grupos culturales
hegemadnicos, asi como de la ciencia, a lo largo de los dos ultimos milenios. Asi pues, esta presentacion
avanzara a grandes rasgos, entre otros, desde la ambigua perspectiva cristiana de las saxa sacra por
las posteriores visiones eruditas y, finalmente, por las recientes lineas de sistematizaciéon y estudio
procedentes de la arqueologia del paisaje y de la etnoarqueologia.

Saxa sacra. Piedras sagradas. Fuentes. Historiografia. Peninsula ibérica.

The sacred stones of Central and Western Europe have been a magical-religious phenomenon that has not
gone unnoticed since Antiquity. Apart from the emic knowledge and concept elaborated by communities
and individuals on these elements and their surrounding spaces, we have different etic interpretations
from outside them, both in a contemporary way and a posteriori. All these readings show the evolution
of societies, the channels and the hegemonic groups in culture and science over the last millennia. Thus,
this paper will advance in rough outlines, among others, from the ambiguous Christian perspective of the
saxa sacra, the erudite views and, finally, by the recent lines of systematization and study from landscape
archeology and ethnoarchaeology.

Saxa sacra. Sacred stones. Sources. Historiography. Iberian Peninsula.

* Colaborador honoriﬁgo del Departamento de Prehistoria, Historia Antigua y Arqueologia de la Universidad
Complutense de Madrid (Area de Prehistoria). - Centro de Estudios del Campo de Montiel. <https://orcid.org/0000-
0001-9417-0796>. preyesmo@ucm.es

[inorce d «~


https://orcid.org/0000-0001-9417-0796
https://orcid.org/0000-0001-9417-0796
mailto:preyesmo%40ucm.es?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Las noticias acerca de las piedras sagradas en las culturas humanas es una tematica frecuente en la
literatura etnoldgica y antropoldgica desde siglos antes incluso de la existencia de dichas areas cientificas.
Tanto fuentes primarias, como descripciones con mas o menos intencién etnografica, asi como las
interpretaciones antropoldgicas que de ellas han derivado, constituyen campos de estudio en si mismos.
En primer lugar, para comprender los numerosos factores en juego de un fendmeno poliédrico en el
tiempo, en el espacio, segun el canal de expresion, etc. Por otro lado, para observar la evolucién del
concepto de saxa sacra en el ambito académico. Asi pues, todo analisis historiografico no solo debe
centrarse en las tradiciones académicas e intereses —mas o menos patentes— de los investigadores que
han trabajado sobre este tema, sino también ser consciente, entre otros aspectos, de la importancia de
la calidad y razén de ser del registro analizado. Son estados de la cuestién que venimos realizando en
articulos recientes (Moya-Maleno, 2018, 2019b y e. p.) y que, sin animo de ser exhaustivos, intentaremos
también esbozar a continuacién con el hilo conductor de las pefas sacras.

Tipos de clasificaciéon

Una primera aproximacion a las fuentes acerca de las piedras sagradas y sus estudios relacionados
implica preguntarse qué, cuando, donde, quién o cdmo se presenta la informacién al respecto. Es por ello
por lo que se ha de atender a distintos tipos de clasificaciones segln discriminemos uno u otro factor. No
obstante, como toda sistematizacion, se trata de un encorsetamiento tan Gtil como rigido, en el que es
obvio existen fuentes y corrientes adscribibles a distintas categorias.

Objeto de estudio

El conjunto que englobamos genéricamente como sacra saxa comprende un amplio nimero de tipos y subtipos de
elementos rocosos con cualidades sobrenaturales. De una parte, se trata de elementos inmuebles, como berro-
cales de responsos, piedras de los deseos, piedras caballeras, podomorfos, abrigos sacralizados... (Almagro-
Gorbea, 2017). Desde grandes berrocales que conforman orografias en si mismos, como podria ser la pefia
sacra de Manzanares el Real (Madrid), hasta pequefios afloramientos, como la piedra de la fertilidad de
Castrohinojo (Ledn). Dentro de esta categoria también habria que incluir aquellas entidades formadas por
otros cuerpos muebles mas pequefios, como son los majanos de animas (amilladoiros), constituidos como
amontonamiento progresivo de piedras pequenas (Moya-Maleno, 2017) (fig. 1). En segundo lugar, el otro
grupo a tener en cuenta son los bienes mueble, constituido por todo tipo de herramientas, piedras curiosas o
amuletos ex profeso. Ejemplo de ello son las bien conocidas piedras de rayo —en cualquiera de sus variantes—,*

1 Véase, ademas de las piedras de rayo / pedras do raio de la peninsula ibérica, las piedras de lluvia o flechas de
duende / hadas de Irlanda e Inglaterra, las mein-gurun bretonas y las pierres de foudre en Francia, las mallas de Thor
de Suecia o las flechas de Dios de Hungria (Sébillot, 1904: 105; Eliade, 2009 [1949]: 343-345; Giraudon, 1997: 43;
Garcia Castro, 1988: 429; Martinez Velasco y Bolado, 2005).

48 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 1. Ejemplos de piedras sacras inmuebles citadas en el texto.

los escarabeos pétreos —de tradicidon proximo oriental— o los novedosos testimonios de piedras afiladeras
situadas votivamente en fundaciones de casas galorromanas (Reniere, 2018) (fig. 2).

Es por ello por lo que la naturaleza de cada elemento inmueble y mueble, su forma fisica o sus cualidades
han hecho que a lo largo de la historia dichos item hayan sido mas o menos relevantes en las topografias
miticas, que estuvieran adscritos a formas de culto personal o comunal, que determinaran fueran su
importancia en las festividades o, directamente, que, dado su caracter, hayan sido objeto de las criticas de
los poderes religiosos-politicos de cada época. Es mas, no es de extrafiar que gran nimero de creencias
y rituales relacionados con rocas sagradas hayan pasado totalmente desapercibidos a los estudios por

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 49



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 2. Ejemplos de piedras sacras muebles citadas en el texto.

haber desaparecido en los testimonios orales y escritos, ya sea de forma natural por caer en el olvido
o sucumbir ante nuevas tradiciones, ya sea por erradicacion programada de dichos elementos o de sus
incomodas costumbres adscritas.

Soporte / canal

Ademas del trabajo de campo etnografico, la mayoria de la informacién acerca de los lugares y las
tradiciones con piedras sacras viene de fuentes secundarias escritas o audiovisuales. El propdsito e
idiosincrasia de estas son datos decisivos para conocer el fendmeno, asi como para analizar diacrénica y
sincronicamente las perspectivas cientificas imperantes, su fiabilidad y su calado en la masa social. Desde
este punto de vista, se puede destacar:

50 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Literatura y legislacion candnica

La expansion del cristianismo en Europa ha generado desde el 1 milenio d. C. interesantes noticias de
cultos en piedras. La necesidad de implantacion de los dogmas y la propia discusion de los mismos ha
generado textos juridicos, moralizadores y de implantacion de doctrina a distintos niveles jerarquicos,
desde resoluciones conciliares hasta pastorales diocesanas, expedientes judiciales o correspondencia
parroquial. También documentacion relativa al funcionamiento y a las tradiciones de las cofradias. Todo
este material constituye un rico y heterogéneo corpus documental que, siendo fuentes que responden a
unas circunstancias e intereses muy claros, deben ser filtradas y tratadas como tales etnotextos.

Dado que las condenas a creencias de los gentiles y paganos son bien conocidas entre los historiadores
de la religiéon y en trabajos precedentes (Reinach, 1893: 335; Almagro-Gorbea, 2015: 370 ss.), sirva
mencionar los recurrentes ataques de Cesareo de Arlés y Martin de Braga, en los siglos v-vi, a los
adoradores del "demonio” que lanzaban piedras a los montones al pasar por encrucijadas de los caminos
o que encendian velas junto a las piedras (Mart. Bracar., Corr. Rust., vi1 y xvi). También las condenas al
culto a las piedras de los concilios de Arlés (452), Tours (567) y Nantes (658) y los concilios IV (633), XII
(681) y XVI (693) de Toledo. Pero, igualmente importantes por cuanto a sincretismo se refiere, se han de
destacar otras recomendaciones de cristianizar los monumentos paganos, como la de Teodosio II en el
afio 426 (Cod. Theod. x, 23) o las del papa Gregorio I en el 601:

[...] he reflexionado mucho acerca de los anglos. Decididamente, no se deben destruir los templos
de los pueblos, sino Unicamente los idolos que se encuentran en su interior; se bendecird agua, y
con ella rociense los templos. Se construiran altares y depositense reliquias en ellos. Estos templos
tan bien construidos deben pasar del culto de los espiritus malos al culto del Dios verdadero. Cuando
el pueblo vea que sus templos no son destruidos, se volvera con alegria al conocimiento y adoracion
del verdadero Dios en los lugares que le son familiares. (Beda, Hist. Eccl. 1, 30; Maldonado, 2003, 32)

Archivos y legislacion civil

La documentacion civil de archivo contiene informacién relevante para el estudio del folklore. En el caso
de las piedras es habitual la inclusiéon de piedras y berrocales en la documentacién juridica y en los
interrogatorios medievales y modernos. Unas veces se trata de a) piedras Ilamativas a los ojos de los
prohombres que mantienen la correspondencia con la administracién de la época, lo cual nos pone en
tesitura de las explicaciones magicas emic de, en muchos casos, elementos arqueoldgicos. Otras veces
estamos ante el protagonismo de b) roquedos en los deslindes y amojonamientos de términos municipales
en pleitos, catastros, en los intercambios de parcelas y territorios o en los procesos de emancipacion
posmedievales. Podriamos pensar que estos hitos destacan por sus cualidades fisicas o populares, lo

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 51



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

cual es perfectamente posible (Almagro-Gorbea, 2006), pero también este tipo de fuentes nos sirven
para ser cautelosos con denominar sacra saxa a toda piedra que haya sido aparentemente cristianizada
con una cruz. Y es que, a la inversa, la cruz viene siendo simple simbolo de marcacion habitual en los
amojonamientos tanto de piedras como de arboles desde la Antigliedad? y que, en todo caso, es su
realizacion la que podria estar sirviendo para sacralizar el acto juridico-sacro y el elemento de deslinde. De
hecho, hemos de tener en cuenta la recurrente legitimidad y sacralidad que aportan no las piedras en si
mismas, sino otros rituales practicamente inmateriales en los mojones convenidos. Asi lo reflejan los casos
analizados por Frangois Delpech (1990) y Marcial Tenreiro (2007) en relacién con marcar los hitos con la
sangre de las reses sacrificadas en sendos deslindes acaecidos en Jaén y Galicia durante los siglos xv y xvI.

Noticias, articulos y libros eruditos

La historia de la investigacién de las saxa sacra estad unida indisolublemente a numerosos autores que,
si bien se centran o incluyen estos elementos en un discurso formal, son textos que no pueden ser
considerados cientificos propiamente dichos segun los estandares de las disciplinas antropoldgicas,
etnoldgicas o histéricas modernos. En este grupo, a su vez, se deben encuadrar distintos tipos de
fuentes:

a) Fuentes clasicas, cronicas vy libros de viajes. Desde la Antigliedad vieron la luz crénicas que abordan
la vida de personas, familias y territorios. Son textos nacidos de las plumas de eclesiasticos,
militares o civiles —con frecuencia categorias inseparables— que enumeran hechos y noticas
etnograficas con distinto grado de veracidad y sin obviar el sesgo colonial de los mismos, como
bien es conocido en el caso de las fuentes grecolatinas. Algo semejante se puede observar a
partir de época medieval en las crdnicas y libros de viajes. Es un género muy interesante en el
gue buscar piedras sagradas y no solo en referencia al contexto peninsular, sino ciertamente para
otros contextos europeos (fig. 3) o la América prehispanica, como encarnan la Crénica del Peru del
siglo xv1 o la descripcidn de las islas escocesas occidentales de Martin Martin a finales del siglo xvi:

En los tiempos antiguos [los indios de Guamachuco] tenian sus religiones y supersticiones, y
adoraban en algunas piedras tan grandes como huevos, y otras mayores de diversos colores.
Las cuales tenian puestas en sus templos o guacas que tenian por los altos y sierras de nieve.
(Pedro Cieza de Leodn, 1553, § Lxxxi, p. 219)

2 Las marcas en piedras y arboles con forma de aspa aparecen mencionadas por los gromaticos clasicos (Hyg.,
Gen. Con. Th., 103; Sic. Fl., Agro. Th., 104) y en los deslindes medievales y modernos. Véase como ejemplo el deslinde
de las villas abulenses de Pedro Bernardo y Mombeltran en 1679, donde se realiza una cruz en una encina para
validarse como mojén (Martino, 1995: 66).

52 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

[The High Court of Judicature...] There was a big stone of seven feet square, in which there
was a deep impression made to receive the feet of Macdonald; for he was crowned King of the
Isles standing in this stone, and swore that he would continue his vassals in the possession of
their lands, and do exact justice to all his subjects [...]. Martin, 1999 [1703]: 148)

Fig. 3. Entronamiento en la piedra del principe de Carintia, grabado de Andrei Trost
para Janez Vajkard Valvasor (1689). Un pasaje glosado por él y en diversas cronicas europeas.

b) Por su parte, los cronicones son obras notablemente fantasiosas o adulteradas con tal de agradar,
ennoblecer y encumbrar a los destinatarios. No obstante, son narraciones que discurren a medio
camino entre disparatadas invenciones, testimonios puntuales falseados y lecturas historico-
arqueoldgicas erroneas junto a narraciones reales y otros pasajes legendarios verosimiles en
su composicién y trascendencia mitica. Es por ello por lo que un conocimiento profundo de la
documentacion y de los contextos a los que aluden dichos textos nos permiten, cuanto menos,
entresacar creencias y ritos en relacidn con piedras sacras. Véase a estos efectos las continuadas
ofrendas de parte de las vacas sacrificadas para una encantada / divinidad femenina que se hacian
en una pefia, tradicidon que estuvo vigente hasta el siglo xiv en la Casa de los Lopez de Haro,
sefiores de Vizcaya, y que ha sido puesta en valor por Almagro-Gorbea (2013).

c) Anticuarismo. Los primeros intentos de sistematizar la historia parten del siglo xvi y no hay duda
de su cariz precientifico. A pesar de no cumplir los estandares actuales y de ser hijos de ambientes

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 53



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

manifiestamente nacionalistas o romanticos, las mas de las veces se trata de las primeras
recopilaciones de folklore a las que podemos remitirnos. No tanto por la explicacion historica que
aportan sino por los datos en si, aunque a veces estos también sean cuestionables (Sanchez-
Cuenca, 2012: 28 ss.). Al igual que en el resto de soportes y tipos de escritos, estamos ante un
tipo de obras que tienen sus paralelos en Europa, unas décadas antes. Ejemplo de ello podria
ser la obra de Jacques Cambry (1749-1807) Monuments celtiques, ou recherches sur le culte
des pierres, précédées d’une Notice sur les Celtes et sur les Druides, et suivies d’Etymologies
celtiques, de 1805, donde ya se subraya la cristianizacion de menhires y délmenes (fig. 4), asi
como otras obras semejantes aparecidas en Espafia y Portugal, como los Monumentos célticos de
Manuel de Assas (1857).

Nofumens de I Gange de In Romanche en Osans, I)»‘ 2t de Tsere ]I:" (lu Grand ilm-lmu-ut dm Clos ou |
i o

surla Nouvelle Route de Gronoble & Briangon et en Italie par Foiwans -

Honument dic P dos Grandoe Rouses pric
die Lac Blane e Osane, Dop " de Uinere. .

\Pierre de Neyton on Autel. de Nptune dane le Lac ‘ Colonne: de Joud| ou de Jupiler- ot Champ die (mu-v//m Lo
- Gemeve , pros de laporte deBive .| Col du Letat e Bernard pres et atlossur due La

Fig. 4. Lamina de los Monuments celtiques, ou recherches sur le culte des pierres, précédées d’une
Notice sur les Celtes et sur les Druides, et suivies d’Etymologies celtiques, de Jacques Cambry (1805, pl. 1).

Entre los trabajos de este género aparecen referencias a todo tipo de pefias legendarias que
hablan de divisién de territorios, como con las piedras y mesas donde se reunian varios obispos,
jueces..., asi como son el medio habitual de difusion de leyendas de apariciones marianas en
trabajos de sacerdotes y seglares durante todo el siglo xix y parte del xx. También beben de esta
tradicion algunos de los pioneros de la arqueologia espafiola, como el marqués de Cerralbo, quien
lanzé teorias infundadas acerca de piedras y altares de sacrificios celtibéricos cuya nefasto poso
aun se mantiene (Alfayé et alii, 2002).

54 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

d) Eruditismo moderno. Fuentes con similares caracteristicas que en el caso anterior pero
exponencialmente potenciadas por acceso general a una educacién basica. Durante los siglos xx
y xx1 se han publicado por parte de eruditos locales cientos de libros y articulos con tradiciones
municipales y regionales de Espafia y Portugal. Son libros de memorias y articulos de tematicas
laborales o festivas inspiradas en vivencias y creencias premodernas, muchas autoediciones o
en publicaciones de dificil acceso, como libros de ferias, periddicos locales o boletines religiosos.
Su razén de ser es, en buena medida, el deseo de transmitir y de dar a conocer la historia y
las tradiciones de areas a las que ni historiadores ni antropdélogos han llegado, y en las que
posiblemente siquiera llegaran a tener interés en ello; por otro lado, son consecuencia del proceso
de autoafirmacidn identitaria rural causada por el despoblamiento y la brutal emigracién del siglo
pasado (Moya-Maleno, 2018). De esta forma, si por un lado ya existen todo tipo de métodos y
teorias antropoldgicas modernas para con las pefias sagradas, desde estas tribunas y en paralelo
a ellos se sigue devolviendo autoridad a cronicones y libros de anticuarismo al tiempo que se
contintan repitiendo explicaciones simplistas y anacroénicas de litolatria o totemismo.

Del mismo modo, la exclusidon de la etnologia cultural de los objetivos de la antropologia ha
acabado casi por tachar a este tipo de trabajos como paracientificos y, por tanto, dejando ocupar
el nicho abandonado por los antropdlogos a eruditos. También se ha relegado la visibilidad de
estos temas a revistas no profesionales o fuera del circuito de las principales revistas de impacto,
como ocurre con la Revista de Folklore o los Cuadernos de Etnologia de Guadalajara. Con todo,
de nuevo, son fuentes fundamentales para conocer —a veces con gran calidad de detalles—
tradiciones relacionadas con practicas y creencias en franco peligro de extincion en una Espafia
rural ciertamente tocada de muerte.

Libros y articulos académicos

La evolucion de las ciencias humanisticas y sociales a lo largo del siglo xix, como en otras ramas, permitié
ir asentando unas disciplinas orientadas a conocer el pasado de la humanidad y las caracteristicas que
llevaban a tales comportamientos. Historia, arqueologia y antropologia han transitado en este proceso
haciendo frente a sus propios logros y demonios, lo cual no ha sido otra cosa que el ser hijas de su
tiempo. Como hoy, nada nuevo bajo el sol. Bien fuera por el poso nacionalista y romantico de “descubrir”
a la propia poblacién de los Estados nacion, bien por el interés etnoldgico en recopilar el saber popular
Espafia se sumd —con la consabida demora— a la recopilacion y comparacion del folklore en todas
sus variedades: dialectos, tecnologia, calendarios festivos... y las mas variadas tradiciones y leyendas.
En esta labor se embarcaron polimatas e investigadores formales con estudios particulares de derecho
consuetudinario, aperos, etc., pero también con auténticas campafias de recogida de datos.

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 55



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

El espejo europeo (Sacaze, 1879; Reinach, 1893; Sébillot, 1902 y 1904) en el que se miraban historiadores
y folkloristas como Francisco Martins Sarmento (1833-1899) y Antonio Machado Alvarez, Demdfilo (1846-
1893) en Portugal y en Espafia, respectivamente, potencidé la creacidon a nivel nacional y regional de
sociedades folkléricas, monografias y publicaciones periddicas especializadas que recogian el fruto
de encuestas a distancia o, directamente, de trabajos de campo muy meticulosos para la época (Machado,
1883; Navascués, 1943: 4 y ss.; Ortiz y Sanchez, 1994: 450-456; Lison, 1968):

Rio Caudaloso, no limite dele um cavalo pintado com um homem atras do cavalo; diante do cavalo
um marco grande com quatro quinas; diante do focinho do cavalo, tesoro. (Martins Sarmento,
1998: 165 § 2)

La trascendencia hoy dia de estos estudios es clave pues se realizaron, quizas por ello, en un momento
clave de industrializacidén y emigracion rural, esto es, en plena irrupcion —con mayor o menor naturalidad
o induccion— del pensamiento racional en una mentalidad en la que cosmologia, sociedad, economia o
el territorio eran indisolubles a la religidén, la magia y la supersticién (Cardozo, 1933; Eliade, 1949). Asi
pues, junto a estos pioneros del folklore, otros tantos autores como Tedfilo Braga (1843-1924), José
Leite de Vasconcellos (1858-1941), Vicente Martinez-Risco (1884-1963), Constantino Cabal (1877-1967),
Fermin Bouza Brey (1901-1973) y Jesus Taboada Chivite (1907-1976) recogieron entre finales del siglo xix
y mediados del siglo xx noticias y tradiciones acerca de piedras con practicas particulares, creencias
magicas o atribuciones sagradas. En este contexto, el tratamiento a tales documentos varia entre las
meras compilaciones y los primeros intentos de aportar explicaciones histdricas y antropoldgicas al
calor de las corrientes de la época: teorias panceltistas (Guerra, 1999), las basadas en el espiritu de la
vegetacion de Mannhardt (2002 [1875]), la inmutabilidad de las creencias de Frazer (2011 [1907-1915])
0 en el comparativismo, tanto en el tayloriano como en el posterior interés por la raigambre indoeuropea
(Dumézil, 1939 y 1970 [1952]).

Esta linea de trabajo, encumbrada bajo distintos nombres —etnografia para arqueologia, arquetnografia,
etnografia arqueoldgica, arqueologia viva, etnoanalogia, neo etnografia... (Chaves, 1933: 94)—, encontré
eco también en instituciones publicas, con departamentos universitarios de Prehistoria y Etnologia
(Universidad Complutense de Madrid), museos —como el malogrado Museo del Pueblo Espafol— y en los
institutos nacionales y provinciales del CSIC tras la Guerra Civil. Sus revistas y series monograficas, como
la Revista de Dialectologia y Tradiciones Populares (RDTP) o el Archivo de Tradiciones Populares, ademas
de las creadas por las distintas sociedades e institutos, fueron clave en el conocimiento de pedras do pai
(Bouza-Brey, 1945), majanos de animas y piedras para concebir (Cabal, 1988 [1943]: 180-188) o todo tipo
de déimenes y megalitos con leyendas de encantadas y mundos subterraneos (Braga, 1994 [1885]; Leite
de Vasconcellos, 1882 y 1902; Martinez-Risco, 1927; Taboada, 1965).

56 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pasada la Segunda Guerra Mundial, los nichos cientificos publicos e independientes para esta tematica
se han ido reduciendo hasta su practica exclusion del panorama editorial actual. Ejemplo paradigmatico
de ello es sin duda el proceso de reconversion y defuncién de una revista emblematica en este tipo de
estudios, la mencionada RDTP del CSIC. Esta, fundada en 1944, fue virando desde los afios ochenta hacia
una perspectiva sociolégica hasta que en 2019 ha pasado a ser Disparidades. Revista de Antropologia
(Tomé y Ferrandiz, 2018 y 2019). Esto es, otra revista mas de antropologia / sociologia y pirotecnia
lingliistica desde los discursos hegemadnicos imperantes. Eso si, sin romper claramente con RDTP para,
sospechamos entre otros, no perder la antigliedad y los beneficios editoriales, burocraticos y académicos,
puesto que el proyecto editorial original no solo queda muy lejos de en lo que luego se ha convertido, sino
que ha habido una decidida voluntad cientifica —y politica— en rechazar los trabajos de dialectologia y
tradiciones populares que la caracterizaron (Tomé y Ferrandiz, 2018: 292).3

A este envite, como veremos mas adelante, solo se ha vuelto a poner el foco en el folklore pasados los
afios en un fendmeno a medio camino entre la resiliencia de algunos historiadores de la Antigliedad, la
continuidad de una soterrada etnografia erudita y las nuevas perspectivas de la arqueologia del paisaje y
la etnoarqueologia.

Revistas y libros de divulgacion

Como se ha sefalado en diversos trabajos de historiografia en relacion con la divulgacion arqueoldgica
en Europa y de la Edad de Hierro en castellano (Ruiz Zapatero, 2003 y 2006; Ibarra, 2006), hemos de ser
conscientes de como operan los textos destinados a la sociedad en general en los procesos de identidad y de
reelaboracién del folklore. Si bien la creacion de discursos asequibles a la comprension de cualquier persona
medianamente interesada en historia y tradiciones debe ser igualmente riguroso con la veracidad de los
datos y las teorias aportadas, lo cierto es que la narrativa divulgativa en esta materia pivota habitualmente
entre a) buenos / malos originales propios; b) traducciones de malos originales, y c¢) traducciones de buenos
originales pero desfasados a dia de hoy. Por ende, de una parte, encontramos publicaciones de divulgacion
histérico-arqueoldgica en las que, al albergar articulos de investigadores profesionales, el asunto de las
pefas sacras recibe un tratamiento formal. Este seria el caso del nimero de la revista Desperta Ferro en
el que dabamos alguna pincelada de esta tematica en el mundo celtibérico (Moya-Maleno, 2019a). De la
otra parte, es mas frecuente que revistas paracientificas y libros de facil acceso al publico en dependencias

3 El anuncio de 27 de marzo de 2019 en la web de la revista argumentaba circularmente, entre otras cuestiones,
que “[...] La profunda renovacion de la linea editorial emprendida por la revista en los uUltimos afios supone que,
actualmente, ya no se publiquen articulos de dialectologia y, muy raramente, de tradiciones populares. Los articulos que
se asoman a sus paginas en la actualidad tienen que ver, muy mayoritariamente, con las tendencias y preocupaciones
mas recientes de la antropologia social y cultural del siglo xx1 [...]” (Disparidades, 2019). El Consejo de Redaccion que
asi lo ha decidido ha sido el presidido por Pedro Tomé Martin (director) y Francisco José Ferrandiz Martin (secretario).

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 57



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

turisticas, bibliotecas y tiendas heterogéneas presenten, por lo general, a las piedras sagradas como
altares de sacrificios cruentos de animales o humanos en un fendmeno de convergencia entre las teorias
decimondnicas y los postulados neodruidicos (Ibarra, 2006; Alfayé et alii, 2015). En definitiva, un campo en
el que, sin temor a equivocarnos, mucha de la literatura existente corresponde a los productos podridos que
categoriza Gonzalo Ruiz Zapatero (2006: 12 ss.) parafraseando a Julian Marias.

Escuela y libros escolares

La escuela y los textos educativos constituyen otro de los canales de toma de conciencia, difusion y
troquelado de patrones explicativos para con el patrimonio arqueoldgico. Los libros escolares son uno
de los primeros contactos con la explicacion del mundo que nos rodea y con tanta autoridad o mas
que lo que pueda aprehenderse en el nucleo familiar, puesto que la informaciéon del dmbito doméstico
carece de la autoridad externa de la que gozan las letras negro sobre blanco procedentes del magisterio.
Es por ello por lo que resulta sumamente necesario revisar el cariz y la evolucién de la informacion
vertida en los libros de texto y, como cabria esperar, estamos ante una prolongacion mas del estado
de las disciplinas histéricas y antropoldgicas de cada época. Incluso, es mas, tal y como ya analiz6é A.
Ibarra (2006), el intento de simplificar para los nifios, la desactualizacién de los equipos editoriales y el
adoctrinamiento politico que se percibe desde las primeras obras escolares ha permitido prologar en
textos y en su aparato grafico las versiones mas primitivistas de las pefias sacras (fig. 5). No obstante, el

Fig. 5. Ejemplo de ilustraciones que
acompafian y condensan en si mismas
la orientacion de los primeros manuales
escolares en Espafia: el trilito o altar
de sacrificios de los celtiberos, segun
Saturnino Calleja Fernandez (1902: 10,
en Ibarra, 2006: 108).

58 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

progresivo conocimiento arqueoldgico de los pueblos prerromanos ha permitido cambiar el eje tematico
hacia contenidos mas de historia politica y de cultura material contrastada.

De la novela al comic

No decimos nada nuevo si sefialamos a la literatura de todos los tiempos y en cualquiera de sus géneros
como fuente indispensable en el estudio de las tradiciones, incluidas las saxa sacra. La labor de filtrado
y contextualizacion de las fuentes permite extraer de ellas etnotextos que partieron del acervo cultural
del autor o de su trabajo de informacion previa para la construccion de la obra literaria. En esta tesitura
encontramos desde escritos de autores grecolatinos y medievales a autores consagrados de las edades
Moderna y Contemporanea. En este sentido, el romanticismo y el realismo son dos de los movimientos en
Espafia mas interesantes, a nuestro parecer, al poner el foco, sin obviar su intencionalidad, en el escenario
y espiritu patrio. Y todo ello sin olvidar, como atestiguan los trabajos de Fernando Alonso Romero (1991)
con barcas de piedra ligadas a santos de la fachada atlantica que la oralidad no tiene por qué tener una
traduccién inmediata y fidedigna en los restos arqueoldgicos.

En un contexto plenamente actual, los comics con tematica histérica han entrado en los segmentos de pobla-
cién mas joven. Aunque los lectores se introduzcan en el tema por puro divertimento, en materia de pefias
sacras son igualmente receptores de mensajes mas o menos sesgados que gestan guionistas e ilustradores
(Ibarra, 2006: 179 ss.). En este soporte hay ejemplos contrapuestos, como del paradigmatico Astérix el Galo,
donde monumentos megaliticos y menhires aparecen infravalorados en su simbolismo y adscritos erréneamente
al mundo céltico. Esta vision de finales de los afios cincuenta poco tiene que ver ya con los nuevos comics
ambientados incluso en la Edad del Hierro peninsular, como Os habitantes dos castros (1995) y Os Barbanzons,
de Pepe Carreiro (2003-2010), donde los roquedales forman parte también del discurso (fig. 6).

Fig. 6. Ilustracion de Os habitantes
dos castros (Pepe Carreiro, 1995:
29, en Ibarra, 2006: 204).

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 59



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pintura, fotografia y lenguaje audiovisual

El lenguaje grafico resulta fundamental para comprender qué y como se ha dicho acerca del tema de
las pefias sacras. Aunque lo presentamos aqui como una categoria independiente, a todas luces esta
imbricada en el resto de tipos, por ser un vasto y variado elenco, desde los cuadros a las laminas de
las cronicas y hasta las fotos y videos en redes sociales: es el poder de la imagen y del sonido para
sintetizar, para transmitir y para investir el discurso de aparente autoridad. Su tipologia y clasificacién,
ademas, varia segun la intencionalidad. De una parte, las pinturas recrean escenas de antigiedad en
las que confluyen los estereotipos de la época, como en época romantica e historicista las pefias de
altares de sacrificios (fig. 7). Por su parte, la fotografia es un buen ejemplo, pues abarca desde las tomas
arqueoldgicas y etnograficas —con intencion de registro ya en las primeras décadas del siglo xx—, y las
escenas costumbristas (fig. 8, a), hasta instanténeas domésticas privadas de ayer y de hoy que, a la
postre, nos han congelado tradiciones en torno a las pefias que nos interesan (fig. 8, b).

Fig. 7. San Bonifacio talando el Donarseiche, roble sagrado de Geismar, hacia el siglo vir
(Heinrich von Hess, 1834-1844).

Por su parte, en el terreno ya propiamente audiovisual, es posible diferenciar entre los reportajes
televisivos, el género documental y la ficcidn en series y peliculas. Unos y otros pueden tanto tomar
caracter anecdético, simplista e incluso acientifico, como llegar a construir discursos fidedignos y
profundos. Con todo, no hay duda de que cuanto mas poder de difusion tiene el canal empleado, mayor

60 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

trascendencia logra entre el publico generalista y, por tanto, en lo que las masas acaban aprehendiendo
como saxa sacra de la Antigiedad. En esa pugna despunta no tanto el cine ya, sino la televisién, con
numerosos documentales paracientificos y el nuevo formato intermedio de las series, las cuales aportan
escenas de pefias sacras integrados en los guiones, por ejemplo, de Britannia o Vikingos. Y, sobre todo,
internet.

Fig. 8. a) Postal de los afios treinta con la Pedra d’Abalar, en Mugia (Pontevedra). b) Escena de
divertimento campestre en la Pefia Escurriza —resbaladera— de Argamasilla de Calatrava (Ciudad Real)
entre los afios cincuenta y sesenta del siglo xx. Cortesia de C. Aparicio y L. Marin.

Mas informacion de esta piedra, en Almagro-Gorbea et alii (2021).

Internet

Sumergidos en pleno siglo xxi, los modelos de aprendizaje y busqueda de tradiciones y modelos
explicativos han sido adaptados a las nuevas tecnologias de la informacién y de la comunicacién. Para
bien, porque ha servido para poner a disposicion a escala mundial y de forma inmediata la informacion
etnografica y las interpretaciones acerca de las piedras sacras; para mal, porque dicho desarrollo digital
sigue dependiendo de la capacidad de los autores de crear contenidos con lenguajes y en plataformas en
constante actualizacién, asi como de los criterios de busqueda de motores casi monopolisticos. De ahi
que incluso en el ambito académico estemos ya en un modelo de cultura Google, esto es, lo que no refleje
este todopoderoso buscador en funcién de sus algoritmos y contratos publicitarios quedard relegado a
un enésimo plano. O, lo que es tanto mas grave, que la informacién esté censurada directamente por
cuestiones politicas, como seria el caso de Baidu en China o Yandex en Rusia.

De esta manera, por un lado, se han de tener en cuenta repositorios digitales de articulos y libros de
todas las épocas (Biblioteca Nacional, Dialnet, Academia.edu, ResearchGate, Google Libros...). En segundo
lugar, las webs tanto personales como institucionales (ayuntamientos, entidades comarcales, péaginas

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 61



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de turismo, centros de estudios...) permiten conocer nuevas noticias, asi como contrastar tradiciones
ya mencionadas anteriormente, comprobando si siguen vigentes, han cambiado o podemos conocer
mas sobre ellas. Ejemplo de ello es la decidida presencia publica del Laboratorio de Paisajes Culturales
Sagrados de Castilla y Ledn* (fig. 9, a) o el excelente mapa interactivo emanado del Instituto de Estudios
Altoaragoneses (IEA) de la Diputacion Provincial de Huesca® (fig. 9, b). Del mismo modo, el dinamismo
de las redes sociales constituye una util fuente de datos en la que se puede leer, preguntar, ver y oir,
muchas veces en tiempo real con retransmisiones en directo, tradiciones relacionadas con pefnas. De este
modo, redes sociales o plataformas digitales como YouTube o Facebook son importantes depositarias
de informacion de esta naturaleza, aunque no haya ninguna intencién de ser fuente por parte de los
autores.® Algo similar ocurre en el caso de redes sociales en las que se comparten rutas senderistas y
ciclistas, aunque las saxa sacra solo aparezcan como meros hitos del paisaje.”

Aunque pudiera resultar totalmente beneficiosa la irrupcién de las nuevas tecnologias para la
investigacidon, no es menos cierto que esta democratizacion igualmente esta permitiendo la difusion,
ahora de forma masiva, de las mismas noticias fantasiosas, inventadas o no contrastadas a gente a las
que no llegarian si solo quedaran contenidas en papel®. Y, lo que es mas grave, la invisibilidad de los
investigadores —autoexcluyéndose por prestigio, elitismo o falta de conciencia—, sin divulgar con las
mismas herramientas y lenguaje de esos foros, sigue otorgando ventaja a los discursos paracientificos o,
cuanto menos, eruditos.

Encuadre geografico

Otro paréametro a tener en cuenta en esta materia es la localizacion de las piedras potencialmente
sacras. La trascendencia religiosa, turistica o cultural a nivel mundial de algunos lugares ha podido
sobredimensionar su importancia, establecer rupturas de dichos fendmenos con sus contextos de origen
o llevar dichas tradiciones a zonas lejanas. De los fendmenos mas destacados que podrian citarse
encontramos todo lo relativo a la peregrinacion a La Meca —con lapidacion del Demonio, el monte Arafat,
la Kaaba...— o a las tradiciones nepalies y tibetanas —las piedras Mani, los amontonamientos...—. Ya en
nuestro continente, desde la Europa del Este a la atlantica, es bien conocida la recurrente presencia en

4 <https://museo-etnografico.com/sagrados.php> (consultado: 26/2/2020).
5 <http://www.piedras-sagradas.es> (consultado: 26/2/2020).

6  Véase el caso de esta piedra resbaladera en Alcubillas (Ciudad Real): <https://youtu.be/vSA62yCHVCs> (consul-
tado: 26/2/2020).

7 <https://es.wikiloc.com/rutas-senderismo/despenaero-piedra-rastraculos-23170572> (consultado: 26/2/2020).

8  Este caso lo comprobamos en el conocido portal forocoches.com, donde la informacion sobre una “piedra del
Diablo” en Catalufia procedia de la revista ocultista Afio Cero, n.° 280.

62 . Pedro R. Moya-Maleno


https://museo-etnografico.com/sagrados.php
http://www.piedras-sagradas.es
https://youtu.be/vSA62yCHVCs
https://es.wikiloc.com/rutas-senderismo/despenaero-piedra-rastraculos-23170572

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fotografias Fichas. Articulos Resedas Noticias

Laboratorio

Paisajes Culturales
Sagrados

Dentro de la categoria de los paisajes culturales, los sagrados ~también paisajes
simbdlicos o geografias sagradas-, son los que mejor reflejan la coherencia de la
relacién entre el espacio y los procesos histéricos de ocupacién y wtilizacién del
mismo. Tal y como se suelen definir. los paisajes culturales sagrados “se
fundamentan en acontecimientos de cardcter social, histérico, artistico,

1 Congreso Internacional

Museo Etnografico de Castillay Ledn

L ralibl el & toir [0
Paisajes Culturales Sagrados

Carszt il el y akheniétn

Coordinadores del laboratorio
(UTAD-CETRAD)

872y Patrimonio Cultural)

religioso o lGdico™ para crear nuevos escenarios especificos, cargados de paisajesagrados@etnografico.org a
significadn v sentida nor <i mismns
DIPUTACION
) ied d =
% 1 Piedras sagradas
DE HUESCA Sacra saxa. Creencias y ritos en pefas sagradas :
Q Mapas de Piedras Q Buscador v W Piedras destacadas & Conjuntos sagrados @ Acerca del proyecto
Silla del Moro

Localizacién:

i « Comarca: Alto Géllego
PRI * Municipio: Sabifidnigo
* Localidad: Belarra
¢ Topénimo:

Lat.: 42.37525
Long.: -0.368111111

Belarra UTM X: 716688.59268
UMT Y: 4694796.68120
Zona UTM: 30

Tipo morfolégico:
Piedra

Tipo funcional:
Espacios Sacralizados, Pedagégicas

Fig. 9. Ejemplos de webs institucionales de equipos formales de investigacidn de piedras sacras:
a) Laboratorio de Paisajes Culturales Sagrados de Castilla, coordinado por P. J. Cruz y B. Sanchez:
<https://museo-etnografico.com/sagrados.php> (consultado: 26/2/2020);

b) IEA, mapa elaborado por E. Monesma, J.

M. Navarro, J. Roma, A. Gari, P. A. Matute y R. Salanova:

<http://www.piedras-sagradas.es/silla-del-moro-belarra/> (consultado: 26/2/2020).

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 63


https://museo-etnografico.com/sagrados.php
http://www.piedras-sagradas.es/silla-del-moro-belarra/

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

la bibliografia y difusion popular de todo lo relativo a las piedras sagradas gracias a los intensos trabajos
recopilatorios de historia comparada en la Antigliedad, asi como las de literatura y costumbres del vulgo
(p. e., Reinach, 1893; Sébillot, 1882 y 1902; Tanguy, 2001; Cummings y Fowler, 2007; Fitzpatrick, 2003).

Desde otro punto de vista y en el ambito de la peninsula ibérica, la propia evolucion politica y social de
sus territorios ha sido clave para pulsar a dia de hoy el peso del registro histérico y etnografico con el que
contamos. Como sucede con otras tradiciones, el volumen y la distribucién de pefias sacras que emanan
de las distintas investigaciones deben tamizarse puesto que dicha representacion cartografica depende,
cuanto menos, de tres factores: contexto cultural, industrializacion y nacionalismos modernos.

En primer lugar, el contexto cultural desde la prehistoria marca tanto la expansién de ciertas tradiciones
como su tolerancia / persecucion / sincretismo en funcién del talante o inquina de autoridades politicas y
religiosas concretas en cada época. Pensemos en casos de los que si tenemos conocimiento escrito, como
la fijacion antipagana de Martin de Braga en un noroeste de la peninsula ibérica cuya orografia y ubicacion
respecto a las potencias aculturadoras hicieron de la romanizaciéon y de la cristianizacion fenémenos mas
laxos que en las costas mediterraneas.

Un segundo factor ineludible es la emigracién y la industrializacién. El abandono del campo masivo desde
finales del siglo xix —y con especial énfasis a mediados del siglo xx (Del Molino, 2016)— a unos centros
urbanos e industriales muy concretos ha venido provocando tanto la creacidon de unos reservorios de
tradiciones rurales en aquellas zonas de partida, generalmente montanas, al tiempo que han enterrado los
paisajes miticos de las de recepcién, donde campan las identidades liquidas y el relativismo multicultural
(sensu Todorov, 2013 [1989]; Bauman, 2003). No obstante, a lo largo de estas Ultimas décadas, la galopante
despoblacion en la que esta sumido el medio rural (Burillo-Cuadrado et alii, 2013) tiene como consecuencia
también, en lo que a nuestro trabajo respecta, la no retroalimentacion de la memoria colectiva y el
consiguiente olvido de las tradiciones. En el mejor de los casos, el paso de los usos y costumbres a ser
mercancias turisticas susceptibles de ser adulteradas para hacerlas supuestamente mas atractivas.

En tercer lugar, el notable niumero de trabajos etnograficos relativos a ciertas regiones de la peninsula
ibérica, como Galicia, Pais Vasco o Catalufia —y por ende mayor indice de probabilidades de localizar pefias
sacras alli—, tiene que ver con la intensa recopilacion de fuentes y apoyo a centros destinados a tal fin
que se ha realizado en el Gltimo siglo y medio dentro de los programas politicos identitarios regionalistas
/ nacionalistas periféricos, como el aranismo, el Rexurdimento o la Renaixenca. Testimonio de ello son los
mencionados autores del Grupo Nos gallego y otros como José Miguel de Barandiaran (1889-1991), cuya
estela sigue siendo predominante en el Pais Vasco a través de su importante bibliografia (Barandiaran,
1972), y de los grupos Etniker, el proyecto de Atlas cultural del pueblo vasco todavia en marcha desde
mediados de los afios sesenta del siglo pasado (Arregui, 1993).

64 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Cronologia / cultura

En relacién directa con el area geografica anterior, el factor cultura o etapa histérica es muy relevante
en lo que a bibliografia se refiere. En lo que a nuestro contexto europeo respecta, mientras que para la
Edad Media y la Edad Moderna temprana la cosmologia del pueblo es practicamente ignorada ante el peso
de los trabajos en torno a la religion oficial y a los acontecimientos politico-econémicos, la Antigliedad
grecorromana y épocas todavia mas remotas han sido ambitos mas proclives a tratar temas de religion
y religiosidad, territorios simbdlicos, etc. Algo similar ocurre para tradiciones registradas ya en época
inmediatamente premoderna o directamente contemporanea, donde se ha puesto el foco en los usos y
las costumbres que contrastaban con las doctrinas oficiales. Y, conectando una y otra época, la correa de
transmision de las pervivencias ha sido la utilizada, con mas o menos nociones y acierto, para explicar o
justificar tales evidencias en funcién de un origen romano, celta o de grupos megaliticos.

En el caso de la peninsula ibérica, la conjuncién de fuentes escritas con datos arqueoldgicos de distintas
indole revelan la presencia de un sustrato céltico con paralelos en otras partes de Europa y del mundo
indoeuropeo que, como venimos trabajando desde hace unos afios, permite progresar con una estrategia
etno- a tenor de unos nutridos e interesantes testimonios de usos y costumbre a lo largo de los dos
Gltimos milenios.

En esta linea, resulta revelador cdmo el marcado sesgo politico dicta y tilda, segun el lugar, el momento
o el lobby cultural imperante, la adscripcion de unas noticias, tradiciones e incluso el acto interpretativo
de las mismas. Sirvan de ejemplo las duras criticas contra el origen prerromano y el concepto de saunas
del noroeste (inter alia Almagro-Gorbea y Alvarez Sanchis, 1993; Garcia Quintela y Santos-Estévez, 2015;
Prociuk, 2019): la reaccion de llevar las pedras formosas y otras estructuras similares a una cronologia
romana no solo ha intentado argumentarse desde corrientes prorromanistas y antiindigeneistas tan
preconcebidas y cargadas de tendenciosidad como las que dicen combatir, sino que para ello no se ha
escatimado incluso en verter sobre los primeros pomposas insinuaciones de filonazismo (Rios, 2017:
120)... sin entrar en el fondo de la cuestion de si dichos trabajos de los afios treinta del siglo xx sobre
mitologia son correctos o no. O lo que es lo mismo, la recurrente parcialidad de juzgar la obra de los
autores —ya sean cineastas, literatos, artistas o intelectuales— por sus afinidades politicas, catadura
moral, conductas privadas o tendencias sexuales en vez de por su obra en si.

Cronologia / corriente historiografica

De nuevo, sin poder desligar una clasificacion de otra, y al hilo de lo ya expresado con anterioridad, las
sacra saxa no vienen siendo objeto de atencidén de los investigadores en todas las épocas por igual. El
desarrollo de estos temas, como cualquier ambito de la investigacion, esta relacionado con el estadio de

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 65



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

evolucion de cada disciplina cientifica y con las necesidades sociales y expectativas politico-culturales de
cada época con independencia de la cantidad y la calidad de fuentes que de estas materias se hallen en
archivos, bibliotecas o en la memoria colectiva.

Asi fue como tanto la inercia del anticuarismo y eruditismo de la Edad Moderna y del siglo xix como el
inmediato interés de la antropologia cultural por los estadios antiguos de nuestra evolucién permitieron
una constante recopilacion de tradiciones. Dicha carrera fue tan intensa e interesante como acorde con
los influjos coloniales, nacionalistas y romanticos. De una parte, Europa veia desaparecer el mundo
rural sobre el que queria levantar sus identidades, mientras que, por otro lado, la analogia con otros
pueblos ahora estudiados también permitian reforzar el discurso hegemdnico de Occidente. La entrada
en escena de otras corrientes desde las primeras décadas del siglo xx y el abuso de la etnografia y el
pasado por parte de los regimenes fascistas hicieron repensar para qué servian las ciencias sociales y
quién y como se escribian (Leach, 1985; Diaz Santana, 2002). Es mas, no solo se cuestiono el concepto
mismo de pervivencia, sino que los usos y las costumbres estaban en constante reelaboracién y sujetas
a intereses y manipulaciones tanto individuales como grupales (Hobsbawm y Ranger, 2002 [1983]). En
consecuencia, el interés por la etnografia doméstica y el trabajo de campo realizado desde postulados
krausistas, positivistas, historico-culturales y de historia de las religiones fueron languideciendo a la par
que depurados hasta quedar en meros elementos comparativos procedimentales en arqueologia procesual
(Binford, 1962) o directamente ignorados desde los afios ochenta del siglo xx dentro de los objetivos
del materialismo historico, los paradigmas posmodernos o las distintas ramificaciones en antropologia
(Reynoso, 1991).

Con todo, como venimos resefiando y finalizaremos a continuacion, el transcurso del tiempo y la necesidad
de volver sobre incégnitas no explicadas del registro histérico-arqueoldgico y etnografico ha permitido
la nueva imbricacidon del folklore endégeno en las investigaciones acerca del pasado. La herencia de
las escuelas durkheimianas, del funcionalismo estructuralista y de los Annales entre otras, permiten
descansar sobre los procesos de larga duracién la pervivencia de elementos y rasgos procedentes de
etapas pasadas (sensu Lévi-Strauss, 1987 [1955]; Braudel, 2002 [1958]; Petazzoni, 1958; Gruzinski,
1991), los cuales, a su vez, son susceptibles de ser rastreados a lo largo del tiempo, cotejados con
otros testimonios similares y utilizados como fuente en funcién de las normas que rigen la naturaleza de
cada una de dichas fuentes (inter alia Almagro-Gorbea, 2009; Torres-Martinez, 2011; Le Quellec, 2015;
Moya-Maleno, 2020). Asimismo, la aportacién de la arqueologia del paisaje, la microhistoria y el auge de
las “disciplinas etno” —tanto desde el eruditismo como desde la antropologia moderna— (Ayan, 2005;
Garcia Quintela y Santos Estévez, 2008; Fonte et alii, 2009) acompana a la propia etnoarqueologia y
etnohistoria, aunque sea de forma minoritaria, en traer a la palestra, entre otros temas, la materialidad y
trascendencia mitica de pudieron tener ciertas pefias en el territorio (fig. 10).

66 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

( T Afio 1900
/‘\
I ) A02000

O Afio 2020

Etnografia
Antropologia
Historia

Historia
Arqueologia |

! Etnologia
\ Etnografia

o T\ " %)
@)
g a8
Sy @

Fig. 10. Evolucion de las principales corrientes historiograficas
y encaje del auge de las “disciplinas etno”.

Viejos recelos y nuevos impulsos

El uso de fuentes etnograficas o etnohistéricas para interpretar el pasado, como ejemplifican los
testimonios de usos y costumbres relacionados con pefias con consideraciones magicas, miticas o
sagradas en la peninsula ibérica, es una via de investigacién que a raiz de la Guerra Civil y de la Segunda
Guerra Mundial, y especialmente a partir de mediados de los afios sesenta del siglo pasado, fue perdiendo
fuerza al tiempo que fallecian sin reposicion tanto quienes hasta entonces habian sido sus valedores como
los propios informantes de los que se nutrian. Pero, por encima del vertiginoso vaciamiento rural de la
Espafa rural, lo que verdaderamente viene estando operando desde entonces han sido los recelos de unas
disciplinas ya maduras como la antropologia, la historia y la arqueologia a retomar contacto con el objeto
de estudio y datos de 1) aquellos antropoélogos con perspectiva colonial y etnocéntrica, cuya meta era en
muchos casos mas econdmica y politica que intelectual; y 2) el historiador y erudito avido de encontrar
tradiciones sorprendentes en comunidades rurales supuestamente no evolucionadas para elucubrar con
ellos sobre las virtudes / defectos patrios. En otro plano, no menos definitivo ha resultado el rechazo a un
tipo de fuentes cuyo registro y criba tiene a menudo problemas implicitos de inmaterialidad, datacién y de

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 67



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

posible inventiva. Como colofdn, las nuevas realidades sociales industriales hicieron perder todo interés
por las tradiciones populares y lo que de ellas se pudiera investigar.

Mientras algunas areas del folklore aguantaron mejor este envite, como la arquitectura rural, la
dialectologia, los coros y las danzas, la artesania, los cuentos, los juegos infantiles y las fiestas de especial
interés para las recién nacidas comunidades auténomas, el género especifico de las pefias sacras, que
ya de por si venia siendo un tema complementario de otros, apenas se redujo a nuevas recopilaciones
de cruceros y de leyendas de seres magicos, encantadas o mouras. Sirva de referencia la inexistencia
—segun vemos— de categorias alusivas a algun tipo de saxa sacra en el indice analitico de publicaciones
etnograficas de 1993 en los Anales del Museo del Pueblo Espafol (tomo v), el cual indiza numerosisimos
temas de la literatura etnografica.

Sin embargo, esta tendencia se ha invertido en las dos Ultimas décadas a nivel general y, en el caso
concreto de las saxa sacra, la revolucion ha sido en poco mas que en el ultimo lustro.

Este hecho no es una consecuencia del retorno de la antropologia a contextos cercanos, tal y como
podria pensarse de su renovado afan de extrafar lo cotidiano (Tomé y Ferrandiz, 2019), puesto que
este cuestionamiento de la racionalidad y cultura occidental se constrifie a aspectos sociales modernos
y a problemas del primer mundo. Esto es, la antropologia se ha convertido en una suerte de sociologia
urbanita pero que huye de las matematicas y de la estadistica y que curiosamente es nada subversiva,
pues estd bastante cercana a los discursos hegemodnicos de la sociedad politicamente correcta actual.
En términos generales tal deriva esta en sintonia con una clara agenda en las ciencias sociales para dar
presencia académica a todo lo relativo a movimientos politicos multiculturales, anticapitalistas y (anti)
globalizadores.® Como ya hemos avanzado en otros articulos (Moya-Maleno, 2018), estamos ante unos
discursos cientificos que, por un lado, podrian tener tanto de ideologia consciente como de arribismo y
de tradicionalizacién de la narrativa en un contexto académico favorable. Por otro lado, tampoco seria
descabellado pensar en que esta marginaciéon de lo popular responde a una autoafirmacién identitaria
urbana y proyeccién inconsciente en los propios investigadores del trauma de la emigracién rural. Sea
como fuere, el resultado, una vez mads, acaba por dejar de lado el estudio del folklore que agoniza
en el mundo rural y, por ende, se evita intentar entender las conductas humanas antiguas, con o sin
pervivencias que del pasado hubieran podido sobrevivir.

9 Véase la “arqueologia del cacerolazo”, iniciativa del grupo Arqueologia Histdérica Santiago para la documentacion
y el andlisis de los testimonios materiales de cucharas, cacerolas, proyectiles... en el trasiego de la autoproclamada
“primavera chilena” entre 2019 y 2020: <https://www.eldesconcierto.cl/nacional/2020/10/16/arqueologia-de-las-
protestas-memoria-callejera-en-contra-del-negacionismo.htmI> (consultado: 17/10/2020).

63 . Pedro R. Moya-Maleno


https://www.eldesconcierto.cl/nacional/2020/10/16/arqueologia-de-las-protestas-memoria-callejera-en-contra-del-negacionismo.html
https://www.eldesconcierto.cl/nacional/2020/10/16/arqueologia-de-las-protestas-memoria-callejera-en-contra-del-negacionismo.html

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La reactivacion de la tematica de las pefias sagradas ha venido tanto por la continuidad en la linea
de trabajo de antropdlogos, historiadores y arquedlogos con larga trayectoria (Alonso Romero, 1991;
Fernandez Nieto, 1997; Garcia Quintela y Santos Estévez, 2008) como por la incorporacion de otros
nuevos (Tenreiro Bermudez, 2002; Martinez Velasco y Bolado, 2005; Correia Santos, 2015; Moya-Maleno,
2017). En Ultima instancia, el detonante definitivo ha sido la preocupacion de Martin Almagro-Gorbea en
este tema desde que en 2006 trajera a colacion la existencia del Canto de los Responsos de Ulaca (Avila)
y su trasfondo de rito celta del mas alla. Desde entonces, la profundizacidon en este tema del investigador
no ha hecho sino crecer en los posibles nexos histérico-arqueoldgicos, la busqueda de paralelos, las
propuestas de clasificacién y en el nimero de testimonios localizados (Almagro-Gorbea, 2015 y 2017). A
esta labor se une la de redoblar los esfuerzos colaborando con distintos investigadores (Almagro-Gorbea
y Jiménez Avila, 2000) o animando a distintos equipos a trabajar y unir fuerzas (Almagro-Gorbea et alii,
2017 y 2021), como es el caso del grupo del IEA de Huesca encabezado por Angel Gari, Eugenio Monesma
y José Miguel Navarro. Tras un primer encuentro en 2016 con apenas 130 roquedales y canchales
inicialmente documentados (Almagro-Gorbea y Gari, eds., 2017), en cuestion de tres afios ya son mas de
1200 y un barrido muy avanzado del drea céltica de la peninsula ibérica.

Asi pues, a expensas de cubrir mas exhaustivamente la cornisa cantabrica y el area nuclear celtibérica,
los distintos investigadores y equipos que vienen trabajando desde Extremadura a Navarra ponen de
manifiesto la existencia de un rico patrimonio tanto inmaterial como material relacionado con las pefias
sagradas. La urgencia en ahondar en el catdlogo de testimonios a tener en cuenta deviene no solo
del ser conscientes de que, con toda probabilidad, ya hemos perdido un alto porcentaje de las piedras
seguramente existentes. Tiene que ver, sobre todo, con que de las que han llegado a nuestro conocimiento
muchas también han perdido sus tradiciones rituales y miticas y, por tanto, poco aportan para entender
el fendmeno, sus tipologias, leyendas, practicas y las posibles implicaciones de proyeccion en el territorio
a modo de paisajes miticos.

Para ir finalizando, cabria también incluir en el renovado interés por tales tipos de elementos del paisaje
natural y humano las iniciativas nacidas, con frecuencia, en el seno de corrientes con notable asiento en
la arqueologia del siglo xx1 como el posmodernismo o la fenomenologia. Este seria el caso, por ejemplo,
del proyecto liderado por Margarita Diaz-Andreu en torno a la acUstica de abrigos y areas de arte rupestre
(Diaz-Andreu y Garcia Benito, 2012; Diaz-Andreu et alii, 2014). Si bien el ambito de accidn se limita a tales
estaciones, trae a colacion un tipo de pardmetros sonoros que podrian ser perfectamente susceptibles de
ser investigados, si no en todos los tipos de sacra saxa, al menos si en algunos.

Un paso mas alla en el afan de explicar la sacralidad de las pefias en la Antigliedad nos llevaria a terrenos
todavia mas originales, pero absolutamente farragosos y de dificil encaje en la ciencia del momento,
la cual esta hiperalerta ante todo tipo de seudocientifismos (Bunge, 2017). Tal y como ya avanzamos,

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 69



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

precisamente, en la crdénica del primer encuentro de Huesca (Moya-Maleno, 2016), la Academia
dificilmente va a contemplar para las piedras sagradas un origen que no sea fruto de razones econdémicas,
sociales o mitoldgicas: o las piedras responden a procesos de encubrimiento y legitimacion de decisiones
econdmicas y sociales, o emanaron de la inventiva e ingenuidad humana, y todo formando parte
indivisible del mismo pensamiento magico-religioso en un pasado mas o menos lejano. Por tanto, como
es ldgico, el abanico de posibilidades no deja lugar a otro tipo de explicaciones que no estén plenamente
reconocidas por la comunidad cientifica. Pero todo podria indicar que cerrar la puerta a todas aquellas
percepciones allende los clasicos cinco sentidos se halle también a medio camino entre la necesaria
prudencia y el mas irracional de los miedos ante aspectos desconocidos de nuestra propia esencia. ¢Como
nos afectan a los humanos procesos fisico-quimicos como las emanaciones de ciertos gases, los campos
magnéticos, el estrés tectonico u otras fluctuaciones naturales? La constatacién de respuestas cerebrales
a estimulos electromagnéticos, sismicos o radiactivos (Williamson, 1986; Kirschvink, 2000; Carrubba et
alii, 2007), presentes en la naturaleza, podrian estar poniendo en juego experiencias sensoriales hasta
ahora contempladas como fantasiosas. De ser asi, estariamos ante escenarios en los que operaria un
efecto de conciencia parasitaria en grupos o en personas mas o menos proclives a estas percepciones,
construyéndose luego alrededor de tales alteraciones de la conciencia respuestas culturales propias.
Podriamos estar en algunos casos incluso ante episodios directamente visibles, como las luces que
aparecen en el cielo por encima o cerca de areas donde hay actividad sismica o erupciones volcanicas
(Thériault et alii, 2014) y que ya vienen descritas desde la Antigiiedad:

Aguel mismo afio [17 d. C.] fueron destruidas doce importantes ciudades de Asia por un terremoto
nocturno, circunstancia que hizo la catastrofe mas imprevista y mas grave [..] Cuentan que
desaparecieron montes inmensos mientras se levantaban a lo alto las que habian sido llanuras, y
qgue brillaban fuegos en medio del cataclismo. (Tac., Ann. 11, 47, 1)

Asi pues, sin perder de vista que en el fendmeno de las experiencias sensoriales “sobrenaturales” pueden
darse todo tipo de bulos —por prestigio o intereses politico-econémicos— y distintos tipos de alteraciones
de conciencia —por perturbaciones clinicas o éxtasis inducidos—, queda sobre la mesa el ahondar en la
importancia de percepciones regulares / episddicas y colectivas / individuales para la eleccién de lugares
rituales y miticos desde la prehistoria. Hasta entonces —si es que de verdad se pudiera llegar a dicho
punto de la investigacion— quedan muchas fuentes histoéricas y etnograficas que consultar y mucho
trabajo de campo por realizar antes de que la despoblacidn del medio rural acabe directamente con estos
elementos culturales.

70 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Conclusion

La realizacién de todo repaso historiografico y de fuentes es un ejercicio de sistematizacion tal que, mas
en este caso de las pefias sacras, se ha de considerar una vision meramente orientativa en un dilatado
proceso de testimonios e investigaciones de muy diversa indole, soporte y calado. Ni nuestra intencion
ha sido la de analizar exhaustivamente la bibliografia existente ni es factible tener tal capacidad ante la
ingente literatura que, desde la Antigiiedad misma, se ha generado en referencia a este tema: si solo en
Espana y Portugal se halla diseminada en multitud de recopilaciones, cuanto mas para abordar las piedras
sacras de la Europa central y occidental con mayor hondura.

A pesar de estos inconvenientes, partiendo de las fuentes e historiografia analizadas es posible tener una
impresion nitida de lo que ha supuesto el fendmeno magico-religioso de las piedras sacras y la propia
estrategia etnoarqueoldgica en la aproximacion a las comunidades del pasado. Asi, partiendo de un interés
constante a lo largo de los tiempos por mostrar las especiales cualidades del algunas piedras y roquedales,
la interpretacién de los mismos ha oscilado entre la condena por parte de las jerarquias catdlicas y la
admiracién por aquellos que veian en tales practicas y creencias la identidad propia. En dicho arco y
como en el resto de Europa —aunque siempre con retardo—, la via paleoetnoldgica y/o etnoarqueoldgica
ha pretendido desde finales del siglo xix el determinar las implicaciones simbdlicas y cosmoldgicas de
estos hitos del territorio, aunque, como toda disciplina, con sus aciertos y con sus errores. Entre los
primeros tenemos la intensa recogida de datos a principios del siglo xx —en un momento en el que ya se
vaticinaba la muerte de /o pintoresco— y la ya reciente revaloracién conjunta de testimonios etnograficos,
etnohistoricos y arqueoldgicos como fuentes para conocer el pasado. Entre los errores, precisamente el
haber sido disciplinas hijas de su tiempo y en las que la colaboracion y la manipulacién politica resultd
nefasta, especialmente por participar de una forma u otra en la legitimacion cultural de purgas y genocidios.

Llegados a dia de hoy no deja de sorprender el todavia distanciamiento de la antropologia de esa parte
de las culturas humanas que corresponden a las comunidades locales y no urbanas en las que tradiciones
como las pefias sacras siguen teniendo vigencia en las relaciones con el paisaje y en las emociones
humanas. Debido a este abandono tematico por parte de los principales cuadros investigadores es por
lo que, paraddjicamente, desde las ciencias sociales también se ha retroalimentado el fendmeno del
eruditismo como generador de contenidos y explicacion anacrdnica de una realidad preexistente en las
comunidades rurales. En definitiva, una difusion que, si bien se realizaba por medios de comunicacion
convencionales y con un boca a boca de baja intensidad, todo ello hoy dia se ha magnificado sobremanera
con el altavoz de internet, para bien y para mal.

Por el contrario, consideramos y asi parece estar demostrandose, la criba de las fuentes de informacion
y la prudencia en las interpretaciones permiten cuanto menos proponer nuevas hipétesis para elementos

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 71



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

del paisaje y tradiciones vivas cuyo significado no solo no puede ser explicado en el contexto cristiano en
el que se hallan, sino que, ademas, encuentra paralelos con otros fenédmenos similares cuanto menos de
la Europa atlantica y central. Aunque estemos ante arquetipos de los seres humanos con el medio que
les rodea desde la prehistoria, lo interesante al respecto de estos estudios —todavia por llegar— debe
ser el poder concretar dichos comportamiento universales en contextos culturales a través de las areas
de dispersion y significados que de tales analisis pudieran derivarse. Pero, para ello, el tiempo corre
claramente en nuestra contra. De todos depende —investigadores, administraciones y ciudadanos— que
sigamos perdiendo un rico patrimonio cultural sin ni tan siquiera documentarse.

Referencias bibliograficas

ALraYE ViLLA, S. (2015). “Imposturas célticas: celtismo, estereotipos salvajes, druidas, megalitos y melancolias
neoceltas”. En L. Sancho (coord.), La Antigliedad como paradigma. Espejismos, mitos y silencios en el uso
de la historia del mundo clasico por los modernos, pp. 299-327. Zaragoza.

ALrave ViLLa, S., B. Diaz, A. Gonzalo y X. P. Robricuez (2002). “Actuacion arqueoldgica en la ‘piedra de
sacrificios humanos’, Monreal de Ariza (Zaragoza)”. Kalathos, 20-21, pp. 251-259.

ALMAGRO-GORBEA, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Avila): un rito celta del Mas All&”. Ilu:
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

ALmaGrO-GoRrBEA, M. (2009). “La etnologia como fuente de estudios de la Hispania celta”. BSAA arqueologia,
LXxv, pp. 91-142.

ALMAGRO-GoRBEA, M. (2013). “El mito celta del Héroe fundador en los origenes del sefiorio de Vizcaya”.
Palaeohispanica, 13, pp. 595-613.

AwmAGRO-GORBEA, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Peflas Sacras’ propiciatorias y de adivinacion de la Hispania
Celtica". Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

ALmaGRO-GoRBEA, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificacion y metodologia de estudio”. En
M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 5-28. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M., y J. R. ALvarez-Sancris (1993). “La ‘sauna’ de Ulaca: saunas y bafios iniciaticos en el
mundo céltico”. Cuadernos de Arqueologia de la Universidad de Navarra, 1, pp. 177-253.

ALmAGRO-GORBEA, M., v A. Gart (eds.) (2017). Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. BARRIGA, A. M.@ MarTIN Bravo, E. Perianes y V. Diez GonzALez (2017). “El ‘paisaje sacro’
de Garrovillas de Alconétar (Caceres)”. Revista de Estudios Extremenros, 73 (1), pp. 91-134.

ALmaGRO-GORBEA, M., y F. J. Jiménez AviLa (2000). “Un altar rupestre en el Prado de Lacara (Mérida). Apuntes
para la creacion de un parque arqueoldgico”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Avila, El megalitismo
en Extremadura (homenaje a Elias Diéguez Luengo). Extremadura Arqueoldgica, 8, pp. 423-442. Mérida.

72 . Pedro R. Moya-Maleno



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

ALMAGRO-GORBEA, M., P. R. Mova-MaLeno y L. Marin Mufioz (2021). “Pefas sacras en Ciudad Real: de los Montes
de Toledo a Sierra Morena”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras
sagradas de la peninsula ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en
Huesca en noviembre de 2019, pp. 267-292. Huesca.

ALonso Romero, F. (1991). Santos e barcos de pedra. Para unha interpretacion da Galicia atlantica. Vigo.

ArreGul, G. (1993). “Los grupos Etniker y el atlas etnografico de Vasconia: un proyecto de D. José Miguel
de Barandiaran”. Anthropologica: Revista de Etnopsicologia y Etnopsiquiatria, 7-12, pp. 247-254.

Assas v Erefio, M. de (1857). “Nociones fisiondmico-histéricas de la Arquitectura en Espafia. Monumentos
célticos”. Semanario Pintoresco Espafiol, 22. Madrid.

AYAN ViLa, J. M. (2005). “Etnoarqueoloxia e microhistoria dunha paisaxe cultural: a parroquia de S. Pedro
de Cereixa (Pobra de Brollon, Lugo)”. Cuadernos de Estudios Gallegos, 118, pp. 117-172.

BARANDIARAN Y AYerBg, J. M. de (1972). Obras completas, 1: La Gran Enciclopedia Vasca. Bilbao.
Bauman, Z. (2003). Modernidad liquida. Buenos Aires.
BinrForD, L. R. (1962). “Archaeology as Anthropology”. American Antiquity, 28 (2), pp. 217-225.

Bouza-Brey TriLLO, F. (1945). “El tema del abandono por senectud en el folklore gallego-portugués”. Revista
de Dialectologia y Tradiciones Populares, 1 (1-2), pp. 496-513.

Braca, T. (1994 [1885]). O Povo Portugués nos Seus Costumes, Crengas e Tradicées, 11. Lisboa.
BraupeL, F. (2002 [1958]). Las ambiciones de la Historia. Barcelona.
Bunce, M. (2017). “Elogio del cientificismo”. En G. Andrade (ed.), Elogio del cientificismo, pp. 13-29. Laetoli.

BuriLLo-CuabraDo, M.2 P., F. BuriLLo-MozoTa y E. Ruiz-Bupria (2013). Serrania celtibérica (Espafa): un proyecto
de desarrollo rural para la Laponia del Mediterréneo. Zaragoza.

CaeaL Rusiera, C. (1988 [1943]). “Mitologia ibérica”. En F. Carreras (dir.), Folklore y costumbres de Espafa,
1, pp. 165-288. Madrid.

Camery, J. (1805). Monuments celtiques, ou recherches sur le culte des pierres, précédées d’une Notice sur
les Celtes et sur les Druides, et suivies d’Etymologies celtiques. Paris.

Carbpozo, M. (1933). “Dr. Francisco Martins Sarmento”. En AA. VV., Homenagem a Martins Sarmento, pp.
1-19. Guimaraes.

CarruBBA, S., C. Friot, A. L. CHesson y A. A. Marino (2007). “Evidence of a nonlinear human magnetic
sense”. Neuroscience, 144 (1), pp. 356-367. <https://doi.org/10.1016/j.neuroscience.2006.08.068>.

CHaves, L. (1933). “Notas etnograficas colhidas na obra de Martins Sarmento”. En AA. VV., Homenagem a
Martins Sarmento, pp. 94-98. Guimaraes.

Cieza pE LEON, P. (2005 [1553]). Cronica del Peru: el sefiorio de los Incas. Caracas.
CornEeLio TAcito (1979). Anales. Libros 1-vi, ed. de J. L. Moralejo. Madrid.

CorreIA SaNTOs, M.@ 1. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leida en la
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 73


https://doi.org/10.1016/j.neuroscience.2006.08.068
https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

CumminGs, V., y C. FowLer (2007). From cairn to cemetery: an archaeological investigation of the chambered
cairns and early Bronze Age mortuary deposits at Cairnderry and Bargrennan White Cairn, south-west
Scotland. Cambridge.

DeL MoLino, S. (2016). La Espafia vacia. Madrid.

DerpecH, F. (1990). “Simbolique territoriale et systeme sacrificial dans un ancient ritual de ‘terminatio’
andalou: notes pour une anthropologie des confins”. En P. Cérdoba y J.-P. Etienvre (comps.), La fiesta, la
ceremonia, el rito, pp. 147-164. Granada.

Diaz SanTaNA, B., (2002). Los celtas en Galicia: arqueologia y politica en la creacion de la identidad gallega.
Noia.

Diaz-Anbreu, M., y C. Garcia Benito (2012). “Acoustics and Levantine rock art: Auditory perceptions in La
Valltorta Gorge (Spain)”. Journal of Archaeological Science, 39 (12), pp. 3591-3599.

Diaz-Anbreu, M., C. Garcia Bentto y M. LazaricH (2014). “The Sound of Rock Art. The Acoustics of the Rock
Art of Southern Andalusia (Spain)”. Oxford Journal of Archaeology, 33 (1), pp. 1-18.

Disraripapes (2019). “Revista de Dialectologia y Tradiciones Populares cambiard su nombre por el de
Disparidades. Revista de Antropologia y cesara la edicidn impresa manteniéndose exclusivamente en
formato electrénico”. Disparidades, Revista de Antropologia: <http://dra.revistas.csic.es/index.php/dra/
announcement/view/12> (consultado: 23/2/2020).

DumeziL, G. (1939). Mythes et dieux des Germains. Essai d’interprétation comparative. Paris.
DuméziL, G. (1970 [1952]). Los dioses de los indoeuropeos. Barcelona.
ELiape, M. (2009 [1949]). Tratado de historia de las religiones. Madrid.

FernAnDEz NieTo, F. J. (1997). “La federacidn celtibérica de Santerdn”. En F. Villar y F. Beltran (coords.),
Pueblos, lenguas y escrituras en la Hispania prerromana. Actas del VII Coloquio sobre Lenguas y Culturas
Paleohispanicas, pp. 183-201. Salamanca.

Fitzeatrick, E. (2003). “Leaca and gaelic inauguration ritual in medieval Ireland”. En R. Welander, D. J.
Breeze y T. O. Clancy (eds.), The Stone of Destiny. Artefact and Icon, pp. 107-121. Edimburgo.

Fontg, J., M. SanTos-EsTévez, L. Bacetar y R. Lorez (2009). “La Pedra da Pdévoa (Tras-os-Montes, Portugal).
Una pieza escultérica de la Edad del Hierro”. Trabajos de Prehistoria, 66 (2), pp. 161-170.
Frazer, J. G. (2011 [1907-1915]). La rama dorada: magia y religion. México.

124

Garcia CasTro, J. A. (1988). “Mitos y creencias de origen prehistorico: ‘Las Piedras de Rayo’”. Espacio, Tiempo
y Forma, Serie 1, Prehistoria y Arqueologia, 1, pp. 427-443. <https://doi.org/10.5944/etfi.1.1988.4502>.

Garcia QUINTELA, M. V., y M. Santos-Estevez (2008). Santuarios de la Galicia céltica. Arqueologia del paisaje
y religiones comparadas en la Edad del Hierro. Madrid.

GaRcia QUINTELA, M. V., y M. SanTtos-EsTévez (2015). “Iron Age Saunas of Northern Portugal: State of the
Art and Research Perspectives”. Oxford Journal of Archaeology, 34, pp. 67-95. <https://doi.org/10.1111/
0joa.12049>.

GiraubON, D. (1997). “La peur du tonnerre”. Ar Men, 82, pp. 41-51.

74 . Pedro R. Moya-Maleno


http://dra.revistas.csic.es/index.php/dra/announcement/view/12
http://dra.revistas.csic.es/index.php/dra/announcement/view/12
https://doi.org/10.5944/etfi.1.1988.4502
https://doi.org/10.1111/ojoa.12049
https://doi.org/10.1111/ojoa.12049

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Gruzinski, S. (1991). La colonizacién de lo imaginario. Sociedades indigenas y occidentalizacion en el México
espafiol. Siglos xvi-xviir. México D. F.

Guerra, A. (1999). “F. Martins Sarmento e a Questdo do Celtismo”. En Actas do Congresso de Proto-
Histdria Europeia, pp. 179-192. Guimaraes.

Hosseawm, E., y T. RanGer (2002 [1983]). La invencidon de la tradicion. Barcelona.
IearrA JIMENEZ, A. (2006). De la arqueologia a la ensofiacion popular. A Corufia.

KirscHvink, J. L. (2000). “Earthquake Prediction by Animals: Evolution and Sensory Perception”. Bull.
Seism. Soc. Am., 90, pp. 312-323. <https://doi.org/10.1785/0119980114>.

Le Quetec, J.-L. (2015). “Peut-on retrouver les mythes préhistoriques? Lexemple des récits
anthropogoniques”. Comptes Rendus des Séances de I'année 2015, 1 (enero-marzo), pp. 235-266.

LeacH, E. (1985). “Reflections on a visit to Nemi: did Frazer get it wrong?”. Anthropology Today, 1, pp. 2-3.
LeiTe e VAsconcELLos, 1. (1882). Tradicoes populares de Portugal. Oporto.
Lerte be VAsconceLLos, J. (1902). “Dar tres voltas ao penedo”. Revista Lusitana, vii, p. 306.

Lévi-Strauss, C. (1987 [1955]). “La estructura de los mitos”. En Antropologia estructural, pp. 229-252.
L'Hospitalet de Llobregat.

Lison Torosana, C. (1968). “Una gran encuesta de 1901-1902 (Notas para la Historia de la Antropologia
Social en Espafa)”. Revista Espafiola de la Opinién Publica, 12 (abril-junio), pp. 83-151.

Macrapo Alvarez, A. (1883). “Cuestionario para el acopio de materiales del pueblo castellano”. E/ Globo,
3/X1/1883.

MaLboNaDO, L. (2003). “La religiosidad popular”. En L. C. Alvarez, M. J. Buxd y S. Rodriguez (eds.), La
religiosidad popular, 1. Antropologia e historia, pp. 30-43. Rubi.

MaNNHARDT, W. (2002 [1875]). Wald- und Feldkulte. Band 1: Der Baumkultus der Germanen und ihrer
Nachbarstdmme: mythologische Untersuchungen. Hildesheim.

MarTIN, M. (1999 [1703]). “A description of the Western Isles of Scotland circa 1695”. En M. Martin y
D. Monro, A description of the Western Isles of Scotland circa 1695; A Late Voyage to St Kilda; A Description
of The Occidental i. e. Western Islands of Scotland, ed. de C. W. J. Withers, pp. 13-231. Edimburgo.

MarTinEz-Risco v AcUero, V. (1927). “Da mitoloxia popular galega: Os mouros encantados”. Nés, 43, pp.
10-15.

MarTINO Perez, D. (1995). Historia de gavilanes. Costumbres y folklore. Avila.
MaARTINS SARMENTO, F. (1998). Antiqua. Tradicbes e contos populares, ed. de A. Amaro. Guimaraes.

Mova-MaLeno, P. R. (2016). “Sacra Saxa: ‘Creencias y ritos en pefias sagradas’. Instituto de Estudios
Altoaragoneses - Gabinete de Antigliedades de la Real Academia de la Historia. Huesca, 25-27 de noviem-
bre de 2016". Complutum, 27 (2), pp. 436-447. <https://doi.org/10.5209/CMPL.54755>.

Mova-MaLeEno, P. R. (2017). “Majanos y difuntos: tumulos en la Hispania céltica desde una perspectiva de
larga duracién”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefas

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 75


https://doi.org/10.1785/0119980114
https://doi.org/10.5209/CMPL.54755

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016,
pp. 34-65. Huesca.

Mova-MaLENo, P. R. (2018). “Del Tio Honorio al Tio de la Vara: la estigmatizacién del Folklore como fuente
(pre)histérica a través del ‘catetismo’ mediatico”. En F. J. Moya Maleno y P. R. Moya-Maleno (eds.),
Pedro Echevarria Bravo. Mdusicas y etnomusicologia en La Mancha, pp. 345-404. Almedina. <https://doi.
org/10.30823/recm.0201896>.

Mova-MaLeno, P. R. (2019a). “Los celtiberos y la Hispania céltica a través de sus pervivencias”. Desperta
Ferro. Arqueologia e Historia, 24, pp. 62-65.

Mova-MaLENO, P. R. (2019b). “Etnoarqueologia para el estudio de la Segunda Edad del Hierro de la meseta
nororiental”. Boletin de la Asociacién de Amigos del Museo de Guadalajara, 10, pp. 401-423.

Mova-MaLeno, P. R. (2020). Paleoetnologia de la Hispania Celtica: Etnoarqueologia, Etnohistoria y Folklore.
2 vols. BAR Publishing. Oxford. <https://doi.org/10.30861/9781407316703>.

Mova-MaLEno, P. R. (e. p.). “Ethnoarchaeology, Ethnohistory and Folklore for the Celtic Iberia: a necessary
way”. En Actas del Congreso IMBEAC.

Pettazzoni, R. (1958). "Il metodo comparativo”. Numen, 6, pp. 1-14.

Prociuk, N. H. (2019). “Protection and Purity: Symbolic Functions of the Iron Age Saunas of the Iberian Northwest”.
Cambridge Archaeological Journal, 29 (1), pp. 125-140. <https://doi.org/10.1017/S0959774318000422>.

ReinacH, S. (1893). “Les monuments de pierre brute dans le langage et les croyances populaires”. Revue
Archéologique, serie 111, 21, pp. 195-226 y 329-367 (reed. en Cultes, mythes et religions, 11, Paris, 1913,
pp. 364-448).

Reniere, S. (2018). “Gallo-Roman whetstone building deposits. The cultural biography of the domestic
sphere in northern Gaul”. Journal of Anthropological Archaeology, 51, pp. 67-76.

Revnoso, C. (1991). “Presentacion”. En AA. VV., El surgimiento de la antropologia posmoderna. México.

Rios GonziLez, S. (2017). “Un nuevo espejismo historiografico: el termalismo castrefio prerromano”.
Nailos, 4, pp. 87-127.

Ruiz ZapaTERO, G. (2003). “Historiografia y ‘uso pUblico’ de los celtas en la Espafia franquista”. En M. Alvarez
y F. WuIff (coords.), Localizacién: antigliedad y franquismo (1936-1975), pp. 217-240. Malaga.

Ruiz ZapaTERO, G. (2006). “Prdlogo”. En A. Ibarra, De la arqueologia a la ensofiacion popular, pp. 9-18. Noia.

Sacazg, J. (1879). “Le culte des pierres dans le pays de Luchon”. Bulletin de la Société d’Anthropologie de
Paris, 20 de febrero de 1879, pp. 164-169.

SAN MarTiN DE BrAGA (1990). Obras completas de Martin de Braga, ed. de U. Dominguez del Val. Madrid.

SAncHEz-Cuenca, 1. (2012). Menga en el siglo xix. “"El mas bello y perfecto de los déimenes conocidos”.
Sevilla.

SesiLLot, P. (1882). Les traditions et superstitions de la Haute-Bretagne. Paris.

SesiLLoT, P. (1904). Le folklore de France. Paris.

76 . Pedro R. Moya-Maleno


https://doi.org/10.30823/recm.0201896
https://doi.org/10.30823/recm.0201896
https://doi.org/10.30861/9781407316703
https://doi.org/10.1017/S0959774318000422

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SeeiLLoT, P. (1902). Le culte des pierres en France. Paris.
Tagoapa, J. (1965). O culto das pedra no noroeste peninsular. Verin.

TaNGuy, B. (2001). “La pierre dans le paysage toponymique en Basse-Bretagne”. En J.-Y. Eveillard (ed.), La
pierre en Basse-Bretagne. Usages et représentations, pp. 5-26. Brest.

Tenrelro BermUDEZ, M. (2002). “Os mouros: notas sobre a permanencia do mito no folclore”. Anuario
Brigantino, 55, pp. 39-61.

TenrRelro BeErMUDEZ, M. (2007). “Sobre ciertos sacrificios fundacionales y de delimitacidon y sus paralelos
historicos y etnograficos”. Anuario Brigantino, 30, pp. 179-192,

THERIAULT, R., F. ST.-LAURENT, F. T. FREUND Yy J. S. DERR (2014). “Prevalence of Earthquake Lights Associated with Rift
Environments”. Seismological Research Letters, 85 (1), pp. 159-178. <https://doi.org/10.1785/0220130059>.

Toporov, T. (2013 [1989]). Nosotros y los otros. Madrid.

Tome MarTin, P., y F. J. FERRANDIZ MARTIN (2018). “Mudar de nombre”. Revista de Dialectologia y Tradiciones
Populares, wxxi (2), pp. 287-294. <https://doi.org/10.3989/rdtp.2018.02.001>.

Tomé MARTIN, P., y F. J. FERRANDIZ MARTIN (2019). “Un mundo de disparidades”. Disparidades. Revista de An-
tropologia, 74 (1), pp. 1-5. <https://doi.org/10.3989/dra.2019.01.001>.

Torres-MarTiNEZ, J. F. (2011). El Cantabrico en la Edad del Hierro. Madrid.

VAwvasor, J. V. (1689). Die Ehre dess Hertzogthums Crain: das ist, Wahre, grindliche, und recht eigendliche
Belegen- und Beschaffenheit dieses R6misch-Keyserlichen herrlichen Erblandes. Ljubljana.

WiLLiamson, T. (1986). “"Dowsing explained”. Nature, 320, p. 569. <https://doi.org/10.1038/320569b0>.

FUENTES E HISTORIOGRAFIA DESDE LA PALEOETNOLOGIA ‘ 77


https://doi.org/10.1785/0220130059
https://doi.org/10.3989/rdtp.2018.02.001
https://doi.org/10.3989/dra.2019.01.001
https://doi.org/10.1038/320569b0




ONSIDERACIONES SOBRE LA REUTILIZACION DE MONUMENTOS
DE LA PREHISTORIA Y LA PROTOHISTORIA HISPANICAS

EN EPOCA ROMANA A LA LUZ DE LA TEORIA DE LA AGENCIA
EJEMPLIFICADA EN ALGUNOS CASOS

Thomas G. Schattner*

El presente articulo tiene como objetivo analizar la reutilizacion de monumentos prehistdricos y protohistoéricos
en época romana desde el punto de vista de la teoria de la agencia. Como resultado de este enfoque surgen
tres puntos de vista alrededor de los cuales se pueden agrupar los ejemplos expuestos: a, reutilizacién como
continuacién de costumbres; b, reutilizacion como posible reinterpretacion, y c, reutilizacion como rechazo
o denegacion. En la mayoria de los casos del grupo a se observa el mantenimiento de una continuidad de
habitos y costumbres en los correspondientes lugares tradicionales conocidos. Aparentemente, en este
ambito dominan los aspectos practicos. En el grupo b aparece de forma ocasional una preferencia por
la reutilizacion de cuevas y abrigos. Entre los monumentos moviles, como los verracos o las estatuas de
guerreros, por regla general la reutilizacion tiende al uso como monumento funerario, lo que significa una
revaloracion desde su esfera publica original a la privada. En el grupo ¢, bajo ciertos condicionantes, no se
observan signos de rechazo o denegacion de monumentos protohistdricos.

Reutilizacién de monumentos prehistéricos y protohistéricos en época romana. Teoria de la agencia.

This paper discusses the question of the Roman reuse of prehistoric and protohistoric monuments from the
point of view of agency theory. It results in an examination according to three points of view: a. Reuse as a
continuation of customs, b. Reuse as possible reinterpretation, c. Reuse as rejection or refusal. In the majority of
cases in group a, we observe the maintenance of a continuity of habits and customs in the traditional and known
places. Thus, practical aspects seem to dominate in this area. In group b there is an occasional preference for
the reuse of caves and shelters. Among mobile monuments such as verracos or warrior statues, reuse tends
to be used as a funerary monument. This means a revalorization from its original public to a private sphere. In
group ¢, under certain conditions, there are no signs of rejection or denial of protohistoric monuments.

Roman reuse of prehistoric and protohistoric monuments. Agency theory.

* Instituto Arqueoldgico Aleman de Madrid. Calle Serrano, 159. 28002 Madrid. Thomas.Schattner@dainst.de

[inorce qd »


mailto:Thomas.Schattner%40dainst.de?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Introduccion

La reutilizacién de objetos antiguos, spolia, en épocas mas recientes ha venido siendo desde algun tiempo
un tema de discusidén e investigacién en el campo de las ciencias de la Antigliedad. Especialmente, con el
trabajo fundamental de Friedrich Wilhelm Deichmann y Arnold Esch de los afios setenta, se ha planteado
una cuestidon que se ha seguido y ampliado continuamente desde entonces,' al abrir de este modo un
nuevo campo de investigacion que, entretanto, ha logrado ocupar un lugar destacado en la investigacion
de la Antigliedad clasica, discusion internacional establecida firmemente desde los estudios de Dale
Kinney, Lucilla de Lachenal (1995) y muchos otros autores.?

El término spolia en si es mucho mas antiguo. En su significado moderno y actual ya lo encontramos en los
discursos eruditos del siglo xvi, por ejemplo, en Giorgio Vasari y Francesco Albertini. Fue acufiado en esa
época y no concuerda con el antiguo spolium (botin) como es bien sabido, ya que significa principalmente
la reutilizacion de piezas mas antiguas en la Antigliedad clasica, especialmente piezas arquitectdnicas y
relieves. Sin embargo, no se ha logrado una uniformidad en el uso moderno del término, por lo que cada
estudio debe posicionarse nuevamente, cada autor tiene que redefinir su propio punto de vista en el
espectro de opiniones.?

Los spolia arquitectonicos, en particular, siempre han recibido una atencion especial en las publicaciones.
Debido a su gran visibilidad tienen un mayor impacto. A modo de ejemplo, bastan las referencias al arco
de Constantino, que es sin duda el monumento mas destacado y conocido, al templo de Apolo Sosiano
en Roma, a la capilla palatina de Carlomagno en Aquisgran o, de un modo mas general, a la arquitectura
islamica en su conjunto, que en su fase inicial utilizd exclusivamente spolia como material de construccion.
Estos ejemplos ilustran la amplia gama de usos de spolia en el contexto arquitecténico. En efecto, la
reutilizacidon de los materiales de construccion es un fenémeno universal. Disponible y a menudo de facil
acceso, spolia pueden utilizarse de manera puramente constructiva y practica, decorativa o, en el nuevo
contexto, tan artisticamente integrada en una red de referencias histéricas, politicas, culturales y estéticas
que se hacen visibles las lineas de conexion entre ellas, que parecen deliberadamente programaticas
y que son frecuentemente utilizadas en un sentido legitimante para el constructor. Los polos opuestos en

1 Deichmann (1975); Esch (1969: 1-64). Deseo mostrar mi agradecimiento a M. Blech (Bad Krozingen), H. Gimeno
Pascual (Alcald de Henares) y C. Steinmetz (Madrid) por sus consejos e indicaciones; ademas, a C. Fernandez Ochoa,
M. Zarzalejos Prieto (Madrid) y S. Celestino Pérez (Mérida) por sus permisos de reproduccion para las figuras 1y 2. A
mi amigo Martin Almagro-Gorbea le agradezco la revisidon del texto en espafiol.

2 De Lachenal (1995). Dale Kinney, en particular, ha tratado intensamente este tema, abordado posteriormente por
Brilliant y Kinney (2011).

3 El espectro ya queda manifiesto en las obras de Esch, que utiliza una definicidon mas amplia, y de Deichmann, que
tiene un concepto mas estrecho de spolia.

80 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

estos discursos son, por un lado, el uso puramente constructivo y, por otro, el uso programatico descrito.
Entre ellos se mueve la posible interpretacion de las construcciones, en las que intervienen componentes
reutilizados. No cabe duda de que cada edificio construido total o parcialmente a partir de spolia debe
ser examinado especificamente en cuanto a su clasificacion en este abanico de posibilidades descritas de
posibles interpretaciones y debe ser cuestionado en su posicion en esta escala de cualificaciones.

Mientras que el uso de spolia de la Antigliedad clasica durante la Edad Media y en el Renacimiento
en monumentos de alto rango ha atraido la investigacién durante mucho tiempo,* este panorama se
ha expandido en términos cronoldgicos y de contenido, ya que otras épocas, como la griega, también
estan siendo examinadas,® extendiéndose la problematica a edificios de menor calidad y rango. Dada la
amplitud del tema, no es de extrafiar que la cuestion también se haya extendido hasta la prehistoria, en
la que se viene debatiendo ampliamente desde los afios noventa. En este capitulo centro la atencidén sobre
algunos monumentos pre- o protohistéricos de la peninsula ibérica considerados desde la perspectiva de
la teoria de la agencia.

La teoria de la agencia aplicada a la arqueologia

El concepto de agencia (agency) es una construccion vaga y versatil que permite diferentes lecturas
y variaciones dentro de las ciencias sociales. En esencia, se refiere a la competencia de actuar, a la
capacidad de actuar y al poder de actuar. El centro de la cuestion es la relacion entre el individuo y
la sociedad, entre la estructura y la accidn, esto es la definicién de la relacién entre la restriccién social
y la autodeterminacion individual. Lo que las diferentes conceptualizaciones tedricas tienen en comun
es el intento de una integraciéon tedrica de teorias estructuralistas, por un lado, y teorias de accion y
de sujetos, por el otro. Las primeras ponen de manifiesto las funciones restrictivas de las estructuras
y sistemas que constrifien al ser humano y, por lo tanto, observan sus acciones predominantemente como
funcionalidades y limitaciones externas. El funcionalismo estructuralista, que hasta los afios sesenta
se consideraba el enfoque dominante, debe mencionarse en este contexto como el representante mas
destacado de esta tendencia. Una concentracion excesiva en los procesos estructurales de caracter
determinista en consonancia con cierta minusvaloracién de la concepciéon de un ser humano interactivo,
hizo que fuera objeto de criticas crecientes a partir de finales de los afnos sesenta. Como resultado de
estas criticas, las teorias que ponian de relieve el papel de la posibilidad de accién individual o de grupos
cada vez fueron tomadas mas en consideracidén y se hicieron cada vez mas visibles. Estas parten del

4 Una visidn de conjunto, por ejemplo, en Poeschke y Brandenburg (1996).
5 Por ejemplo, Dally (2009: 45-57).

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 381



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

poder y de la libertad de un individuo para ejercer una influencia reflexiva y al mismo tiempo activa
sobre su entorno, mas allad de las limitaciones e influencias sociales existentes. Al actor se le atribuye la
capacidad de actuar per se, aunque sus acciones no tengan por qué estar siempre dirigidas hacia cambios
sustanciales, sino que pueden mantenerse estrictamente en el ambito de lo personal.t

Pierre Bourdieu, socidlogo francés, es considerado un importante predecesor en el desarrollo de una
sintesis teorica. Este autor justifica la accidon humana con el concepto de habito. Segun Bourdieu, subyace
en la percepcidn humana y sus acciones el habito como sistema permanentemente efectivo de patrones
de percepcidn, pensamiento y accidon (especificos a partir de la clase social), basados en experiencias
incorporadas. Estos también estan influenciados por los recursos de los que dispone el actor, que Bourdieu
diferencia en cuatro tipos diferentes de capital y que influyen en el posicionamiento del espacio social. La
concepcion de Bourdieu se centra sobre todo en el significado del pasado y de los esquemas adquiridos
en él para las acciones presentes y futuras.’

Por esta causa y ante una expectativa inconsciente del futuro, los humanos reproducen estructuras y
tienden a preservar su clase social. En su argumentacion, Bourdieu no descarta un efecto cambiante de las
acciones sobre las estructuras, pero su concepcion no ofrece la posibilidad de analizarlas adecuadamente y
registrarlas empiricamente.® Asi, en la obra de Bourdieu, el concepto de agencia no estd muy desarrollado
y elaborado, pero contrariamente a la nocion dualista, concibe la estructura y la accidn humana como
elementos mutuamente constitutivos.®

En el presente caso, es la accidn del individuo la que pone en marcha la reutilizaciéon del monumento
prehistorico en época romana. Normalmente no sabemos de qué clase social procede, si es de origen
humilde o si proviene de la nobleza. Casi siempre permanece en el anonimato, su actividad solo puede
ser leida desde una mirada cercana al resultado de su accién. Esto puede manifestarse en el propio
objeto, por ejemplo, al inscribir una lapida o al colocar un determinado objeto en un contexto determinado.
Durante este proceso, sin embargo, se evidencian las limitaciones de su ambito de acciéon en el marco
social, politico o sacro del orden existente. Es el espectro entre las posibilidades tedricamente abiertas y
las decisiones concretas finalmente tomadas. Bajo ciertas circunstancias puede ser posible determinar la
actitud que interfiere en sus acciones en el ambito de las tradiciones o de instrucciones concretas. Esta
puede manifestarse como aceptacion, rechazo o indiferencia. A un nivel socialmente bajo, estos procesos

6 Sobre esta teoria, de forma general véanse Emirbayer y Mische (1998); Dobres y Robb (2000); Helfferich (2012);
Raitelhuber (2012).

7 Bourdieu (1977 y 1984).
8 Emirbayer y Mische (1998: 983 ss.).
9 Emirbayer y Mische (1998: 1003).

82 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

pueden hacerse visibles de esta manera de forma temprana y solo mas tarde expresarse en arte refinado
y en la escritura. En todo esto, el individuo es percibido como un ser imperfecto que puede ser poco
practico y no tiene que actuar de forma estrictamente racional. Asimismo, se admite, segun esta teoria,
que la relacion interactiva entre las estructuras en las que el individuo esta atrapado y las que él mismo
crea a través de sus acciones pueda estar marcada por inconsistencias, perturbaciones y malentendidos.
Sin embargo, el atractivo de este enfoque reside en el hecho de que ofrece una alternativa a los modelos
sistémicos en los que los actores individuales son considerados criaturas que lo saben todo y que actlan
de forma perfectamente racional, pero que, en ultima instancia, carecen de pensamiento propio, ya que
parecen seres casi teledirigidos. El analisis cientifico —sobre todo cuando expone la materia en el curso
de su desarrollo histérico— suele describir un monumento tras otro, de modo que se produce la impresion
de que estos pasan a tener vida propia. Al modelo del Gran Hombre (big man), que lo decide todo por si
mismo y que, por lo tanto, es también el Gnico factor decisivo en el curso de la historia, se le yuxtapone
en la teoria de la agencia la figura del participante anénimo, que funciona como un pequefio engranaje
en un gran todo. De este modo, la visidn se aleja de los desarrollos lineales y de las categorias generales
y pasa a los pequefios pasos en los procesos de toma de decisiones, que por supuesto dependen de los
respectivos conocimientos culturales del individuo, que a su vez dependen del espacio y de su tiempo.®
Asi, la observacion de pequefios errores —como las faltas de ortografia en las inscripciones— puede llevar
a un mayor grado de comprensién, que permite un entendimiento mas profundo, como en el ejemplo de la
Cueva Negra de Fortuna, que se describe mas adelante, en el que la ortografia incorrecta de algunos tituli
picti se interpreta como un indicio de la pervivencia de la lengua ibera que, por tanto, todavia se conoceria
en el siglo 1 d. C. en la regidn de la Murcia actual y que probablemente debia hablarse en ese momento.

En lo que respecta especialmente a los monumentos prehistdricos, que a menudo conservados en paisajes
aislados, el tipo de reutilizacién —por lo general mediante la implantacién de simples tumbas romanas—,
apunta a personas sencillas que tenian la Unica intencidn de preservar su limitada comprension de la
tradicion utilizando el monumento prehistérico como lugar de enterramiento, independientemente de las
posibles conclusiones que de él pudieran sacar los arquedlogos algun dia.

Reutilizacién de monumentos pre- y protohistoricos

A diferencia de la arqueologia clasica, en el ambito de la prehistoria de la peninsula ibérica, que es el
centro de atencidn en el presente capitulo, la cuestidn planteada no es tanto la construccidon de edificios
a partir de spolia, es decir, la reutilizacion de piezas y componentes en un nuevo contexto arquitectonico.

10 Martin (2005); Pauketat y Alt (2005).

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 383



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Mas bien es la reutilizacidn en épocas mas recientes!! de instalaciones, como por ejemplo las tumbas
megaliticas, o la reutilizacién de artefactos, como estelas o estatuas, al realizar posteriormente
inscripciones o colocarlas en un nuevo contexto. En todo caso, la ubicacidn original de estos objetos sigue
siendo desconocida en la gran mayoria de los casos.

Como en otras regiones de Europa, el debate en torno a este problema en la prehistoria se centra
principalmente en la reutilizacion de tumbas megaliticas como lugares de enterramiento en épocas
posteriores.’? Ademas, existe toda una serie de estudios dedicados a la reutilizacion de monumentos de
piedra o de santuarios, especialmente en época romana.*?

Los colegas sevillanos Leonardo Garcia Sanjuan, Pablo Garrido y Fernando Lozano han recopilado en un
importante ensayo, por primera vez, ejemplos de reutilizacién de yacimientos prehistdricos de Andalucia,
es decir, de tumbas, sepulturas o santuarios y estelas a través de intervenciones posteriores, en su
mayoria de época romana. En su estudio, distinguen tres tipos de reutilizaciones:** 1) superposicién
total o parcial de una tumba prehistorica por la proximidad espacial a una necroépolis romana,®> 2) uso
de tumbas prehistoricas sobre la base de hallazgos aislados de épocas posteriores, 3) reutilizacién de
santuarios rurales o estelas prehistoricas en épocas posteriores.

El enfoque de estos autores se caracteriza por el hecho de que surge de los propios monumentos. Estos
estan ordenados tipoldégicamente segun el criterio de funcionalidad en su reutilizacién. Sin embargo,
hay otros dos criterios por ellos igualmente utilizados tipolégicamente: la estabilidad topografica y la
movilidad, es decir, la transportabilidad del monumento. Aunque los dos criterios son de naturaleza
opuesta, aparecen, sin embargo, mezclados en la tipologia descrita anteriormente. Por eso y debido al
enfoque teodrico diferente presentado aqui, esa tipologia debe desglosarse y los monumentos en cuestion
deben organizarse de manera diferente segun el esquema expuesto a continuacién.

De este modo, surgen tres formas de reutilizacién de monumentos prehistéricos en la peninsula ibérica,
en el contexto de las explicaciones tedricas descritas anteriormente. Son de caracter general, por lo que
—en teoria— pueden aplicarse igualmente a otras disciplinas arqueoldgicas, como la Antigliedad clasica,®

11 La época cristiana no se ha tenido en cuenta en esta contribucidn.

12 Holtorf (1997 y 1998); Hingley (1999); Bradley (2002); O'Brien (2002); Crewe (2012); Fontijn (2015); Kurasinski,
Purowski y Skéra (2015). Un breve resumen de la correspondiente situacién en Europa central, en Garcia Sanjuan,
Garrido Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 120 ss.).

13 Petts (2002); Hutton (2011); Williams (1998).

14 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 110).

15 Garcia Sanjudn, Garrido Gonzélez y Lozano Gémez (2007: 111, tab. 1).
16 Frey (2016: 5-7).

84 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

tal como se discute a continuacion a partir de algunos monumentos tomados de forma mas o menos
aleatoria de la bibliografia relevante: a, reutilizacion como continuacion de costumbres; b, reutilizacion
como posible reinterpretacion, y c, reutilizacion como rechazo o denegacién. El presente ensayo se ha
estructurado de acuerdo con este esquema, al que se ha subordinado, en lineas generales, la tipologia
arriba mencionada de Garcia Sanjuan, Garrido y Lozano.

a) Reutilizaciéon como continuacién de costumbres

e Superposicion total o parcial de una tumba prehistérica por la proximidad espacial
a una necropolis romana

El yacimiento de El Gandul (Alcald de Guadaira, Sevilla) es un buen ejemplo de este grupo. Su necroépolis
se ha utilizado durante mas de tres milenios. Durante este periodo,!” la necrdpolis fue siempre reconocible
como tal para las épocas posteriores, aunque el escaso nimero de enterramientos posteriores presupone
que solo era utilizada esporadicamente. El Gandul se caracteriza por la existencia de monumentos de tres
épocas: un tholos de la Edad del Cobre, que aparentemente fue reutilizado en la Edad del Bronce, tumbas
de la Edad del Hierro y un columbario romano a unos 80 metros con mas tumbas.!® La proximidad espacial
ha llevado a deducir una destacada conexion programatica entre estos restos funerarios,'® que, dada la
amplitud cronoldgica, representaria en todos los casos una referencia al pasado. Sin embargo, el caracter
de esa supuesta referencia queda incierto y no se aclara. Desde luego, la percepcion programatica podria
referirse de forma general a la antigiedad del monumento prehistérico, lo que supondria un enfoque
historicista, pero también podria referirse a una época determinada, como a la Edad del Cobre o a la
Edad del Bronce o a la temprana Edad del Hierro. Pero ello presupondria, tedricamente, que en la época
romana se habria podido distinguir una época de la otra segun los hallazgos.

Por el contrario, en el presente articulo se concibe que la referencia al pasado es, en primer lugar,
puramente practica, en el sentido de que se sigue utilizando un lugar de enterramiento ya existente y mas
antiguo, en el que los muertos son enterrados donde los antepasados han sido enterrados anteriormente.?°
De no ser por los hallazgos dseos, que harian que el lugar se reconociera como un cementerio funerario

17 Lorrio Alvarado y Montero Ruiz (2004: 113) han observado una disminucion significativa en los enterramientos
en tumbas megaliticas a partir de la Edad del Bronce tardio, cuando cambia el rito funerario (cremacion, entierro
individual).

18 Pellicer Cataldn y Hurtado Pérez (1987); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gomez (2007: 112).
19 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 111 ss.).

20 Segun Espejo Muriel (2000: 217), al enterrar alli a sus muertos, las necrdpolis pre- y protohistoéricas continuaron
siendo utilizadas en época romana; véase también Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gomez (2007: 122).

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 85



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

para las generaciones posteriores, habria que presuponer una memoria local que habria permanecido
durante siglos y milenios transmitida durante generaciones en una poblacién que no se habia movido
del sitio.?! En todo caso, esa memoria se referiria en Ultima instancia siempre a la ruina fisica y visible
de la tumba prehistoérica. Esta presuncion puede no parecer tan descabellada si se considera el uso
generalizado de este tipo de reutilizaciones conforme se expone en las siguientes descripciones. Después,
a lo largo del tiempo, esta memoria se consolidaria hasta convertirse en un conocimiento sélido, que, al
parecer, era divulgado en todas partes como caracteristica de las tumbas prehistdricas, muchas veces
megaliticas.

En El Gandul, el caracter de la reutilizacion viene determinado por dos factores: la proximidad espacial y
su designacion como lugar de enterramiento, que sigue siendo el mismo en todos los periodos descritos.
Estos criterios son, en primer lugar, topograficos y después sustancialmente de contenido funerario.
Permanecerian inalterados y conservarian estas caracteristicas durante miles de afios. No se deja
entrever una dindmica que pudiera definir de forma detallada la relacion de las tumbas entre ellas durante
las épocas pertinentes. De hecho, no hay en absoluto relacién entre los monumentos de las diferentes
épocas. En este sentido, desde nuestro enfoque de la agencia, solo parece posible como conclusion una
solucién practica. La proximidad espacial no es otra cosa que la adhesién a lo largo de milenios a un lugar
de enterramiento que ha existido desde tiempos inmemoriales.

Esto se aplica igualmente al ejemplo del dolmen de El Término.?? En este lugar, en época romana, se
instalaron dos sitios de combustidon de cadaveres, aparentemente ustrina, en la misma camara funeraria.
Dado que estos son de naturaleza publica,?* no se establece ninguna relacidén particular con ninguno de
los muertos, cuyas tumbas, ubicacion y apariencia permanecen desconocidas. Ademas, las tumbas en un
contexto arqueoldgico romano generalmente son enterramientos individuales y se caracterizan por ello
y, por lo general, por alguna sefalizacion en la superficie del terreno, como pueden ser, en una variante
lujosa, la estela funeraria o el altar funerario junto con una posible inscripcién. Sin embargo, si se quiere
establecer una relacidn entre la tumba posterior y la anterior, en tal caso se esperaria una referencia
concreta, es decir, personal.

Tales referencias son bien conocidas en la Antigliedad clasica, caracterizandose por el manejo cuidadoso
de los hallazgos de edad mas antigua. Segun informa Tucidides (1, 8, 1; m, 104, 1-3), en la catarsis de
Delos en los siglos vi y v a. C. las tumbas existentes en la isla se trasladaron y se volvieron a enterrar en

21 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gomez (2007: 122).
22 Rodriguez Hidalgo (2001); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzdlez y Lozano Gémez (2007: 112, tab. 1).
23 Bechert (1980).

86 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

la vecina isla de Rheineia,?* porque en Delos se prohibieron todos los nacimientos, muertes y entierros.
En el presente caso de El Término, la instalacidon de ustrina no significa un manejo cuidadoso de la cAmara
funeraria mas antigua, sino la aceptacion de su destruccion.

En el caso de la necrdpolis de Pago de San Ambrosio (Alanis, Sevilla), el area de la necrdpolis romana,
de la cual se conocen unos 1500 m?, se superpone parcialmente a una tumba prehistérica cuya camara
habia sido destruida por trabajos de construccidn recientes.?*> Dos tumbas romanas se encuentran en el
area de la cdmara funeraria, las demas estan a su alrededor. Su posicion es siempre noroeste-sureste vy,
por lo tanto, se adapta a las curvas de nivel de la colina.?® Los planos publicados no permiten deducir una
orientacidn concreta y expresa de las tumbas romanas de la cima de la colina hacia la cdmara funeraria
calcolitica, aunque los excavadores suponen que la tumba prehistdrica ya habia sido saqueada en la
época romana o que fue saqueada en ese periodo. De este modo, en el primer caso, si existiera una
relacion programatica, las tumbas romanas se habrian referido a una tumba ya saqueada. En el segundo
caso, surge una dificultad argumentativa porque tendria que justificarse por qué la tumba megalitica
fue saqueada primero para después pasar a tener la suficiente importancia como para determinar la
orientacién de las tumbas posteriores destinadas a rendirle veneracion.

Otros ejemplos de El Jadramil, ermita del Almendral, Alcolea del Rio (Canama) y Antequera son necrépolis
romanas ubicadas en el area de enterramientos prehistoricos.?” En época romana, estas viejas estructuras
probablemente se percibirian como antiguas tumbas a juzgar por sus restos 6seos. Sin embargo, su
antigtiedad claramente no supuso una utilizacién honorable o respetuosa, sino que, por el contrario, se
observa indiferencia y posiblemente incluso saqueo y destruccién.?® En el caso de Antequera, el area
alrededor del dolmen Viera, de la cueva de Menga y del tholos de El Romeral simplemente era un area que
ha servido como lugar de enterramiento desde la Edad del Cobre hasta época romana, durante la Edad
Media y en el periodo isldmico hasta nuestros dias. Por lo tanto, es el cementerio local del asentamiento,

24 El caso representa, de forma indirecta, la primera evidencia de excavaciones arqueoldgicas en la antigua Grecia.
Estas tumbas fueron, en efecto, encontradas y excavadas por arquedlogos franceses; véase Dugas (1952); Long (1958).

25 Guerrero Misa (1986); Larrey Hoyuelos y Jiménez Barrientos (1990); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano
Goémez (2007: 112).

26 La opinion de Guerrero Misa (1986: 343 y fig. 1) segun la cual las tumbas estarian orientadas en direccion este-
oeste, mientras que las dos tumbas 4 y 5, por el contrario, tendrian una orientacién noroeste-sureste, no se puede
verificar en el plano, pues este muestra que las tumbas se han colocado conforme a las curvas de nivel.

27 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Goémez (2007: 112 ss.).

28 Una declaracién negativa similar se ha obtenido de un estudio comparable de la reutilizacion de cuevas
prehistoéricas en la época romana en Somerset, Inglaterra; véase Branigan y Dearne (1992). Una opinién contraria
defiende Bradley (2002: 116-119) sobre el uso dado en época romana a la cueva prehistérica de la Griega (Pedraza,
Segovia), como santuario. Véase sobre esta cuestion lo que se expone mas adelante.

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 87



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

que no se ha reubicado durante milenios, pues se mantuvo en su lugar. El elemento continuador es
el mantenimiento del paraje como lugar de enterramiento y necrdépolis sin que exista preferencia
particular por enterrarse dentro o encima de las tumbas prehistéricas, como se ha querido observar.?®
Esa presunciéon solo podria aplicarse a la ubicacién de las tumbas romanas en el mismo monticulo con
restos prehistdricos, pues no se evidencian las supuestas referencias programaticas y de contenido. No
obstante, se han querido reconocer referencias programaticas a un culto a los antepasados considerado
prerromano en vista del ambiente prehistérico en el que nos encontramos y, en un segundo paso, algunos
autores incluso han llegado a derivar en ese supuesto culto a los antepasados una actitud de resistencia
contra los conquistadores romanos.3°

¢ Uso de tumbas prehistoricas documentado por hallazgos aislados de épocas posteriores

En la mayoria de estos casos se trata de monedas aisladas, fragmentos de cerdamica o tejas aparecidas
durante la excavacién de tumbas prehistdricas.3' Estos materiales suelen ser romanos, como, por ejemplo,
en el cerro de las Aguilillas (Ardales, Campillo, Mélaga),3? pero también visigodos y medievales. Los hallazgos
romanos, debido a su composicién especifica, ocasionalmente dejan entrever su caracter de ajuares
funerarios, como es el caso en la necrdpolis de la Edad del Cobre de Los Millares (Almeria),** por lo que
cabe suponer la existencia de la correspondiente tumba que se ha perdido. Una tumba romana intacta sin
ajuar funerario se encontré en la entrada del dolmen de Navalcan (Toledo).3* En el timulo de La Encantada,
ademas de terra sigillata y lucernas de volutas se hallé un ungientario y un brazalete de pasta de vidrio,3®
como asimismo hallazgos visigodos, como un arete de latén en el Llano de los Bafnos de Alicin 3 (Villanueva
de las Torres), que podrian indicar un contexto funerario3® y como los huesos, vidrio, ceramica y una fibula
hallados en el area del dolmen de la Tapada de Matos en Portugal, situado cerca de una villa romana tardia.?”

29 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Goémez (2007: 114).
30 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 122 ss.).

31 Por ejemplo, en tumbas de la Edad del Bronce del suroeste hispano, véase Lorrio Alvarado y Montero Ruiz (2004:
105); sobre hallazgos comparables en cuevas o tumbas en Inglaterra, que a menudo parecen pobres, véase Hutton
(2011), quien ocasionalmente sospecha cautelosamente que se trata de depdsitos.

32 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gomez (2007: 115).
33 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Goémez (2007: 115).
34 Bueno Ramirez et alii (1999: 43); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 117).

35 Lorrio Alvarado y Montero Ruiz (2004: 106, fig. 4 nr. 1-8); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gémez
(2007: 115).

36 Lorrio Alvarado y Montero Ruiz (2004: 106 fig. 4 nr. 9); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Goémez (2007:
115).

37 Oliveira (1998: 488); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gomez (2007: 117).

838 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Hallazgos comparables se conocen en Porto Aivado, dolmen Castelhanas en Portugal,?® granja del Torifiuelo
en Extremadura®® y en otros yacimientos.*®

Especial es el caso de Las Pefias de los Gitanos (Montefrio, Granada),* donde, junto a una tumba
megalitica pero fuera de ella, se encontraron una serie de objetos romanos de cobre y bronce, entre los
que destaca un amuleto falico, asi como restos de un tintinabulum y fragmentos de un cubo de metal.
Las siete monedas fechan este hallazgo a comienzos del siglo v d. C., que debe considerarse, dadas
sus circunstancias, como un depdsito, es decir, como un tesorillo, opinidon que apoya en la concentrada
distribucién de los hallazgos en solo 1,5 m? de una tierra fuertemente mezclada con cenizas. Aunque
los excavadores se extranaban del bajo valor del depdsito, pues lo consideraron pobre, Garcia Sanjuan,
Garrido y Lozano no dudan de que se trata de restos de un ritual realizado en el lugar, como indican el
tintinabulum, el balde y el amuleto, interpretacion que no puede descartarse, especialmente porque no
hay interpretaciones alternativas, a menos que todo se atribuya a una coincidencia fortuita. Sin embargo,
no queda clara la conexidn entre el tesorillo y la tumba megalitica, pues solo existe la permanencia y la
continuidad en el lugar. Por lo tanto, la cuestidon sigue siendo hasta qué punto el contenido de la tumba
mas antigua fue decisivo para la deposicidén. Puede haberse entendido como el lugar apropiado para un
posible ritual y el consecuente depdsito, ya que, tal vez, el lugar estuviera envuelto en leyendas y mitos.
Si este fuera el caso, entonces el hallazgo perteneceria al grupo A de reutilizacion, descrito anteriormente
de continuidad de costumbres.

e Reutilizacion de santuarios rurales o estelas prehistdricas en épocas posteriores

Bajo este tipo, Garcia Sanjuan, Garrido y Lozano han combinado dos monumentos de género distinto,
cuevas y estelas.*? La razén para ello no esta clara, porque las cuevas son puntos topograficamente fijos
en el paisaje y, por lo tanto, pertenecen (como subdivision) al mismo grupo que las tumbas megaliticas,
especialmente porque el tipo de reutilizacién en época posterior por tumbas romanas es idéntico. Véase
para ello el ejemplo en la cueva del Piruétano (Los Barrios, Cadiz), cuyas figuras pintadas de rojo en las
paredes datan de la Edad del Bronce cuando las tumbas antropomorfas talladas en la roca frente a ellas,
es decir, al exterior de la cueva, pertenecen a los tiempos cristianos iniciales como indican los graffiti y

38 Oliveira (1998: 488); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 117).
39 Carrasco Martin (2000: 301); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gdmez (2007: 117).

40 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzélez y Lozano Goémez (2007: 117) con referencia a Lorrio Alvarado y Montero Ruiz
(2004), quienes exponen los ejemplos.

41 Ferrer Palma y Rodriguez Oliva (1978); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 115-117, 123).
42 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gomez (2007: 118, tab. 3).

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 389



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

garabatos.** Hallazgos similares se han producido en la cueva de Atlanterra (Tarifa), la cueva El Obispo
(Los Barrios) o en cuevas de la provincia de Murcia.** Al igual que en los casos de tipo 1, descritos arriba,
no hay conexion entre las cuevas prehistoricas y las tumbas romanas o paleocristianas. En el caso de
deteccién de enterramientos prehistéricos junto a las cuevas, que se tendrian que constatar por hallazgos
0seos, entonces habria continuidad en el uso del lugar.

Los casos a tratar con mas detalle son cuevas como la cueva de la Griega (Pedraza, Segovia) o la cueva
Negra (Fortuna, Murcia).*>* Ambas se caracterizan por inscripciones latinas escritas en las paredes, en la
cueva de la Griega, mas de cien en total, entre las que hay dedicadas a deidades como Deva y Nemedus,*®
pero, aunque las inscripciones latinas se encuentren en general préoximas a los grabados paleoliticos, en
principio no se puede establecer ninguna relacion especifica mas allda de la constatacién del fendmeno.
Bajo el nombre de Cueva Negra se agrupan varios abrigos en los que se origina un manantial, cuyas aguas
fueron encauzadas en época romana Yy utilizadas por ser salutiferas. Posiblemente, también se usarian
en la época punica* o por los habitantes de dos asentamientos ibéricos cercanos, Castillejo de los Bafios
y Castillico de las Pefias. Ademas, algunos hallazgos de silex indican la presencia y el posible uso por el
hombre en la Edad de Piedra.

La lixiviacién del fondo del abrigo se sitla hoy unos 2 metros mas bajo que en la antigliedad, por lo
que no hay restos arqueoldgicos, pero el hallazgo mas interesante son los tituli picti latinos. Entre ellos
se encuentran los versos mas antiguos de la Eneida de Virgilio conocidos en Hispania. Ocasionales
formulaciones peculiares, incluso erréneas, se han interpretado como prueba de la continuidad de la
lengua ibérica en época imperial romana, que se habria hablado hasta este momento en la region.*®
Respecto al tema tratado en este capitulo, la reutilizacién en época romana es similar a la observada en
las tumbas megaliticas y en otras cuevas, es decir, se trata de referencias puntuales al pasado que indican
una continuidad de costumbres, en este caso por la permanencia del uso de las aguas curativas. Para
otros destinos imaginables de la cueva que pudieran haber perdurado en el tiempo, faltan testimonios
arqueoldgicos, como también para las épocas intermedias.

43 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 118).

44 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gdmez (2007: 118).

45 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 118).

46 Mayer i Olivé y Abasolo Alvarez (1997 y 2011); Fernandez Nieto (2003); Alfayé Villa (2014).
47  Stylow (1993).

48 Gonzalez Blanco y Matilla Séiquer (2003).

90 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

b) Reutilizacion como posible reinterpretacion

Por ser monumentos moviles, las estelas deben ocupar su propio lugar en la tipologia mencionada de
Garcia Sanjuan, Garrido y Lozano.

En este apartado, primero tratamos aquellas piezas cuyo segundo uso puede incluir una reinterpretacién
de su contenido. Sin embargo, no se pueden obtener datos fiables, ya que no se conocen estelas in situ
ni su contexto original. Si hubiera indicios de que el primer y el segundo uso tuvieron idéntica funcién, las
estelas pertenecerian al grupo A descrito anteriormente: reutilizacion como continuacion de costumbres.

La estela mas conocida en este contexto es la de Chillén (Ciudad Real),*® que pertenece al conjunto de
estelas de guerrero tantas veces discutidas, que se datan a finales de la Edad del Bronce o inicios de la
Edad del Hierro (fig. 1).°° Ademas de la figura de la Edad del Hierro de un hombre con espada, circulos

PR_QCVL
STOJO
g_glf XM

ST TL

Estela de SW Epigrafe romano

0 30 cm
—— —

Fig. 1. Estela de Chillén, en Ciudad Real. Segun Fernandez Ochoa y Zarzalejos Prieto (1994: 267).

49 Fernandez Ochoa y Zarzalejos Prieto (1994).

50 Por ultimo, Diaz-Guardamino (2019); Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 119, fig. 3), con
la bibliografia anterior.

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 91



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

concéntricos (éescudo?), lanza y peine, ofrece una inscripcion en latin, que se caracteriza por la forma
mixta de los nombres que aparecen, pues el nombre del hijo es claramente latino o romano, Proculus,
pero su padre Toutonus (todavia) lleva uno indigena. El cincelador romano, al grabar la inscripcion, tuvo
en cuenta las figuras que ofrece la estela y coloco las letras con cuidado para evitar superposiciones,
hasta el punto de que la lanza grabada la ha reutilizado para la raya oblicua de la segunda letra u del
nombre de Proculus y lo mismo ocurre debajo en la n de Totonus, de modo que los biseles se fusionan
entre si. Ademas, el grabador ha dispuesto la secuencia de letras del nombre Proculus entre lar y la o de
modo que las piernas del guerrero quepan en el espacio y permanezcan visibles.

La datacién epigrafica apunta a mediados del siglo 1 d. C.5 No solo la inscripcidn, sino también el hallazgo
de otras dos estelas funerarias romanas en el mismo lugar indican el destino funerario de la estela de
Chillén. Pero desconocemos si este fue su destino original,®? ya que se han barajado otras funciones para
estas estelas, como ser monumentos conmemorativos de batallas®®* o marcas de limites territoriales.>*
Sin embargo, la tendencia general es considerar estas estelas principalmente como monumentos
funerarios.®®> Segun estas consideraciones, se buscod que la representacion figurada quedara dispuesta
como en las estelas romanas funerarias normales con figuras.*® De hecho, se logré este propdsito para
la representacion, ya que el hombre esta claramente identificado por sus armas como un guerrero que
se puede comparar con las estelas funerarias de Burgos y Clunia, que muestran igualmente guerreros,
aunque en estos casos sean jinetes armados.®” Por lo que parece, la representacion, un tanto esquematica
y arcaica, no suponia ninguna perturbacidon para el observador romano.

En menor medida, el mismo propdsito logra la estela de Ibahernando, aunque carezca de representacion
humana (fig. 2).°® La relacidon entre la imagen mas antigua y el texto mas reciente se establece por
superposicion. Ademas, en esta estela el grabador no tuvo la misma consideraciéon para la imagen

51 Fernandez Ochoa y Zarzalejos Prieto (1994: 268).

52 Discusidn con las opiniones vigentes en la investigacion en Fernandez Ochoa y Zarzalejos Prieto (1994: 269).
53 Rodriguez Hidalgo (1983).

54 Ruiz-Galvez y Galan (1991).

55 Celestino Pérez (2001: 278-287), quien, sin embargo, extrae metdédicamente sus conclusiones a partir de
contextos de uso secundario (Celestino Pérez, 2001: 279).

56 Opinién diferente en Fernandez Ochoa y Zarzalejos Prieto (1994: 269) y Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y
Lozano Gémez (2007: 120), quienes interpretan el hecho como un gesto de respeto a la imagen tradicional, lo que
es posible, aunque tendria que ser un respeto instintivo. También significa reverencia por la imagen representada en
estilo arcaico (¢creencias?, éideas politicas?). Resulta dificil comprender las circunstancias después de tantos siglos,
especialmente porque falta informacién de las etapas intermedias.

57 Garcia y Bellido (1949); Abasolo Alvarez (1977); Marco Simén (1978); Schliiter (1998).

58 Celestino Pérez (2001: 342, n.° 16); Esteban Ortega y Salas Martin (2003: 81 s. n.° 77); Garcia Sanjuan, Garrido
Gonzalez y Lozano Gémez (2007: 120).

92 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 2. Estela de Ibahernando, en
Caceres. Segun Celestino Pérez
(2001: 342, n.° 16).

antigua, ya que la escritura pasa por encima, lo que, sin embargo, no molesta al observador, sino que,
al combinar imagen y escritura, se logra un impacto visual casi dramatico, pues da la impresién de un
texto tachado. También esta estela se encontrd junto con otras estelas funerarias, lo que comprueba su
uso funerario, como confirma su inscripcion. El grabador ha cometido errores ortograficos que se explican
por su posible procedencia indigena, ya que también la persona muerta aludida llevaba un nombre
indigena (Alluguius). La suposicion de que la anulacién de la imagen en la reutilizacidon se debe interpretar
programaticamente como argumento a favor de una resistencia ideoldgica®® no parece la interpretacion
mas exacta, especialmente porque no toda reutilizacién de material antiguo por individuos o personas
particulares supone un rechazo y, en consecuencia, una resistencia politica, ya que, evidentemente, si el
publico romano hubiera sentido la obra de este modo, la estela habria sido destruida.

Las dos estelas son los ejemplos mas conocidos y posiblemente las Unicas en el contexto de la reutilizacion
de estelas pre- o protohistoricas en Hispania. Son casos aislados, que de ninguna manera reflejan la actitud
general hacia monumentos mas antiguos. Habitualmente, al encontrarse material mas antiguo, la actitud de

59 Garcia Sanjuan, Garrido Gonzalez y Lozano Gomez (2007: 124 ss.).

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 93



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

reutilizacion normal es descrita al inicio, es decir, reutilizar las piedras como material de construccion,
auténticos spolia. Puede servir de ejemplo el caso de Cancho Roano de la Edad del Hierro avanzada,® donde
una de estas estelas se reutilizd6 como un simple peldafio, o en época romana, el caso de Munigua con la
rigurosa y total demolicion del asentamiento indigena, en este caso turdetano, para construir nuevos edificios.t!

El ejemplo de los verracos, en particular de los Toros de Guisando (fig. 3), también pertenece a este grupo
de monumentos, todos encontrados fuera de su contexto originario. Son cuatro esculturas de animales
(toros) de tamano natural, en los que, en un momento posterior, se grabaron inscripciones funerarias
latinas perfectamente adaptadas a las esculturas.’? Resulta evidente que los toros, cuya funcion original
es discutida,®? tuvieron una segunda funcion como estatuas funerarias.

A continuacion se enumeran algunos ejemplos en los que el uso secundario supuso realmente un cambio
de su uso original. En primer lugar, hay que mencionar las estatuas de guerreros lusitano-galaicos.®* Por
analogia con el hallazgo de Sanfins (Portugal), el Unico que muestra una de las estatuas de guerreros
lusitano-galaicos in situ, estas estatuas estaban colocadas en una posicidon elevada frente al respectivo
castro, es decir, fuera de su muralla, lugar que parece ser el habitual para estas estatuas en el mundo
celta, como lo confirma el hallazgo de Yverdon-les-Bains, en el lago de Ginebra, donde una estatua de
madera se encontraba frente al oppidum en uno de los terraplenes que dividian los fosos. Probablemente,
la interpretacién de estas estatuas como héroes sea la mas acertada.®®

Algunas estatuas de guerreros lusitano-galaicas llevan inscripciones. El momento de su grabado, como
acto primario o secundario, es tema de discusién controvertida,®® pero en el guerrero de Sdo Paio de
Meixedo (Portugal), de fecha augustea,®’ la posterioridad de la inscripcidn se acepta unanimemente, ya

60 Celestino Pérez (1991: 189).

61 Por ultimo, Schattner (2019: 62).

62 Lopez Monteagudo (1983); Alvarez Sanchis (2003); Mariné (2008); Ruiz Zapatero y Alvarez Sanchis (2008).

63 Ruiz Zapatero y Alvarez Sanchis (2008: 226) asumen su uso como marcadores de limite de pastizales.

64 Calo Lourido (2003).

65 Propuesta convincente de Tranoy (1988), que posteriormente ha sido aceptada, por ejemplo, por Alarcdo (2003);
Hock (2003) y Silva (2003).

66 La simultaneidad de la inscripcion y la estatua es un tema controvertido. Para la diferenciacién cronolégica entre
la estatua y la inscripcion véase por ultimo Koch (2003) y, contra, Rodriguez Colmenero (2015: 40 ss.). El analisis
de caracteristicas de la estatua lleva a una datacion prerromana, es decir, a una fecha preimperial, véase Schattner
(2003: 137, tab. 2). Para la discusion de los posibles emplazamientos, es decir, de los lugares donde se colocaban
las estatuas en los respectivos castros, Rodriguez-Corral (2012: 80-86), que también conduce como resultado a una
datacion preimperial.

67 Tranoy (1981: 327 y 1988: 225); HEp, 10 (2000: 744); Calo Lourido (2003: 20 f. nr. 25 taf. 33-36); HEp, 17 (2008:
253); Redentor (2008b); Rodriguez Colmenero (2015: 22-25, 40 ss.).

94 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 3. a) Toros de Guisando, en Avila: D-DAI-MAD-WIT-R-102-92-07b;
b) detalle de las inscripciones: D-DAI-MAD-WIT-R-108-92-03.

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA

95



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

que las letras grandes estan colocadas de forma abrupta en las piernas y el escudo (fig. 4). La inscripcion
convierte a la estatua en romana. Se dedica a una persona especifica: L. Sestius Corocaurus. Segun
la inscripcidn, la estatua fue consagrada por su compafero de habitacion (contubernalis) y/o hermano
(frater).%® Es interesante que L. Sestius Corocaurus defina, ademas de su filiacién, que es la identificacidon
mas comun y mas frecuente en las lapidas funerarias del norte hispano,®® también su posicion en el
contexto de la nueva estructura social romanizada,’”® pero resulta imposible aclarar si la estatua debe
ser considerada honorifica o funeraria, cuestion discutida por los investigadores,’t pues estamos ante el
primer caso en el noroeste hispano en el que un individuo local reconoce publicamente su incorporacion
a la estructura social romana. Respecto a la cuestidon de si la estatua debe ser interpretada como una
estatua funeraria o una estatua honorifica, no es posible deducir una respuesta, ya que en ambos casos
la estatua, de fecha temprana en el periodo augusteo, queda aislada en el contexto regional del noroeste.
Los otros tipos de monumentos parecidos solo se documentan mas tarde, como se ha indicado. La
estatua como monumento privado de tipologia prerromana se habria redefinido como romana al tallar una
inscripcion en latin, y ciertamente —de una forma u otra— estuvo expuesta en publico. En cualquier caso,
el hecho de que las estatuas de guerreros puedan servir para representar individuos de diferente estatus
como militares (Sdo Paio de Meixedo),’? civiles (p. ej., Lezenho,”® Rubids,” Sdo Julido’) o incluso grupos
profesionales enteros (Santa Comba, Refojos de Basto’®) mediante la aplicacion de las inscripciones
pertinentes, es sefial inequivoca de que el tipo estatuario todavia gozaba de la debida reputacion y
de amplia aceptacion en el periodo imperial romano. Individuos pertenecientes a los diferentes grupos
sociales seguramente se reconocian en las estatuas porque seguian siendo simbolos de sus valores, ya
que todavia eran validos en el Imperio romano avanzado del siglo 1 d. C.

68 La cuestion discutida en la bibliografia de si realmente se trataria de su hermano (“frater”) o no (por ultimo,
Rodriguez Colmenero, 2013: 315), no juega ningun papel para la problematica aqui expuesta.

69 Por ejemplo, Brestian (2008: 270).
70 Edmondson (2002: 43): “[...] setting up a dedication [...] or an epitaph [...] was a distinctly Roman cultural act”).

71 Por ultimo, Edmondson (2002: 55) (“no way of telling whether they are funerary or honorific”); Redentor (2008a
y 2008b [estatua honorifica]); Rodriguez Colmenero (2013) (estatua funeraria). Resulta dificil argumentar una
explicacion favorable como estatua honorifica. Quizds nos encontramos ante un monumento de tradicién de la Edad
del Hierro tardia indigena que rebasa las categorias conocidas de honorifico o funerario, y que, en consecuencia,
quedaria mas alla de las representaciones de héroes y divinidades.

72 Calo Lourido (2003: 20 s., n.° 25).

73 Calo Lourido (2003: 10-13, n.°s 11-14).
74 Calo Lourido (2003: 17, n.° 21).

75 Calo Lourido (2003: 19 s., n.° 24).

76 Calo Lourido (2003: 23, n.° 28).

96 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

P(ublio)-Clodameo

L )(.LOD AME 0 Corocaudi
' Us'l‘l‘(%%%l( con OC%VDll flilio)Seayeo[n]i
\VD| Vg F SEA\ N L(ucius)-Sest-
ONE/ TUBENIS- FC jusL(uciiyl(bercus) Coroc-
FRATER[:T s audius

conty(bernalis)
frater et

Tubene(n)s(es) f(aciendum)-c(urauerunt)-

Fig. 4. Estatua de guerrero lusitano-galaico de S@o Paio de Meixedo, en Viana do Castelo (Portugal).
Segun Schattner (2019b: 53, fig. 5).

Como Uultimo ejemplo, traemos a colacion la famosa vaina de Pintia.”” La vaina es de hierro como era
habitual, pero tiene damasquinados de plata y cobre en la parte posterior. Se trata de una pieza del
siglo 1v a. C., que fue hallada en niveles estratigraficos augulsteo-tiberianos,”® por lo que no proviene de
un contexto funerario, como suele ser normal, sino del interior de una casa. Aparentemente, la vaina
pas6 de mano en mano durante generaciones hasta que su ultimo duefio, con motivo de una renovacion

77 Sanz Minguez (2008).

78 También en otras regiones, como Gran Bretafa, se han encontrado armas y artefactos de la Edad del Bronce en
contextos de periodos posteriores; véase Hingley (1996); Robinson (1995).

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 97



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de la vivienda, decidié depositarla debajo del piso de su casa junto a un banco. Si se tratara del arma de
un antepasado (pieza familiar), los rasgos personales del portador del arma se harian visibles, ya que
estos se manifiestan particularmente en armas de ataque, como dagas y espadas, que a menudo llevaban
un nombre propio, como Gram (Siegfried), Tizona o Colada (el Cid) o Excalibur (rey Arturo). Pero, por
supuesto, también pudo ser un botin de guerra, en cuyo caso el arma resaltaria la fuerza y el heroismo
del vencedor que habria conseguido obtenerla y poseerla. La preservacion de un arma de este tipo
durante generaciones la transforma cuanto menos en una especie de reliquia (éfamiliar?), por lo que
adquiere su propio valor al rememorar la biografia del propietario anterior (¢ancestro?), asi como de las
batallas correspondientes.

C) Reutilizacion como rechazo o denegacion

Claros signos de rechazo o denegaciéon de monumentos protohistéricos no son evidentes en los hallazgos
arqueoldgicos de la Hispania romana, si dejamos de lado el arrasamiento de poblados enteros por razones
bélicas (Numancia) o la necesidad de allanar el terreno para futuras construcciones, como es el caso del
llamado poblado ibérico en Munigua aludido mas arriba. Como mucho, se podria enumerar para este caso
las tabulae defixiones. La mas conocida es la tabula defixionis de Barchin (Fuente de la Mota, en Cuenca).
Se trata de una tableta bilinglie grecolatina del siglo 1 a. C. o 1d. C. que aparecié escondida en la muralla
del correspondiente castro del siglo v a. C., que en ese momento estaba abandonado.” La ubicacion es
particularmente llamativa, ya que, por lo general, estas tabletas aparecen en tumbas, en necrdpolis®®
asociadas a deidades ctonicas, en fuentes, cisternas o bafios...; en otras palabras, junto a las puertas
del inframundo.8! De antemano, cabria pensar que en el asentamiento abandonado vivian espiritus que
tenian que ser domesticados y dominados. Pero es mas probable que la maldicién haya ido destinada a
alguien que todavia vivia o trabajaba en las ruinas del castro,® pues la investigacion epigrafica indica
que esta tabula defixionis es un hibrido entre una maldicién y una solicitud de justicia. Los personajes
mencionados, Nikias y Time, son de origen griego a juzgar por su nombre y, quizds, serian esclavos que
trabajaran en las minas locales y se alojaran en las ruinas del castro,®® aunque, si asi fuera, sorprenderia
el esfuerzo asumido al tratarse de esclavos. En cualquier caso, la maldiciéon no esta dirigida contra el
monumento prehistodrico, sino contra sus potenciales habitantes.

79 Curbera, Sierra Delage y Veldzquez (1999: 280).

80 Para un ejemplo reciente en Cdérdoba, véase Garcia-Dils de la Vega y Rubio Valverde (2018).
81 Jordan (1985: 206 ss.) y Jordan (2000).

82 Curbera, Sierra Delage y Veldzquez (1999: 280).

83 Curbera, Sierra Delage y Veldzquez (1999: 281).

98 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Conclusion

En el curso de la presente investigacidon se han podido obtener distintas visiones y cimentar diferentes
opiniones respecto a las evaluaciones anteriores, especialmente en el grupo A. En la mayoria de los casos
expuestos de reutilizacion de tumbas megaliticas, los habitos y las costumbres simplemente continuaron
en épocas posteriores en los mismos lugares conocidos desde siempre, sin que la utilizacién posterior
mostrara ninguna referencia programatica que sea claramente evidente. En este grupo, en la reutilizacion
predominan aparentemente aspectos practicos. En el grupo B se puede observar una preferencia por la
reutilizacion de cuevas, pero sin que tampoco en este caso sea visible una continuidad en el desarrollo.
Faltan, ademds, las etapas intermedias, que tendrian que demostrar una conexién idiosincratica
durante milenios. Nuevamente, en la época posterior no se observa ninguna indicacién a una referencia
programatica para el uso anterior.

Entre los monumentos muebles, el uso secundario tiende a una utilizacion funeraria. Para las piezas en
cuestion, como los verracos o las estatuas de guerreros, significa un cambio en su destino de lo publico a
lo privado. Por lo tanto, tedricamente —entre los sitios para estatuas imaginables en el mundo romano—
deberiamos imaginarnos también un uso secundario votivo en un santuario, ya que los santuarios también
eran mayoritariamente privados. Pero, sin embargo, este uso aparentemente falta por completo. Esta
circunstancia podria explicarse por el hecho de que el espectro de posibles consagraciones estaba limitado
por el tipo de santuario respectivo,® aunque no todos los objetos eran adecuados como ofrenda votiva.
En cambio, fue precisamente en el ambito de la representacion funeraria privada en las zonas periféricas
donde surgieron posibilidades de desarrollo para el individuo que este utilizaria siempre que pudiese
escapar de la presidn social que favorecia la construccion de monumentos funerarios tipicos romanos,
como los que se alineaban a lo largo de las GrdberstraBen. Pero incluso en estos casos, el reducido
nimero de monumentos protohistéricos reutilizados no permite extraer conclusiones adicionales, sino
que apunta a razones practicas como su disponibilidad, que sugeria una reutilizacion correspondiente.

Referencias bibliograficas

AgasoLo Awvarez, J. A. (1977). “Las estelas decoradas de la regién de Lara de los Infantes, estudios iconograficos”.
Boletin del Seminario de Estudios de Arte y Arqueologia [Universidad de Valladolid], 43, pp. 61-98.

ALARCRO, J. de (2003). “As estatuas de guerreiros galaicos como representagoes de principes no contexto
da organizagao politico-administrativa do Noroeste pré-flaviano”. Madrider Mitteilungen, 44, pp. 116-126.

84 Sobre la tipologia de santuarios hispanicos, véase ahora Schattner (2019a).

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 99



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

ALFAYE ViILLA, S. (2014). “Relecturas de algunas inscripciones latinas de la cueva-santuario de La Griega,
Pedraza (Segovia)”. Veleia, 31, pp. 279-287.

Awvarez Sanchis, J. (2003). Los vettones. 2.2 ed., Bibliotheca archaeologica hispana, 1. Madrid.

BecHerT, T. (1980). “Zur Terminologie provinzialrdmischer Brandgraber”. Archdologisches Korrespondenzblatt,
10, pp. 253-258.

BeTHMANN, St., y C. HeLrrericH (eds.) (2012). Agency. Quantitative Rekonstruktionen und gesellschaftstheoretische
Beziige von Handlungsméchtigkeit. Weinheim-Munich.

Bourbieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge.
Bourbpieu, P. (1984). Distinction. A Social Critique of the Judgement of Taste. Cambridge.
BrabpLEY, R. (2002). The Past in Prehistoric Societies. Londres.

Branigan, K., y M. J. DeArNE (1992). "Romano-British usage of the caves of Cheddar Gorge”. Proceedings of
the University of Bristol Spelealogical Society, 19 (1), pp. 19-31.

BresTian, S. de (2008). “Interrogating the dead. Funerary inscriptions in Northern Iberia”. En R. HauBler
(ed.), Romanisation et épigraphie, études interdisciplinaires sur l'acculturation et l'identité dans I'Empire
romain. Archéologie et Histoire Romaine, 17, pp. 267-279. Montagnac.

BriLLIANT, R., ¥ D. Kinney (eds.) (2011). Reuse Value. Spolia and Appropriation in Art and Architecture from
Constantine to Sherry Levine. Burlington.

Bueno Ramirez, P., R. pE BaLein BEHRMANN, R. BArRrOso BerMEIO, J. J. ALcoLeEA, R. ViLLa y A. MoraLEDA (1999). E/
dolmen de Navalcan. El poblamiento megalitico en el Guadyerbas. Instituto Provincial de Investigaciones
y Estudios Toledanos, Serie 1, Monografias, 52. Toledo.

CaLo Louripo, F. (2003). “Catalogo”. Madrider Mitteilungen, 44, pp. 6-32.

CarrAsco MarTin, M. J. (2000). “El sepulcro megalitico de la Granja del Torifiuelo (Jerez de los Caballeros,
Badajoz)”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Avila, El megalitismo en Extremadura (homenaje a Elias
Diéguez Luengo). Extremadura Arqueoldgica, 8, pp. 292-324. Mérida.

CeLesTiNO PERez, S. (1991). El yacimiento de Cancho Roano. Campafas 1986-1990. Extremadura Arqueoldgica,
2. Mérida.

CeLesTiNO PeErez, S. (2001). Estelas de guerrero y estelas diademadas. La precolonizacion y formacion del
mundo tartésico. Bellaterra Arqueologia. Barcelona.

Crewe, V. (2012). Living with the past. The reuse of prehistoric monuments in Anglo-Saxon settlements.
BAR British series, 573. Oxford.

CuURBERA, J., M. Sierra DeLAGE e I. VELAZQuUEZ (1999). “A Bilingual Curse Tablet from Barchin del Hoyo (Cuenca,
Spain)”. Zeitschrift flir Papyrologie und Epigraphik, 125, pp. 279-283.

DaLLy, O. (2009). “Spolien in Italien und dem 0&stlichen Mittelmeerraum vor dem Beginn der romischen
Kaiserzeit”. En Th. G. Schattner y F. Valdés Fernandez (eds.), Spolien im Umbkreis der Macht = Spolia en
el entorno del poder. Actas del Coloquio Internacional en Toledo del 21 al 22 de septiembre de 2006, pp.
45-57. Iberia Archaeologica, 9. Mainz.

100 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

DeicHmaNN, F. W. (1940). “Saule und Ordnung in der frihchristlichen Architektur”. Rémische Mitteilungen,
55, pp. 114-130.

DeicHmann, F. W. (1975). Die Spolien in der friihchristlichen Architektur. Manich.

Diaz-GuarbaMINO, M., L. Garcia-SaNiuAN, D. WHeaTLEY y J. A. Lozano-Robricuez (2019). “Late Prehistoric Stelae,
Persistent Places and Connected Worlds: A Multi-disciplinary Review of the Evidence at Almargen (Lands
of Antequera, Spain)”. Cambridge Archaeological Journal, 30 (1), pp. 1-28. <https://doi.org/10.1017/
S0959774319000490>.

Doeres, M.-A., y 1. Roes (2000). Agency in archaeology. Londres.

Ducas, C. (1952). Exploration archéologique de Délos, 21. Le vases attiques a figures rouges. Les vases
de Délos, 5. Paris.

Epmonbson, J. C. (2002). “Writing Latin in the province of Lusitania”. En A. E. Cooley (eds.), Becoming
Roman, writing Latin? Literacy and epigraphy in the Roman West, Journal of Roman Studies, Suppl. 48,
pp. 41-60. Portsmouth, R. I.

EmIRBAYER, M., y A. MiscHe (1998). “What is Agency?”. American Journal of Sociology, 103, pp. 962-1023.

EscH, A. (1969). “Spolien. Zur Wiederverwendung antiker Baustlicke im Skulpturen im mittelalterlichen
Italien”. Archiv flir Kulturgeschichte, 1, pp. 1-64.

Espezo Murier, C. (2000). “Reflexiones sobre cultos indigenas y religion romana en el sur peninsular,
cuestiones metodoldgicas”. Gerion, 18, pp. 213-233.

EsteBan ORTEGA, J., Y J. SALAas MarTin (2003). Epigrafia romana y cristiana del Museo de Caceres. Memorias,
3. Caceres.

FErRNANDEZ OcHoa, C., Y M. ZarzaLElOS PRrIETO (1994). “La estela de Chillon (Ciudad Real). Algunas conside-
raciones acerca de la funcionalidad de las estelas de guerrero del Bronce final y reutilizacion en épo-
ca romana”. En C. de la Casa, M. Doménech e Y. Martinez (eds.), V Congreso Internacional de estelas
funerarias, Actas del Congreso, Soria, 28 de abril al 1 de mayo de 1993, pp. 263-272. Soria.

FernAnDEz NieTo, F. J. (2003). “La funcidon de la cueva de Fortuna, el antro baquico-sabazio y sus
antecedentes”. En A. Gonzdalez Blanco y G. Matilla Séiquer, La cultura latina en la cueva Negra: en
agradecimiento y homenaje a los Profs. A. Stylow, M. Mayer, 1. Veldzquez y a todos los colaboradores.
Antigtiedad y Cristianismo, 20, pp. 437-462. Murcia.

FErrRer PaLma, J. E., y P. Robricuez OLiva (1978). “Hallazgos monetarios en las Pefias de los Gitanos (Montefrio,
Granada)”. Cuadernos de Prehistoria de la Universidad de Granada, 3, pp. 327-342.

Fonton, D. J. (2015). “Reinventing Tradition in the Roman West? Some Reflections on the Re-use of
Prehistoric Burial Mounds”. En D. Boschung, A. W. Busch y M. J. Versluys (eds.), Reinventing "The invention
of tradition”? Indigenous pasts and the Roman present. Morphomata, 32, pp. 189-213. Paderborn.

Frev, J. F. (2016). Spolia in fortifications and the role of the common builder in Late Antiquity. Mnemosyne
Supplements, 389. Leiden.

GaRrcia-DiLs pE LA VEGA, S., y M. I. Rusio VaLverpE (2018). “Tres nuevas defixiones romanas en su contexto
arqueoldgico”. Anales de Arqueologia Cordobesa, 29, pp. 263-292.

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 101


https://doi.org/10.1017/S0959774319000490
https://doi.org/10.1017/S0959774319000490

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

GARcia SANJUAN, L., P. GAarRrRiDO GonzALEz ¥ F. Lozano Gomez (2007). “Las piedras de la memoria (11). El uso
en época romana de espacios y monumentos sagrados prehistoricos del sur de la peninsula ibérica”.
Complutum, 18, pp. 109-130.

Garcia v BELLIDO, A. (1949). Esculturas romanas de Espafia y Portugal. Madrid.

GonzALEz Branco, A., y G. MatiLLa SEiQuer (2003). La cultura latina en la cueva Negra: en agradecimiento
y homenaje a los Profs. A. Stylow, M. Mayer, 1. Veldzquez y a todos los colaboradores. Antigiiedad y
Cristianismo, 20. Murcia.

GUERRERO Misa, L. J. (1986). “La necrépolis del Pago de San Ambrosio de Alanis de la Sierra, Sevilla”.
Anuario Arqueoldgico de Andalucia, 11, pp. 343-350.

HecrrericH, C. (2012). “Einleitung. Von roten Heringen, Graben und Brlcken. Versuche einer Kartierung
von Agency-Konzepten”. En St. Bethmann y C. Helfferich (eds.), Agency. Quantitative Rekonstruktionen
und gesellschaftstheoretische Beziige von Handlungsméchtigkeit, pp. 9-39. Weinheim-Mdunich.

HinGLEY, R. (1996). “"Ancestors and identity in the later prehistory of Atlantic Scotland”. World Archaeology,
28, pp. 231-243.

HinGLEY, R. (1999). “The creation of later prehistoric landscapes and the context of the Reuse of Neolithic
and earlier Bronze Age monuments in Britain and Ireland”. En Northern exposure. Interpretative devolution
and the Iron Age in Britain. Leicester archaeology monographs, 4, pp. 233-251. Leicester.

HEp [Hispania Epigraphica] (2000), 10, p. 744.
HEp [Hispania Epigraphica] (2008), 17, p. 253.

Hock, M. (2003). “Os ‘guerreiros lusitano-galaicos’ na histéoria da investigacdo, a sua datacdo e
interpretacao. Cultura castreja e celtas”. Madrider Mitteilungen, 44, pp. 51-66.

Hottorr, C. J. (1997). “Christian landscapes of pagan monuments. A radical constructivist perspective”.
En G. Nash (ed.), Semiotics of landscape, archaeology of mind, 16" Conference Theoretical Archaeology
Group (England) Bradford 1994. BAR International Series, 661, pp. 80-88. Oxford.

HoLtorr, C. J. (1998). “The life-histories of megaliths in Mecklenburg-Vorpommern (Germany)”. En R.
Bradley y H. Williams (eds.), The Past in the Past. The Re-use of Ancient Monuments. World Archeology,
30 (1), pp. 23-38.

Hutton, R. (2011). "Romano-British Reuse of Prehistoric Ritual Sites”. Britannia, 42, pp. 1-22.

JorpaN, D. R. (1985). "Defixiones from a Well Near the Southwest Corner of the Athenian Agora”. Hesperia,
54, pp. 205-255.

JorpaN, D. R. (2000). "New Greek curse tablets. 1985-2000". Greek, Roman and Byzantine Studies, 41,
pp. 5-46.

KocH, M. (2003). “Die lusitanisch-gallakischen Kriegerstatuen in ihrem literarisch-epigraphischen
Zusammenhang”. Madrider Mitteilungen, 44, pp. 67-86.

Kurasinski, T., T. Purowski y K. Skéra (2015). “Reuse of Prehistoric items in the Early Middle Ages. The
example of the cemetery in Lubien, voivodeship £6dz”. En Archaeology of the Slavs, Marek Dulinicz in
Memoriam, Archaeologia Polona (Wroctaw), pp. 139-166.

102 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

LacHENAL, L. de (1995). Spolia. Uso e reimpiego dell’antico dal 1 al xiv secolo. Milan.

Larrey HovueLos, E., y J. C. Jiménez Barrientos (1990). “Excavacion de urgencia en el Pago de San Ambrosio,
Alanis de la Sierra”. Anuario Arqueolégico de Andalucia, 1, pp. 612-617.

Long, Ch. (1958). “Greeks, Carians and the Purification of Delos”. American Journal of Archaeology, 62,
pp. 297-306.

Lorez MonTeacupo, G. (1983). Expansion de los verracos y caracteristicas de su cultura. Coleccion Tesis
Doctorales, 124. Madrid.

LorriO ALvArRADO, A. J., e I. MonTErO Ruiz (2004). “Reutilizacién de sepulcros colectivos en el sureste de la
peninsula ibérica, la coleccion Siret”. Trabajos de Prehistoria, 61 (1), pp. 99-116.

Marco SimoN, F. (1978). Las estelas decoradas del conventus caesaraugustano y cluniense. Zaragoza.

MaRrINE, M. (2008). “Avila, tierra de verracos”. En M. Almagro-Gorbea (ed.), Arqueologia vettona. La Meseta
occidental en la Edad del Hierro. Zona arqueoldgica, 12, pp. 440-453.

MarTIN, A. (2005). “Agents in Inter-Action: Bruno Latour and Agency”. Journal of Archaeological Method
and Theory, 12 (4), pp. 283-311.

Maver 1 OLIVE, M., y J. A. AAsoLo ALvarez (1997). “Inscripciones latinas”. En M.2 Soledad Corchén (coord.),
La cueva de La Griega de Pedraza (Segovia), pp. 183-259. Arqueologia en Castilla y Ledn. Monografias, 3.
Valladolid.

Maver 1 OLIVE, M., y J. A. AsAsoLo ALvarez (2011). “Restos cultuales romanos en la cueva de la Griega
(Pedraza, Segovia)”. En Diis deabusque. Actas do II Coléquio Internacional de Epigrafia “"Culto y Sociedade
en Occidente”, Sintra, 1995. Sintria, 3-4, 1995-2007 (2011), pp. 347-362.

O’Brien, W. (2002). “Megaliths in a mythologised landscape. South-west Ireland in the Iron Age”. En
C. Sarre (ed.), Monuments and Landscapes in Atlantic Europe. Perception and Society during the Neolithic
and Early Bronze Age, pp. 152-176. Londres.

Ouvelra, 1. M. (1998). Monumentos megaliticos da bacia hidrografica do rio Sever I. 2.2 ed. Lisboa.

Pauketat, T., y S. At (2005). “Agency in a Postmold? Physicality and the Archeology of Culture-Making”.
Journal of Archaeological Method and Theory, 12 (3), pp. 213-236.

PeLLicer CaTAaLAN, M., y V. HurtaDO PErRez (1987). “Excavaciones en la Mesa de El Gandul (Alcald de Guadaira,
Sevilla)”. Anuario Arqueolégico de Andalucia, 11, 1986, pp. 338-341.

PetTs, D. (2002). “The reuse of prehistoric standing stones in western Britain? A critical consideration of an
aspect of early medieval monument reuse”. Oxford Journal of Archaeology, 21 (2), pp. 195-209.

Poeschkg, J., y H. BRrANDENBURG (eds.) (1996). Antike Spolien in der Architektur des Mittelalters und der
Renaissance. Munich.

RaITELHUBER, E. (2012). “Ein relationales Verhaltnis von Agency. Sozialtheoretische Uberlegungen und
Konsequenzen fiir empirische Analysen”. En St. Bethmann y C. Helfferich (eds.), Agency: Quantitative
Rekonstruktionen und gesellschaftstheoretische Beziige von Handlungsméachtigkeit, pp. 122-153.
Weinheim, Munich.

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 103



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

RepenTor, A. (2008a). “Inscricdes sobre guerreiros lusitano-galaicos: leituras e interpretagdes”. Revista
Portuguesa de Arqueologia, 11 (2), pp. 195-214.

RepenTor, A. (2008b). “Sobre o significado dos guerreiros lusitano-galaicos, o contributo da epigrafia”. En
Coloquio sobre Lenguas y Culturas Paleohispanicas, Lisboa, 26 a 28 de febrero de 2009. Palaeohispanica,
9, pp. 227-246.

Roeinson, P. (1995). “Miniature socketed bronze axes from Wiltshire”. Wiltshire Archaeological and Natural
History Society Magazine, 88, pp. 60-68.

Robricuez CoLMeENERO, A. (2013). “Guerreros galaicos con inscripcion latina: éindigenismo o romanizacion?”.
En F. Acuia Castroviejo, R. Casal y S. Gonzalez (eds.), Escultura romana en Hispania vi. Homenaje al
prof. Dr. Alberto Balil. Actas de la VII Reunién de Escultura Romana en Hispania, Santiago de Compostela
y Lugo, 4 a 6 de julio de 2011, pp. 307-334. A Corufa / Andavira.

Ropricuez CoLMEeNERO, A. (2015). Dioses, guerreros y toponimos en la Gallaecia romana, nuevas aportaciones
y revision de otras. Anejos de Larouco, 5. Lugo.

RobRricuez-CorraAL, J. (2012). “Las imagenes como un modo de accién. Las estatuas de guerreros castrefios”.
Archivo Espariol de Arqueologia, 85, pp. 79-100.

RobriGUEz HipaLGo, J. M. (1983). “Nueva estela decorada en Burguillos (Sevilla)”. Archivo Espafol de
Arqgueologia, 56, pp. 229-232.

RobriGuEz HipaLGo, J. M. (2001). “La restauracion del dolmen del Término, Gandul (Alcald de Guadaira y
Mairena del Alcor, Sevilla)”. En Homenaje al Profesor Pellicer, Spal, 10, pp. 93-108.

Roias, F. (2017). “Archaeophilia. A Diagnosis and Ancient Case Studies”. En B. Anderson y F. Rojas,
Antiquarianisms. Contact, conflict, comparison, pp. 8-30. Joukowsky Institute publication, 8. Oxford.

Ruiz-GALvez, M.-L., y E. GaLAn (1991). “Las estelas del suroeste como hitos de vias ganaderas y rutas
comerciales”. Trabajos de Prehistoria, 48, pp. 257-273.

Ruiz ZapATERO, G., y J. ALvarez Sanchis (2008). “Los verracos y los vettones”. En M. Almagro-Gorbea (ed.),
Arqueologia vettona. La Meseta occidental en la Edad del Hierro. Zona Arqueoldgica, 12, pp. 214-251.

Sanz MinGuez, C. (2008). “Un puial-reliquia vacceo hallado en Pintia (Padilla de Duero, Valladolid)”. Gladius,
28, pp. 177-194.

ScHATTNER, Th. G. (2003). “Stilistische und formale Beobachtungen an den Kriegerstatuen”. Madrider
Mitteilungen, 44, pp. 127-149 (versidn portuguesa en O Arquedlogo Portugués, 22, serie 1v, 2004, pp. 9-66).

ScHATTNER, Th. G. (2019). Munigua. Un recorrido por la arqueologia del Municipium Flavium Muniguense, Sevilla.

ScHATTNER, Th. G. (2019a). “Vorarbeiten flir eine archaologische Typologie der Heiligtiimer und Votivdepots
des vorrémischen und romischen hispanischen Westens”. Madrider Mitteilungen, 60, pp. 133-181.

ScHATTNER, Th. G. (2019b). “Wege zur Teilhabe, archaologische Bemerkungen zu Bild und Text auf
nordwest-hispanischen Dekmalern in der Kaiserzeit”. En Th. G. Schattner, D. Vieweger y D. Wigg-Wolf
(eds.), Kontinuitdt und Diskontinuitdt, Prozesse der Romanisierung. Fallstudien zwischen Iberischer
Halbinsel und Vorderem Orient; Ergebnisse der gemeinsamen Treffen der Arbeitsgruppen “Kontinuitdt
und Diskontinuitédt: Lokale Traditionen und rémische Herrschaft im Wandel” und “"Geld eint, Geld trennt”
(2013-2017), pp. 47-70. Rahden / Westf.

104 . Thomas G. Schattner



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

ScHATTNER, Th. G., y F. VaLpés FernAnDEz (eds.) (2009). Spolien im Umkreis der Macht = Spolia en el
entorno del poder. Actas del Coloquio Internacional en Toledo del 21 al 22 de septiembre de 2006. Iberia
Archaeologica, 9. Mainz.

ScHLUTER, E. (1998). Hispanische Grabstelen der Kaiserzeit. Eine Studie zur Typologie, Ikonographie und
Chronologie. Hamburger Werkstattreihe zur Archaologie, 2. Liineburg.

SierrA DELAGE, M. (2004). “El yacimiento ibérico de Fuente de la Mota. Los albores de una cultura en la
submeseta sur de Cuenca”. En Investigaciones arqueoldgicas en Castilla-La Mancha, 1996-2002, pp. 105-116.
Patrimonio histérico de Castilla-La Mancha, 18. Toledo.

Siva, A. Coelho Ferreira da (2003). “Expressoes guerreiras da sociedade castreja”. Madrider Mitteilungen,
44, pp. 41-50.

Styiow, U. (1993). “La cueva Negra de Fortuna (Murcia), éun santuario punico?”. En M. Mayer i Olivé (ed.),
Religio Deorum. Actas del Coloquio Internacional de Epigrafia, Culto y sociedad en Occidente, Tarragona,
6 a 8 de octubre de 1988, pp. 449-460. Sabadell.

Styow, U., y M. Maver 1 Ouvé (2003). “Los tituli de la cueva Negra. Lectura y comentarios literario
y paleografico”. En A. Gonzéalez Blanco y G. Matilla Séiquer, La cultura latina en la cueva Negra: en
agradecimiento y homenaje a los Profs. A. Stylow, M. Mayer, 1. Veldzquez y a todos los colaboradores.
Antigtiedad y Cristianismo, 20, pp. 225-264. Murcia.

Tranoy, A. (1981). La Galice romaine. Recherches sur le nord-ouest de la Péninsule Ibérique dans l'antiquité.
Publications du Centre Pierre Paris, Collection de la Maison des Pays Ibériques, 7. Paris.

TraNOY, A. (1988). “Du héros au chef: L'image du guerrier dans les sociétés indigénes du nord-ouest de la
Péninsule Ibérique (1© siécle avant J.-C. — 1*" siécle aprés J.-C.)". En Actes du Collogue Le monde des images
en Gaule et dans les provinces voisines, Sevres, 16 a 17 de mayo 1987, pp. 219-228. Caesarodunum, 23.
Paris.

WiLLiams, H. M. R. (1998). "The Ancient Monument in Romano-British Ritual Practices”. En Proceedings of
the 7 Annual Theoretical Roman Archaeology Conference, pp. 71-86. Oxford.

REUTILIZACION DE MONUMENTOS EN EPOCA ROMANA ‘ 105






NA MIRADA A LAS PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUNA

Josefina Roma*

La primera edicion del Coloquio Internacional sobre las Sacra Saxa no tuvo participacién catalana. Este
articulo en el II Coloquio intenta reparar esa ausencia mostrando la variedad de estudios sobre piedras
singulares en Catalufa, desde sus comienzos a la actualidad. En esta mirada se destacan tres enfoques.
En primer lugar, el de los arquedlogos y las investigaciones surgidas de los departamentos universitarios
y dedicadas al megalitismo. Otra via la constituyen los estudiosos locales, que en un principio no eran
especialistas sino personas interesadas o aficionadas, pero este sector ha ido evolucionando de modo que
desde hace décadas son ellos quienes, ademas de ser los que realizan descubrimientos por su contacto con
el territorio, estan formados en arqueologia y relacionados y agrupados en centros de estudios altamente
especializados; y asimismo son ellos los que han recogido la toponimia local, que ya sefala elementos
singulares. Por ultimo, otro camino de investigacion lo constituyen las leyendas locales, que nos transmiten
conocimientos y también recuerdos de otros pueblos anteriores, de cultos, de héroes... que han convivido
con las cosmovisiones oficiales y que nos revelan unas formas de vida y de creencias que pueden ayudarnos
a comprender las culturas del pasado, asi como los contactos entre pueblos, su sistema simbdlico, para
establecer limites, caminos, propiedades, asi como su relacion con lo sagrado.

Megalitismo. Arte primero. Leyendas. Toponimia. Piedras singulares. Catalufa.

We had no participants from Catalonia in the course of previous Congresses on Saxa Sacra. This paper will
try to repair this absence, by showing the variety of studies on outstanding rocks in Catalonia, from the
first studies and descriptions up to the current research. We can consider the approaches to this subject
in three ways. First of all, the archaeologists research, coming from University Departments, focusing
on megalithism. A second way is based on local historians, many times, devoted amateurs, altough this

* Profesora jubilada de Antropologia. Universidad de Barcelona. j.roma@ub.edu

[inorce ¢ 107


mailto:j.roma%40ub.edu?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

section of studies has evolved in the last decades, to become a solid group of highly specialized research
teams connected between each other and trained in archeology, who have been able to make new
discoveries due to their contact with the territories. They are also doing local toponymy work, marking up
every relevant element. Finally, the third approach is based on the study of local legends which transfer
to our times the knowledge and memories of previous cultures, together with their rituals, heroes...
who survived the official worldviews, and uncover a way of life and belief that can help understand past
cultures, as well as the relationship between populations, their symbolical systems to settle borders,
tracks, and their relationship to the sacred.

Megalithism. First art. Legends. Toponymy. Outstanding rocks. Catalufia.

Catalufia presenta una gran cantidad de piedras y rocas sagradas y su estudio ha despertado interés
desde varios puntos de vista. En primer lugar, los especialistas en la cultura megalitica se han encontrado
con piedras y rocas, que popularmente ya se habian definido como sagradas, la Pedra Gentil (Piedra
Gentil), la Pixarrada del Diable (la Meada del Diablo), la Pedra del Sacrifici (la Piedra del Sacrificio) y
un largo etcétera, son ejemplos de denominaciones populares de megalitos. Muchos de los menhires,
délmenes y cromlechs ya tenian nombres alusivos a la creencia de los habitantes del lugar de que alli
habia una construccion o utilizacion sagrada.

Sin embargo, pese a conocer su existencia y a definirlas y asociarlas a menudo con sus hallazgos
megaliticos, los prehistoriadores renunciaron muchas veces a su estudio porque no habian podido
datar convenientemente la accién del hombre en ellas, cuando no estaban asociadas con materiales de
excavacion arqueoldgica en su proximidad y asi las han atribuido a huellas de la actividad tradicional en
el bosque, para obtener y procesar sustancias, aceites, tintes, maceracion de plantas textiles y otras,
relacionadas con oficios en los que el bosque aportaba la materia prima. El largo periodo en el que
muchos grabados sobre roca han continuado activos, también es un inconveniente para una datacion
precisa, cuando no es posible obtener datos de excavaciones en su base.

En Cataluiia los primeros estudios sobre la cultura megalitica comienzan en la segunda mitad del siglo xix
con la publicacién sobre el dolmen de la Grossa de Moia, en 1865, y el de la Casa Encantada de Senterada,
en 1872 (fig. 1), aunque en la Catalufia francesa Joseph Jaubert de Réart ya habia publicado sus estudios en
1832. Ya en el siglo xx Pere Bosch i Gimpera, Josep Colomines, Lluis Pericot y Joan Serra i Vilard, entre
otros, dataron la cultura megalitica entre el Neolitico, el Calcolitico y la Edad del Bronce. Después de los
trabajos realizados durante el siglo xx, vemos que Ultimamente son las investigaciones de Josep Tarrus en
el Alt Emporda (2002), Carme Molist en Tavertet, Josep Castany en el Solsonés (1987) y Jordi Campillo
en el Alt Urgell (1992) los que han marcado las directrices en estos estudios.

108 . Josefina Roma



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 1. La Casa Encantada. Dolmen de Senterada (Pallars Jussa).

Asi, hasta el momento, se considera que la cultura megalitica se extiende en Cataluia desde los Pirineos
hasta algo mas al sur del rio Francoli, y su cronologia, basada en los ajuares funerarios y las dataciones
con carbono-14, en relacién con los monumentos megaliticos, nos muestra una amplitud temporal desde
el v milenio a. C. hasta mediados del i1 milenio a. C.

A partir de la tesis doctoral del doctor Lluis Pericot, en 1925, decayd el estudio de otras formas de
megalitos que no fueran sepulcrales, y ni los menhires ni los grabados en piedras singulares fueron
tenidos en cuenta por su dudosa cronologia. Solamente a partir de finales de los afios cincuenta del
siglo xx se vuelve a generar el interés de los arquedlogos por estas manifestaciones megaliticas de la
mano de Lluis Esteva, discipulo del doctor Pericot, que no duda en considerar los grabados y las cazoletas
en las piedras singulares, muchas veces cerca de délmenes, y también los menhires, como claramente
prehistéricos. En la Catalufia norte el doctor Jean Abelanet, en los trabajos previos a su tesis, de 1990, y
a partir de su defensa, dedica gran parte de su estudio a estas manifestaciones de grabados y trabajos
en piedras singulares.

En los afios sesenta del siglo xx emprendieron el estudio del conjunto de rocas grabadas y los sepulcros en
fosa de Savassona, en Tavernoles (Osona) (fig. 2), que habian sido descubiertos en 1958 por el estudioso
local sefior Soler y por miembros de la Unié Excursionista de Vic. El estudio de investigacién lo realizaron
el doctor Eduard Junyent y la doctora Ana M.2 Mufoz, de la Universitat de Barcelona. El conjunto, junto
a la ermita de Sant Feliuet, es de una gran riqueza, con la Pedra dels Sacrificis, la del Dau (llamada asi

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUNA ‘ 109



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

por su forma cubica), la Pedra de les Bruixes y la Pedra de I'Home. Aparte de los enterramientos en fosa
del Neolitico final hasta el Calcolitico, hay numerosas rocas con grabados cruciformes, antropomorfos,
cazoletas y canales, lo que llevd a considerar la piedra mas relevante como la de los sacrificios. Se
encontrod ajuar ceramico y litico, y por primera vez se pudo datar el conjunto con carbono-14 gracias a una
fundacion americana. Este dio como resultado una antigliedad del afio 2345 + 140 a. C.

Fig. 2. Pedra de les Bruixes. Conjunto megalitico de Savassona (Osona).

En los ultimos decenios se ha dado gran importancia a la conexién existente entre asentamientos y
monumentos megaliticos, asociados a rocas con grabados e incisiones o cazoletas excavadas con canalillos
gue se unen entre si, lo que encierra un valor simbdlico que pocas veces se ha podido descifrar, pero se
intuye un significado, a veces identitario, de delimitacion del territorio, y también religioso y de iniciacion,
asi como de conmemoracion de los antepasados o difuntos singulares.

En este nuevo contexto podemos incluir los estudios de megalitos del Emporda y de la Albera y el Rosselld,
ya en territorio de la Catalufia norte, y también en todo el Pirineo catalan, en las comarcas del Bergueda
y el Solsonés, asi como en Osona y el Vallés, y los trabajos de Josep Agusti en Olot y Albert Fabrega en
el Bages. De modo que la extensién de estos estudios ha llevado a identificar y descubrir monumentos
y arte megalitico por toda Cataluia, hasta las comarcas del Baix Penedés o del Baix Camp, relacionando
su cronologia con excavaciones a los pies de estos megalitos, que se han datado desde comienzos del
v milenio hasta la mitad del 1 milenio y en muchos casos hasta comienzos del 11 milenio. Esto no quiere
decir que no se hayan reutilizado hasta época medieval, en algunos casos sobre todo, los menhires y

110 . Josefina Roma



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

las rocas con grabados situadas en caminos de pastores, en lugares de singular importancia por las
civilizaciones que han poblado las zonas.

Como ejemplo de este nuevo entendimiento o enfoque, citaremos, por la envergadura de sus trabajos, y
la influencia que ha ejercido en el estudio de los grabados en piedra relacionados con megalitos por toda
Catalufia, el GESEART (Grupo Ampurdanés de Salvaguarda y Estudio de la Arquitectura Rural y Tradicional).
Efectivamente, este grupo, liderado por Josep Tarrus, Antoni Mafié, Enric Carreras y Miguel Diego Pifiero,
ha abierto el horizonte de los estudios del arte megalitico y muchos mas investigadores se han sumado
a realizar mapas y excavar alrededor de las pefas sagradas o no, pero si singulares y trabajadas, en
el Alt Emporda, Solsonés, Noguera y Vallés Oriental (fig. 3). Este cambio en los Ultimos treinta afos se
ha visto coronado por hallazgos como el de 2005 de la estatua antropomorfa de Ca |I'Estrada, decorada
en bajorrelieve, en Canovelles (Valles Oriental), y las estelas antropomorfas decoradas del dolmen de
Reguers de Serd (Noguera). Aqui se han podido datar con carbono-14 los vasos campaniformes de estilo
epimaritimo y pirenaico, que han dado una datacién de 2700-2600 a. C. Estos datos hacen resituar otras
estelas cercanas como el Roc de la Mare de Déu (Roca de la Madre de Dios) (fig. 4) y otras losas del
Santuari del Miracle, en el Solsonés. En todas estas comarcas se han podido relacionar los hallazgos de
grabados cruciformes, elipticos, antropomorfos, cazoletas y canales. En 2009 se encontrd una figura
menhir en el Pla de les Pruneres, de Mollet del Vallés, con un rostro humano y los ojos en bajorrelieve,
asi como prolongaciones como brazos, sin manos y signos grabados. Desgraciadamente no se pudo
encontrar en su base restos arqueoldgicos.

Fig. 3. Pedra de les Creus, en La Roca del Vallés (Vallés Oriental).

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUNA ‘ 111



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

S

Fig. 4. Roc de la Mare de Déu, situada junto a la ermita de Sant Gabriel,
en el Santuari del Miracle de Riner (Solsonés).

Estos hallazgos y su estudio nos dicen que desde la arqueologia se estéd completando el mapa del v y
11 milenios por parte de equipos de estudiosos en toda Catalufia.

Otra linea de aproximacion la constituyen los estudios locales. Efectivamente, los eruditos locales rednen
en sus monografias todo aquello que de curioso y atractivo posee el término municipal. Y es aqui donde
podemos encontrar descripciones de muchas piedras de larga significacion local. También, junto a ellas,
se hallaban en el pasado especulaciones e interpretaciones de su significado, no siempre basadas en datos
fiables. Pero desde hace decenios los estudiosos locales dedicados a la arqueologia estdn enormemente
cualificados y se agrupan en instituciones y museos comarcales que les permiten contrastar sus teorias
y hallazgos, y ademas mantienen relaciones muy estrechas con los equipos universitarios de los que
proceden, de manera que sus escritos y opiniones estan ya muy lejos de una mera aficion.

Los estudiosos locales son los que nos pueden dar cuenta a la vez de las tradiciones populares ligadas a
las rocas singulares, junto con las excavaciones y posibles dataciones basadas en estudios arqueoldgicos
contrastados.

Vamos a tomar como ejemplo de esta dedicacion el trabajo de Eduard Riu en el Bages y el Bergueda.
Estudia cdmo en Navas (comarca del Bages), antes de llegar a las casas y la iglesia de Viver, existia una roca
singular en forma de pirdmide invertida, de unos 4,5 metros de alto, que se mantenia en equilibrio y que fue
destruida por el trazado de la carretera. Era el Roc de Sant Narcis, junto a la ermita de la misma advocacién,
y cerca, en el Mas de les Sitges, se ha encontrado ceramica ibérica y romana. El Roc de Sant Joan de
Montdarn (comarca del Bergueda) (fig. 5) todavia sigue en pie y recibe aln por San Juan las ofrendas de los

112 . Josefina Roma



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

fieles, que vienen en procesion desde la iglesia de San Juan, a unos 100 metros de distancia. Esta gran roca
presenta una hornacina triple, y en la mas profunda se halla la imagen de san Juan.

Otra piedra singular es el Roc de Sant Urbici, en Serrateix (Bergueda) (fig. 6), de grandes dimensiones,
solitaria en el centro de un campo de cereal, que antafio estaba acompafiada de rocas menores situadas a

Fig. 5. Sant Joan de Montdarn, en Serrateix (Bergueda). Situada al lado de la ermita de San Juan
y visitada en procesion a la pequefia hornacina en la roca, que prolonga un culto precristiano.

Fig. 6. Roc de Sant Urbici, en Serrateix (Bergueda). Roca solitaria de grandes dimensiones
en medio de campos de labor donde descansé el peregrino que portaba sus reliquias.

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUNA ‘ 113



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

su alrededor que, por ser mas facilmente extraibles, se sacaron porque estorbaban la labor del campo. En
esta roca hay impresiones de huellas y manchas rojas que avalarian una de las leyendas segun la cual el
obispo san Urbicio fue martirizado alli. Otra leyenda, derivada de la vida de san Urbez en el Alto Aragdn,
nos cuenta como a la sombra de esta roca descansd un peregrino de Burdeos que llevaba los restos-
reliquias de san Urbicio, san Zendn, san Victor y santa Felicola y que deposité finalmente en el cercano
monasterio benedictino de Santa Maria de Serrateix.

Otras rocas del Bergueda son el Roc de la Mel, cuyo nombre obedece a la leyenda de que bajo esta
enorme piedra habia un depédsito de miel, el Roc de la Fantasma (fig. 7) y la Roca de Casserres.

Fig. 7. Roc de la Fantasma, en Clot de la Fou (Bergueda). Nudo de leyendas junto al camino.

Los investigadores locales han conocido y tenido en cuenta la gran cantidad de rocas singulares que
aparecen con incisiones, cazoletas y canalillos, oquedades y otras formas de trabajo antrépico. Muchas
iglesias y ermitas estan edificadas en estos entornos, pero también castillos como el de Montcortés de
Segarra (fig. 8) o el proximo de Aranyo, con sus pallers de pedra (pajares de piedra).

Anteriormente he mencionado la importancia del conjunto de las piedras de Savassona, con la excavacion
arqueoldgica académica, pero también con su descubrimiento por parte de aficionados y excursionistas,
y de hecho se siguieron estudiando por estudiosos locales, que publicaron en revistas como Ausa sus
nuevas aportaciones. Fueron Dolors Buxd, Walter Cruells, Mar Espadaler y Miquel Molist (1982).

114 . Josefina Roma



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 8. Roca con cazoletas y canales bajo el castillo de Montcortés y frente a la iglesia de Santa Ana,
en Montcortés de Segarra (La Segarra).

Otro ejemplo que nos puede ilustrar sobre las investigaciones locales y comarcales es el de Jordi Casamajor,
que ha estudiado los grabados rupestres de la comarca del Alt Urgell, como el Tossal de la Cava, y otro,
en una estela solitaria, en Encamp (Andorra), en 2007, con profusion de grabados sobre muchas piedras,
de estrellas de cinco puntas, flechas, cuadriculados, cerca de un antiguo paso a 1540 metros. Este autor
establece dos tipologias: la primera, con grabados en huso, de lineas paralelas semejantes a las halladas
en el Pallars y en Cerdafia, y una segunda de lineas més finas y elaboradas. El lo data en un periodo que
va del Eneolitico al final del Bronce, aunque la relacidén con otros investigadores, como Jean Abelanet, lo
retrasan hasta la cultura ibérica.

Lo que es muy importante es que en todas estas investigaciones ya se tienen en cuenta las fuentes orales,
la toponimia. Denominaciones en las zonas pirenaicas de coves d’Encantades (cuevas de Encantarias),
collets del Diable (collados del Diablo), rocs de les Bruixes (rocas de las Brujas), forat de I'Infern (agujero
del Infierno), forats del Marra negre (agujeros del Mardano negro), barranc del Dimoni (barranco del
Demonio), gorges de les Fades (gargantas de las Hadas), de Gegants (de Gigantes), llocs de les Dames
blanqgues (lugares de las Damas blancas), de Mainarons o colls del Moro (collados del Moro). Muchos de
estos nombres ya nos indican unas culturas antiguas a las que se sobrepuso la cristianizacion. Sabemos
que en el siglo 1 d. C. los obispos aln aceptaban cierto sincretismo con antiguas creencias locales, pero
en el vir en el Concilio de Toledo se prohibe expresamente el culto a las fuentes, a los arboles y a las

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUNA ‘ 115



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

rocas. Todavia en el siglo xv los obispos estaban empefiados contra los restos de cultos precristianos.
En este sentido, no podemos dejar de mencionar trabajos como los de Elisa Guerra, que propone que
algunos de estos grabados en piedra se corresponden con un estado alterado de conciencia, por ejemplo
con la planta de estramonio (Datura stramonium), con propiedades curativas y narcoéticas, tal como se
encontrd en una fosa votiva de la Edad del Bronce del Roc de les Bruixes, en Andorra.

Hemos de citar también los estudios de Sara Aliaga, Oriol Mercadal y Lluis y M. Solé sobre la Roca
Basseda, en la Cerdanya, o los de Pere Campmajor, también en la Cerdanya, en que la interpretacion de
los grabados como signos de identidad o demarcacién de caminos de pastores, pero también religiosos y
hasta astronédmicos, esta bien presente.

Por fin, hay otro camino para aproximarse a las piedras sagradas y son las leyendas locales, que
recogen narraciones en las que cada generacién ha dejado su interpretacion de antiguos y renovados
motivos que se bordan unos sobre otros formando un todo indisoluble, a menudo imposible de precisar
cronoldgicamente, pero siempre ofreciendo vias de conocimiento y comprension.

El camino de las leyendas nos abre muchas posibilidades en el estudio de las rocas singulares. En primer
lugar, ayudando a su deteccidn, puesto que, como hemos visto, la toponimia y las historias que se le asocian
nos hablan de un posible origen, utilizacién y, siempre, de la relacién de su sacralidad con la aculturacién
religiosa del cristianismo, ya que parece como si todas estas tradiciones precristianas caminaran por el filo
de una cumbrera montafiosa y, dependiendo de la fidelidad de los pueblos, de las actitudes de los clérigos
y los obispados, caen del lado de la demonizacidén o de la santidad, asociada con mas o menos ortodoxia
con las creencias y los cultos cristianos. Pero en ambos casos su persistencia durante largos periodos nos
permite conocer su sacralidad, aunque sea en negativo, por su demonizacién y atribucion al diablo, a las
brujas, a los moros o a las encantarias.

Voy a dar una muestra de ejemplos que presentan distintos grados de asimilacion de piedras singulares
antiguas con denominaciones cristianas.

Un ejemplo significativo ocurre en Sarroca de Bellera, la cuna del etnografo Ramon Violant i Simorra,
en el Pallars Jussa, donde conviven, por una parte, el dolmen de Bellera o Casa Encantada, que tiene
una explicacion legendaria no relacionada con la religiosidad, sino con un enterramiento antiguo, y esta
conectada con la formacion del paisaje local, ya que cuenta cdmo una giganta primigenia arrancé las
enormes piedras y formd asi el congosto del Estany. Acto seguido subié toda la cuesta con una piedra
bajo cada brazo, otra en la cabeza y otras dos a modo de escapulario, y aun tenia las manos libres, con
las que no paraba de hilar, pero al llegar a la cumbre cayd exhausta y las piedras, al caerse, formaron la
cabafia que le sirvio de monumento funerario.

116 . Josefina Roma



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La explicacidon de un dolmen como resultado de la fuerza de una giganta trasladando todas las piedras y
ademas haciendo una labor también estd, entre otros, en el dolmen de Avellanet, llamado Cabana dels
Moros, cuya transportadora era una giganta que hacia media mientras llevaba las piedras en la cabeza,
bajo los brazos y en escapulario. El dolmen del Miracle, en Riner (Solsonés), situado al lado de la ermita
de Sant Gabriel, es el dolmen de la Virgen, porque fue ella quien transportd las piedras del mismo modo
como lo hicieran las gigantas en otros lugares, de manera que el traspaso aculturador de las historias se
ha realizado, aunque la figura de la Virgen quede un tanto distorsionada.

Sarroca de Bellera posee ademas un resbaladizo en la roca, llamado e/ Lliscador del Diable o resbaladizo
del diablo, que ya sugiere practicas fecundantes en quienes emprendian su contacto en la bajada, pero
ademas conserva las huellas de las pezufias del diablo grabadas en la roca, mostrando asi su conexion
con ritos fecundantes heterodoxos para el cristianismo.

Un tercer lugar relacionado con las rocas sagradas es el Cabanot de la Verge o cabafia de la Virgen, bajo
la roca de Gasol, donde aparecid la imagen de la Virgen, Nuestra Sefiora de Bellera. De este modo la
santificacion del lugar transforma la posible heterodoxia en ortodoxia local.

Una explicacidn de la geologia de grandes formaciones rocosas se encuentra en Collegats (entre el Pallars
Jussa y el Pallars Sobira), donde se sitla la cueva del Serpent o Serpiente, que se alimentaba de los
arrieros que trataban de cruzar el paso, subrayando asi su peligrosidad. Collegats recoge en su conjunto
las transiciones de creencias precristianas a su interpretacion dentro del cristianismo. Asi, tenemos la
Roca Santa, que impide el paso a los espiritus malignos del lugar, y bajo el pueblo esta el llamado Fort
de les Encantades o agujero de las Encantarias, donde se encontré la imagen de la Virgen que se venera
en el pueblo y que se traslado a la iglesia, la cual ademas se niega a que la lleven a la fuente en situacion
de sequia, convirtiéndose en algo muy pesado, imposible de transportar, con lo que su comportamiento
hacia el ritual acostumbrado contra la sequia es justamente el contrario que en otros santuarios. Otra
roca que impide el paso a los malos espiritus es la Roca Santa de Hortoneda.

La conversién en rocas es otra de las explicaciones populares de la geologia, como consecuencia de una
maldicion. Esta es la historia de la Maladeta, de las tres hermanas de Paderna, y pasan de siete mil las
rocas consideradas como las ovejas de su rebafio, convertidas en piedras. Los Encantats de Espot (Pallars
Sobira) ya presentan en la leyenda una explicacion de sacrilegio, completamente cristianizada. Asi, se
cuenta que el dia de la romeria a la ermita de Sant Maurici dos hombres de Espot se fueron a cazar un
sarrio y un rayo los fulmind, convirtiéndolos en rocas.

El abad de Gerri (Pallars Sobira) informaba a Francisco de Zamora en el siglo xvi, para su descripcién
de los pueblos pirenaicos, de las piedras en forma de hombre y de mujer con un plato y una escudilla de
piedra en el Agujero de las Janes (otro nombre para las poblaciones anteriores).

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUNA ‘ 117



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Entre los pueblos de la Ribagorza aragonesa y catalana hay historias muy singulares de rocas, como la del
pastor de la Torre de Buira, que descubrié una piedra redondeada como una muela y la hizo rodar hasta
su casa, pero al igual que las imagenes encontradas de la Virgen esta se volvidé a su lugar de origen por
tres veces. Este hecho extraordinario se lo contaron al parroco, que entendié que era una sefial divina de
que la Virgen queria una ermita en aquel lugar. Los habitantes de los pueblos cercanos —Bonansa, Sirés,
Pont de Suert, Buira y Torre de Buira— construyeron la ermita con la piedra incorporada en un muro, al
lado de una imagen de la Virgen, llamada desde entonces de /la Mola o muela, pero la gente, cuando va
de romeria, realiza el ritual de deslizar la mano por la piedra, engastada en el muro, y los fieles pasan
tres veces seguidas para tocar la piedra, que si estd humeda indica que las lluvias seran abundantes ese
afio. Con este ritual, cuyo centro es una piedra singular, se actualizan viejas costumbres y creencias, y no
importa el intento de cristianizar la devocidn, puesto que el ritual continta igual.

En cambio, en Peranera (Alta Ribagorza), una piedra negra causaba apariciones terribles durante la noche,
en casa Ardiaca, la mas antigua del pueblo, y aunque la tiraban al barranco volvia a aparecer en la casa,
hasta que sus moradores decidieron marcharse. Y el agua de su pozo jamas se secaba, ni siquiera en
tiempos de gran sequia. Asi vemos que el mismo hecho, la vuelta una y otra vez de una piedra sagrada,
recibe distinta interpretacion segln caiga la creencia del lado de la demonizacion o de la santificacion
aculturada.

La maldicion y el castigo por robar o reutilizar una piedra sagrada se extiende también a las piedras de
una iglesia y a las pilas de agua bendita, como la de Sant Quiri (Pallars Sobira) que se llevaron los de casa
Soler para hacerla servir de abrevadero, y la piedra, por si misma, se volvié a su capilla, como se narra
en tantas ocasiones de las imagenes sagradas. De este modo, la piedra sacralizada también castiga el
sacrilegio de un uso profano.

Esto mismo ocurrié en Gramenet (Pallars Jussa), un pueblo que en el siglo xix aln tenia siete u ocho casas
y en el que un dia sacaron una piedra de la iglesia para reparar la fuente, lo que provocd una tormenta
con granizo que se repetia cada afio por la misma fecha. Y, aunque a los seis anos devolvieron la piedra a
su sitio, siguid granizando en los afios siguientes hasta que tuvieron que emigrar.

El mundo de las encantarias nos ofrece todo un complejo conocimiento, no solo de sus costumbres, como
pueblo anterior, desaparecido, sino que nos proporciona alguna pista sobre la utilizaciéon de las rocas
singulares, sobre todo las que presentan oquedades, canales y recipientes donde se almacena el agua
de lluvia. Son los lugares donde las encantarias lavaban sus preciadas piezas de lino. Estas rocas con
oquedades excavadas son casi siempre motivos para recordar a las encantarias que lavaban la ropa alli.
Les Cadolles, les dones dels Carantos y tantisimas mas. Y algunas veces, como ocurre con la fuente de la
Senora, cerca del antiguo monasterio de Sant Julian de Sentis, se asocian también con tuneles excavados

118 . Josefina Roma



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

en la roca que salen al llamado Forat dels Encantats o Agujero de los Encantados, cerca del tozal de Tous,
donde se han encontrado hachas de piedra que desgraciadamente se han recogido y extraviado antes de
su posible datacidon arqueoldgica y ubicacion exacta mediante estratigrafia.

Hay multitud de historias y localizaciones de estos grupos de encantarias en las leyendas locales, y el
aprovechamiento de las rocas con oquedades se les atribuye por lo general, pues se las veia lavar su ropa
en ellas. Por ejemplo, en la Roca del Ferral, cerca de Lleret, existen estas oquedades a las que llaman
Olles de les Encantades, donde estas lavaban y tendian su colada provocando la envidia de los “humanos”,
gue intentaban robarles alguna pieza ya que se consideraba que su posesion aseguraba la riqueza a sus
propietarios. En este caso, una mujer de casa Blasi les robd una toalla y las encantarias la maldijeron
diciéndole: “Desde ahora no te faltard nada, pero tampoco te sobrard”.

Las rocas con la impresién de los cascos de un caballo, de las huellas de los pies o de la pezufia del diablo,
0, como en el caso del pueblo de Prat de Fornos, con varios lugares atribuidos a las encantarias, tienen
una continuidad en la leyenda de las marcas en la roca en el congosto del rio, ya que se cuenta que los
franceses quisieron robar la imagen de santa Eulalia, titular de la iglesia, pero que al pasar el congosto
la santa se agarrd a la roca y no se pudo arrancarla de alli, donde ademas dejé marcada la huella de su
mano. De este modo, la explicacién de una huella en la roca puede ir cambiando de origen, adaptéandose
a los avatares de la historia local.

Vemos, pues, que los santos son el contrapunto positivo al diablo, ya que igual que este dejan sus huellas
en las rocas, pero estas son vistas como testimonio de santidad, como también ocurre en Sant Cristébal
de Erill, mientras que en el caso del demonio lo son de su poder negativo. La historia de san Ermengol
tiene un episodio en que el santo encadend al diablo a una roca del congosto de Tresponts (Organya) y
este dejo su huella en forma de una mancha oscura que se considera que fueron sus orines.

La investigacidn sobre las piedras singulares, sagradas muchas de ellas, ha seguido un ritmo exponencial
y desde todos los ambitos, desde la tradicién oral, el excursionismo o la historiografia local, pero
informando y dando coherencia a todas ellas la investigacion académica, con una trayectoria arqueoldgica
homologada, ya sea en organizaciones comarcales, ya sea en departamentos universitarios, siempre
en conexidon con otros centros de investigacion, nacionales e internacionales. Asi, nos brindan hoy la
posibilidad de la comparacion, de la datacion, de la interpretacion, que hacen del campo de estudio de las
piedras singulares un camino sugerente y fructifero, que puede proyectar luz sobre las etapas de nuestra
historia.

Cierro esta breve introduccién con la esperanza de que en las proximas ediciones de los coloquios Sacra
Saxa, sean los mismos investigadores quienes nos muestren la riqueza de sus hallazgos.

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUNA ‘ 119



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Referencias bibliograficas

ABELANET, J. (1990). Les roches gravées nord-catalanes. Revista Terra Nostra, 5. Centre d’Etudes Préhistoriques
Catalanes. Prada.

ALiAGA, S., O. MercaDAL, LI. SoLeE y M. SoLer (2001). “La Roca Basseda (Puigcerda, La Cerdanya)”. Ceretania,
3, pp. 177-190.

Batista, R. (1966). “El limite meridional de la culltura megalitica catalana”. Ampurias, 28, pp. 201-209.
BoscH, J. (2009). “El menhir de Mollet. Una de les primeres estatues?”. Notes, 25, pp. 101-103.

BoscH-Gimpera, P., y J. CoLominas (1931). “Gravats esquematics a roques de Capmany i a la galeria coberta
del barranc de I'Espolla”. Anuari del Institut d’Estudis Catalans, 6, pp. 23-27.

Buixo 1 Ausid, D., W. CrueLts 1 Banzo, M.2 del M. EspApALER 1 GIsPERT Y M. MoLisT 1 MunTanyA (1982). “Noves
aportacions al jaciment de Savassona (Tavérnoles)”. Ausa, x (102-104), pp. 95-112.

CampMaIOR, P. (2005). “Les roches gravées d’époque ibére sont-elles des marqueurs de territoire? Le cas de
la Cerdagne”. Acta Paleohispanica, 1x, 5, pp. 195-234.

CARRERAS, E., J. TARRUS Yy P. Gay (2005). “Tres menhirs amb gravats entre I’Alt Emporda i el Vallés Oriental”.
En Actes du Colloque de I’'AAPO en Hommage a Jean Abelanet, pp. 157-163. Perpifian.

CarRERAS, E., y J. TarRrUs (2016). “La Vinya d’en Berta: un retorn inesperat”. Annals de I'Institut d’Estudis
Empordanesos, 47, pp. 301-317.

Casamalor 1 EsTeBan, J. (2008). “Els gravats rupestres del Tossal de Cava (Alt Urgell) i un estel solitari a
Montalari (Encamp)”. Papers de Recerca Historica, 5, pp. 9-25.

Castany, J. (2004). “Gravats en lloses d’estructures funeraries al Solsonés”. En Megalitisme, gravats i
cupuliformes. Actes de la XXXIV Jornada de Treball, pp. 81-96. Artesa de Segre. Grup de Recerques de
les Terres de Ponent.

ColL, J. (1994). Muntanyes Maleides. Barcelona.
CoL, R. (1987). La Cadira del Bisbe. Premia.

Cura, M., y R. ViLarDELL (1993). Estat actual de la investigacié sobre el megalitisme a Catalunya, pp. 159-196.
Estudis Universitaris Catalans, 29. Barcelona.

Esteva, LI. (1964). Sepulcros megaliticos de las Gabarras, 1. Corpus de sepulcros megaliticos de Espafia,
fasc. 3. Barcelona.

Esteva, LI. (1978). “Sepulcros megaliticos de la Gabarras. Noticias complementarias”. Cypsela, 2, pp. 55-89.

Fortd, A., P. MarTiNez ¥ V. Mufioz (2005). “L'estatua menhir antropomorfa de Ca I'Estrada (Canovelles,
Vallés Oriental)”. Cota Zero, 20, pp. 17-22.

JunvenT, E. (1965). “"Informe de las excavaciones realizadas en la Piedra de los Sacrificios, en Savassona”.
Noticiario Arqueoldgico Hispanico, vii, pp. 154-160.

Lérez, J. (1989). Les Bruixes de Vallgorguina i el dolmen de La Pedra Gentil. Vallgorguina.

120 . Josefina Roma



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Lopez, J., A. Mova, O. EscaLa y A. Nieto (2010). La cista tumularia amb esteles esculpides dels Reguers de
Serd (Artesa se Segre, Lleida). Una aportacio insolita dins I'art megalitic peninsular i europeu, pp. 87-125.
Tribuna d’Arqueologia, 2008-2009. Barcelona.

MartzLUFF, Michel (dir.)) (2005). Roches ornées, Roches dressées. Aux sources des arts et des mythes.
Actes du Collogue de I'AAPO en Hommage a Jean Abelanet. Perpiian.

MoLisT, M., W. CruteLLs y J. CasTeLLs (1987). “L'area megalitica de Tavertet”. Cota Zero, 3, pp. 55-68.
Moreu REey, E. (1970). “Pedres decorades de Passanant”. Boletin Arqueoldgico, 69-70, pp. 135-140.

Riu BAarrera, E. (1981). Rocs i Sants. dades sobre cristianitzacié?, pp. 157-170. Acta historica et archaeologica
mediaevalia, n.° 2. Universitat de Barcelona.

Roqug, C., L. PaLLr vy J. TarrUs (1995). Aportacions al coneixement dels gravats prehistorics dels massissos
de les Gavarres i Begur, pp. 77-90. Estudis del Baix Emporda, 14. Sant Felid de Guixols.

SERRA VILARO, J. (1950). “Insculturas dolménicas”. Boletin Arqueoldgico, 31, pp. 114-122.
TARRUS, J. (1993). “El menhir dels Estanys I (La Jonquera)”. Empduries, 48-50, pp. 346-351.

TarrUs, J. (2002). Poblats, doimens i menhirs. Els grups megalitics de I’Albera, serra de Rodes i Cap de
Creus. Gerona.

TARRUS 1 GALTER, J. (2011). “Menhirs i Art Megalitic a Catalunya: les darreres descobertes i el seu context”.
Notes, 26, pp. 93-102.

TaArRRUs, J., ¥ E. Carreras (2008). “Noticia dels treballs fets en 2006 al complex prehistoric de Mas Baleta
III (La Jonquera, Alt Emporda)”. En IX Jornades d’Arqueologia de les comarques de Girona, pp. 63-67.
L'Escala.

TARRUS, J., E. CARRERAS ¥ A. FABREGA (2017). “La Pedra Dreta de Nuria (Queralbs, Ripollés)”. Annals del Centre
d’Estudis Comarcals del Ripolles, 28, pp. 489-503.

VipaL, L. M. (1915). “Nota sobre un menhir y una piedra oscilante con esculturas y letras ibéricas”. Memoria
de la Real Academia de Ciencias y Artes, 11, pp. 19-29.

ViLARDELL, R., y J. CasTELLs (1976). “Hallazgo de una estela decorada en el Pla de la Calma”. Pyrenae, 12,
pp. 181-182.

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALURNA ‘ 121






L MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS
EN LA PROVINCIA DE HUESCA

Angel Gari Lacruz®

El Mapa interactivo de las piedras sagradas en la provincia de Huesca, portal creado en 2017 y alojado
en la web del IEA (piedras-sagradas.es), es un recurso interdisciplinar que permite la localizacion de
211 piedras sagradas en la provincia de Huesca, navegando por el mapa o a través de un sistema de
busqueda interno. Se aborda también en este articulo la incorporacién al mismo de conjuntos sagrados
en cuyo territorio se muestra una mayor intensidad de vestigios paganos, elementos de cristianizacién y
de estigmatizacién.

Piedras sagradas. Sacra saxa. Conjuntos sagrados. Vestigios paganos. Cristianizacion. Estigmatizacion.
Provincia de Huesca.

The Interactive Map of the sacred stones in the province of Huesca, a portal created in 2017 and hosted
on the IEA website (stones-sagradas.es), is a cross-disciplinary resource that allows the location of 211
sacred stones in the province of Huesca, browsing the map or through an internal search system. The
article also addresses the possibility of introducing the sacred locations located in the territories with a
greater intensity of pagan vestiges, elements of Christianization and stigmatization.

Sacred stones. Sacra saxa. Sacred groups. Pagan vestiges. Christianization. Stigmatization. Huesca province.

* Director del Area de Ciencias Sociales del IEA de la Diputacion Provincial de Huesca. angelgari@gmail.com

inorce ¢ 2


http://www.piedras-sagradas.es
mailto:angelgari%40gmail.com?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Introduccion

El Mapa interactivo de las piedras sagradas en la provincia de Huesca, presentado en el II Coloquio
Internacional sobre Sacra Saxa, tiene su origen en las conclusiones del I Coloquio, organizado en Huesca
por el Instituto de Estudios Altoaragoneses (IEA) en colaboracién con el Gabinete de Antigliedades de la
Real Academia de la Historia en 2016.

Durante el mismo se expuso que en el Occidente europeo existen numerosos lugares vinculados con mitos
y rituales arcaicos que configuran un “paisaje sagrado”. Son las sacra saxa o pefias sagradas, dotadas, a lo
largo de la historia, de un caracter magico o sobrenatural por su asociacion con leyendas, ritos y creencias. Se
trata de altares rupestres, santuarios y ermitas, abrigos y cuevas o conjuntos rocosos con formas peculiares.

Este mapa es, por tanto, un recurso interdisciplinar concebido con un doble objetivo: por una parte, aportar
informacion a los investigadores y, por otra, poner en valor este patrimonio mediante su divulgacion.

En 2017 el IEA asumid su realizacién y para ello se fundamentd en los trabajos realizados por Eugenio
Monesma, José Miguel Navarro y Josefina Roma. Para sistematizar estas informaciones se elaboré
una ficha unificada y se establecieron los criterios de referenciacion de topdnimos y patrimonio con el
Sistema de Informacion del Patrimonio Cultural Aragonés (Sipca) del IEA. La realizacidon web, el mapa y la
adaptacién de contenidos se encargaron a la empresa ECAS Técnicos Asociados <www.aragonvirtual.es>
y fueron realizados por Pablo Alfonso Matute y Ramoén Salanova Aznar.

Contenidos técnicos del mapa

El mapa, dividido a su vez en nueve mapas comarcales, incluye todas las piedras sagradas y a través de
la navegacioén por cualquiera de ellos es posible localizar los lugares de interés y consultar los contenidos
de las fichas asociadas.

Dispone de cuatro capas cartograficas a elegir: capas open source basicas que permiten una carga rapida
y una primera documentacion topografica (OpenStreetMap y OpenTopoMap), y otras dos capas oficiales
que se pueden superponer en semitransparencia: mapa raster topografico del Instituto Geografico
Nacional y capa de fotografia aérea actualizada (PNOA).

Se han adaptado las coordenadas de todos los elementos recogidos al sistema ETRS89, que es desde
2007 el sistema de referencia geodésico oficial en Espana para la referenciacion geografica y cartografica
en el ambito de la peninsula ibérica y las islas Baleares. Estas coordenadas, incorporadas en las fichas en
formato decimal (longitud, latitud) y UTM (X, Y), permiten localizar con precisién en el territorio los
espacios mitico-legendarios marcados en el mapa.

124 . Angel Gari Lacruz


www.aragonvirtual.es

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

@® Piedras sagradas
I:l Comarcas provincia de Huesca

\:| Municipios provincia de Huesca

Fig. 1. Localizacién de elementos de piedras sagradas recogidas en los trabajos de los investigadores
Eugenio Monesma, José Miguel Navarro y Josefina Roma.

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA ‘ 125



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Las fichas que se han generado son producto de una adaptacion de la informacion recopilada a la ficha-
plantilla propuesta por el IEA. De tal forma que se han creado unas fichas homogéneas con la informacion
mas relevante de cada “piedra sagrada” y que tiene la siguiente estructura:

Junto al mapa, una pequefia ficha con datos basicos de identificacion y localizacion: denominacion,
denominaciéon secundaria, comarca, municipio, localidad, topdnimo, coordenadas (longitud,
latitud) y UTM (X, Y) y tipologia (morfoldgica, funcional).

Por debajo de ello, la ficha de contenido propiamente dicha que consta de los siguientes apartados:
descripcion, historia, leyenda y tradicidn oral, acceso, entorno, conservacion, informacién adicional
y una galeria de fotos.

Segun los niveles de zoom, se agrupan geograficamente los diferentes puntos registrados y a
medida que nos acercamos, es posible visualizar la localizacién exacta de cada elemento y acceder
a toda la informacion.

El acceso a la informacién puede realizarse a partir de la denominacién de un elemento concreto,
o0 a través de los tres tipos de buscadores incorporados: general, tipo morfoldgico y tipo funcional,
y en todos puede seleccionarse la localidad, el municipio o la comarca a la que pertenece.

Ademas, estas informaciones estan disponibles para ser consultadas en el teléfono movil.

Las piedras sagradas en el mapa

El mapa ofrece la catalogacion de las 211 piedras sagradas localizadas, hasta la fecha, y ubicadas en 131
localidades correspondientes a 84 municipios, y a 9 comarcas de la provincia. Las piedras se describen
en 246 fichas porque, en varios casos, las referencias corresponden a mas de un investigador, y las
informaciones se complementan con mas de 1500 fotografias, 13 videos con tomas aéreas y 5 minutos
de un audiovisual sobre el amplio escenario mitico-legendario del Salto de Roldan. Con todo ello se
pone de manifiesto la variedad y riqueza de este patrimonio.

Para aproximarnos a las diferentes valoraciones de las piedras sagradas resulta de interés reagruparlas
cuantitativamente por comarcas y por tipologias que pueden plantear nuevas lineas de interpretacion y
tipificacion.

Las piedras sagradas localizadas por comarcas aportan los siguientes datos:

126 . Angel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Comarca Piedras sagradas Fichas en web
La Jacetania 11 13
Alto Géllego 25 30
Sobrarbe 23 26
La Ribagorza 27 30
Hoya de Huesca / Plana de Uesca 55 75
Somontano de Barbastro 14 16
Cinca Medio 15 15
La Litera / La Llitera 8 8
Los Monegros 33 33
Total 211 246

Numero de piedras y fichas por comarca.

Esta clasificacion refleja una diferenciacidn numérica notable entre las comarcas y seria necesario indagar las
causas de este contraste, que pueden deberse a los procesos de cambio o0 a una investigacién tardia o insuficiente.

La busqueda por tipologias morfoldgicas y funcionales presenta los siguientes datos:

Tipologia morfolégica Tipologia funcional

Conjunto pétreo 20 Apotropaicas 11
Cueva artificial 60 Curativas 7
Cueva natural 12 Espacios sacralizados 121
Eremitorio 8 Fecundantes 45
Ermita / iglesia 39 Funerarias 48
Grabados en roca 8 Pedagdgicas 47
Huellas 7 Rituales 106
Megalito 1 Simbdlicas 23
Monton de piedras 13 Otras 74
Pareidolia 12

Piedra 37

Piedra exenta 19

Poblado 4

Numero de fichas por tipologia.

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA ‘ 127



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Una vez expuestas las tipologias y la cuantificacion de cada modalidad de piedras, en este apartado,
se han seleccionado en el mapa los contenidos correspondientes a tres blsquedas sobre leyendas y
creencias:

a) Por localidades: Labata.

b) Por su funcionalidad: el Pefidn de los Moros de Labata.

c) Por su morfologia: el cura de Aurin, en Satué.

Labata
Ficha: Eugenio Monesma

Localidad situada al sur de la sierra de Guara, en su término se han localizado 5 piedras sagradas
tipificadas como funcionales rituales, que se describen en 9 fichas que corresponden a Os Bozos, Os
Olivons, Recuengos, San Chil y Pefidén de los Moros. En algunas de estas piedras hay restos arqueoldgicos
que deberian ser investigados.

Peinon de los Moros de Labata

La localidad de Labata esta situada en el somontano que se extiende al sur de la sierra de Guara. Entre
las diferentes piedras rituales que se encuentran en su término, hay una muy singular, destacable entre
los campos de labor, conocida por los vecinos como el Pefién de los Moros o de San Salvador.

Lourdes Puyuelo recuerda bien las leyendas que sobre esta piedra le contaban de nifia y que guardan una
relacién directa con el posible uso ritual de este lugar.

Eucenio: Bueno, Lourdes, estamos aqui en una piedra que de alguna forma tiene el toponimo
Moros. éNo es asi?

Lourbes: Exactamente. A esta piedra siempre se le dijo la Piedra de los Moros. Y luego,
posteriormente, se pasoé a llamar el Pefién de San Salvador, porque en referencia a una ermita que
hay alli al fondo, que ha sido la ermita de San Salvador, y desde entonces siempre ha sido el Pefién
de San Salvador. Pero el nombre anterior siempre ha sido el Pefidn de los Moros.

Eucenio: Exactamente, el Pefidn de los Moros. San Salvador fue una cristianizacion de este lugar
pagano. Perfecto. Asi es.

Lourpes: Yo tengo una leyenda, porque nosotros aqui de pequenos tenia unos campos aqui mi
padre y veniamos mucho por aqui, y entonces ellos siempre nos contaban leyendas de este
pefidn. Una de esas leyendas dice que aqui en este pefidn habitaba una serpiente encantada.

1238 ' Angel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Esta serpiente era la guardiana de un tesoro, el tesoro era una olleta llena de monedas de oro.
Por aquel entonces, un pequefio pastor de Labata solia venir por aqui con su ganado y se hizo
muy amigo de la serpiente. Se hicieron tan amigos que le traia cada dia desde el pueblo una
cazuela con sopas, y la serpiente a su vez, muy de vez en cuando, le regalaba una moneda de oro.
Entonces, los dos eran muy felices juntos hasta que un buen dia el chico tuvo que ir a combatir
a tierras lejanas. Se despidid de la serpiente, la serpiente se quedé muy triste esperando que
regresara el chico. Pasaron los afos y, efectivamente, el chico regresd. Pero ya no era aquel chico
bonachdén que se habia ido a aquellas tierras, sino que se habia convertido en una persona super
egoista. Entonces, el Unico objetivo era llegar al pueblo, subir aqui, matar a la serpiente, robarle
el tesoro, y decir en el pueblo que se habia enriquecido en aquellas tierras donde habia estado.
Y asi lo hizo, efectivamente; llegd al pueblo, subié aqui, pero con lo que él no contdé fue que la
serpiente era una serpiente magica y como tal sabia en cada momento lo que estaba pensando el
chico. Asi que la serpiente lo esperd detras de unas piedras, oculta, y cuando llegé a su altura el
chico, se abalanzd sobre él, se enroscd en su cuerpo y lo mato. Y esta es la leyenda de este pefion.
Y en el pueblo se contaba mucho también, que en las Eras Altas, entonces estaban trillando y de
repente miraban a la ladera y veian toda una colada inmensa tendida. Entonces, todos los vecinos
la atribuian a los poderes magicos de la serpiente, que en realidad decian que era una mora que
la habian encantado en una serpiente.

En el imaginario mitico de diversas culturas precristianas, la serpiente ha sido considerada como un
animal sagrado. Simboliza ante todo el conocimiento oculto, la sabiduria, el poder..., y ha sido la guardiana
de los tesoros y de los espacios sagrados.

Lourpes: Este pefidn lo utilizaban los moros para hacer rituales, rituales al sol, adorando al sol
y hacer sus propios rituales de agua, de adoracion al sol, todas esas cosas. Eso lo decian en
el pueblo, la gente mayor. Si, a mi mis padres me lo decian cuando pasabamos por aqui, me
contaban todas estas cosas.

La morfologia de esta roca nos remite a una especie de altar de ofrendas o sacrificios, con una gran mesa
presidida por una hornacina. En la parte superior del roquedo hay tallada una pequefa cazoleta ritual y por
encima de la hornacina se aprecia una pequefia pileta que bien podria haberse utilizado para abluciones.

LourpEs: Pues esto, yo supongo que seria para recoger agua de lluvia. Yo me acuerdo de verlas con
agua de pequefa y supongo que seria para hacer algun ritual de agua.

Eucenio: Posiblemente, porque las libaciones se hacian en un punto alto, una cazoleta donde se
echaba, se vertia el agua de la lluvia o bien se vertia aqui el vino, el aceite o los frutos que la tierra

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA ‘ 129



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

habia ofrecido. Igual que ahora cuando se bendicen los términos. Exacto. Es un agradecimiento a
la Madre Tierra. Y alli se ve otra también, otra entalladura. Alli también, si. Ves, es una entalladura
cuadrada, de mayor tamafio. En este caso orientada también hacia los campos, hacia la sierra.

Lo que si esta claro es que tiene la forma de un altar. Esto es un altar rupestre. De alguna forma
se celebrarian aqui los rituales, y aqui tenemos la hornacina donde habria alguna figura. No quiere
decir que fuera de tiempos de los moros, los arabes, sino que moro se ha llamado siempre a todo
aquello anterior al cristianismo. Lo romano era de los moros, lo ibero era de los moros. Por tanto,
esto podria ser un altar de culto precristiano.

Lourpes: Puede ser, porque ademas aqui cerca hay un poblado al lado de la ermita, hay un poblado
iberorromano pero que esta sin excavar. Hay que mirarlo, hay que verlo.
Otras informaciones de la ficha

En superficie aparecieron algunos elementos de metal (cuchillo ritual con mango cubierto con hilo de oro,
fibulas, hebillas...), que fueron donados al Museo de Huesca y que se exponen en una de las vitrinas.

En una visita realizada el 20 de septiembre de 2014 encontramos un fragmento de ceramica delante de la
roca. También nos damos cuenta de que en el lado sur de la roca hay un espacio tallado en forma de
habitacion con unos mechinales en la roca para el asentamiento de un tejado.

Fig. 2. Pefidn de los Moros de Labata. (Foto: Eugenio Monesma)

130 . Angel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

En la visita realizada durante el coloquio, la arquedloga Julia Justes confirmé que alli, junto a la roca, a
mano derecha mirando hacia el altar, habia un poblado iberorromano.

Leyenda del cura de Aurin
Ficha: José Miguel Navarro

Gran bloque monolitico de conglomerado, de evidente forma humana, situado en el camino que sube al
puerto de Santa Orosia desde la poblacion de Satué. En septiembre de 2011 se desprendié la “cabeza”
rodando barranco abajo y perdiendo la morfologia que seguramente le dio nombre.

Leyenda y tradicién oral

Cuenta la leyenda que un cura que atendia las parroquias de Aurin y Satué subia habitualmente al puerto
de Santa Orosia a impartir doctrina entre los pastores que pasaban los veranos en el puerto. Un dia,
cuando regresaba por la tarde al pueblo, una gran tormenta le sorprendié haciendo que se despefara por
el barranco. Nunca aparecié su cuerpo pero si que lo hizo una enorme figura humana en el lugar donde
se lo vio por ultima vez.

Otra versién asegura que el cura subia a visitar a una joven pastora que trabajaba durante los veranos
en el puerto apacentando el ganado. Un dia hicieron “lo prohibido” y, como castigo divino, una gran
tormenta lo hizo desaparecer en el barranco, donde aparecié su cuerpo convertido en piedra para aviso y
testimonio de su pecado.

F :

Fig. 3. El “cura de Aurin” antes y después del desplome de la “cabeza”. (Foto: José Miguel Navarro)

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA ‘ 131



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Introduccion a los conjuntos sagrados territoriales

En esta nueva fase del mapa se presenta el estudio de cuatro conjuntos sagrados territoriales: monte
Oturia, Salto de Roldan, tozal de Asba y el monte Turbdn. En este texto solo se desarrollan los dos primeros.

b 2

AP,

N

[ salto de Roldan
[ Turbon

Fig. 4. Mapa de los conjuntos sagrados de la provincia de Huesca. (Realizacién: ECAS)

132 . /fngel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Se pretende analizar la evolucién de las creencias en territorios con una configuracion geografica similar:
tienen un pico elevado que domina el paisaje. De cada conjunto se ha elaborado un mapa en el que
se delimita el area de estudio, aproximadamente de 10 kildémetros a partir del punto central, aunque
ajustada a los accidentes geograficos como rios o elevaciones orograficas.

Estos escenarios se caracterizan por acumular un gran numero de vestigios sagrados que permiten
analizar la evolucion de las diversas creencias, desde la antigliedad hasta el final de la sociedad
agropecuaria tradicional. Vestigios que, para comprenderlos mejor, se han reagrupado en tres tipologias:
vestigios paganos, elementos de cristianizacion destacables y la estigmatizacion de algunos lugares no
cristianizados.

Y para su interpretacién debemos tomar conciencia de que ya nos separan cuatro generaciones de ese
modelo de sociedad y mucho mas notables son las diferencias con sus cosmovisiones y percepciones
tanto de los paisajes como de lo sagrado en ellos enraizado. Todo ello nos obliga a una nueva reflexién
y valoracion de las huellas de lo sagrado. A esta evoluciéon durante siglos o milenios la he denominado
ecologia del imaginario sagrado.

De cada conjunto se puede ver una breve descripcidon y un mapa interactivo en el que se localizan los
diversos elementos sagrados diferenciados por colores segun tipologia: en iconos verdes los vestigios
paganos, en amarillo los elementos de cristianizacion destacables y en rojo la estigmatizaciéon de algunos
lugares no cristianizados.

Ademas, se pueden visualizar de forma realista estos territorios gracias a la integracion de un visor de
fotografias panoramicas en la propia web. Con él se dispone de panoramicas de 360 grados, vistas aéreas
de 360 grados realizadas con dron y panoramicas aéreas de simulacién del territorio en 3D.

Muchas de las informaciones incorporan enlaces al portal del Sipca y a las fichas recopiladas en <piedras-
sagradas.es>.

Conjunto sagrado del monte Oturia

Situado en la comarca del Alto Gallego, el monte Oturia, con sus 1920 metros de altitud, domina un
territorio delimitado al oeste por el rio Gallego y al norte por la sierra de Tendefiera, que lo separa del
valle de Tena. El rio Ara marca su frontera oriental y el rio Basa define su limite sur.

Se ha seleccionado este territorio como uno de los conjuntos sagrados porque en él se han localizado
numerosos vestigios paganos, elementos cristianizados y otros estigmatizados que no fueron cristiani-
zados.

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA ‘ 133


http://www.piedras-sagradas.es
http://www.piedras-sagradas.es

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 5. Imagen aérea del monte Oturia y su entorno. (Foto: ECAS)

Los vestigios paganos los generaron pueblos de culturas precristianas que habitaron las tierras pirenaicas

dejando huellas de sus cosmovisiones en el territorio. Se localizan en el mapa las siguientes:

10.

© ® N o AW N

La mitica hilandera.

Las fatas.

Las lamias.

Las lavanderas legendarias.

La diosa Diana.

Las almas de los muertos en contextos precristianos.

Las leyendas de las Abuelas, localizadas en 12 lugares.

Los topdnimos y las leyendas de moros y moras que remiten a precedentes paganos.

Los topdnimos de dragones, apariciones de serpientes o monstruos sobrenaturales que evocan
los bestiarios precristianos.

Tesoros ocultos en entornos legendarios asociados a entidades sobrenaturales.

Ya en la Edad Media, la penetracidn del cristianismo en el territorio del monte Oturia, por la orilla izquierda

del rio Gallego, conllevé la sustitucion de las antiguas creencias por otras que introdujo la nueva religion.!

1 Mur (1995: 84 ss.) trata de este proceso.

134 . Angel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Del conjunto de ermitas y monasterios que desarrollaron la accion cristianizadora voy a citar Unicamente
a los mas antiguos y a los ubicados en zonas donde, también, se han conservado vestigios paganos y de
estigmatizacion.

En el siglo x1 se construyeron en Gavin el monasterio de San Pelay y la ermita de San Bartolomé. En su
término se han recogido los restos paganos de tres leyendas de las Abuelas, el topdnimo Santa Daina, que
remite a la cristianizacién de la diosa Diana, y tres toponimos referidos al infierno, que evocan el lugar
donde se recluian las almas condenadas y estigmatizan un barranco cercano.

En el siglo x1 se datan las iglesias de San Juan y Santa Maria en Espierre, donde, también, se ha localizado
la leyenda de las Abuelas, y cerca de este pueblo se encuentra el timulo Bulto de Fornaz, en el que se
decia que habia un demonio.

En la cuenca del rio Ara se construyd el monasterio de San Pedro de Rava en Ayerbe de Broto, uno de los
mas antiguos edificados en la zona de influencia del Oturia. Y en el siglo x1 el de San Urbez de Basaran.

En el entorno proximo del monte Oturia hay que destacar el monasterio benedictino del siglo xi, hoy
desaparecido, de Santa Maria de Ballaran, en San Julian de Basa.

Maés tarde, a partir de los siglos xvi y xvii, se datan los 9 lugares de culto, que se encuentran en el camino
que sube desde Yebra de Basa a Santa Orosia.

Varios autores sostienen que algunos de estos espacios tienen origen en cultos celtas.? Y otros han
pretendido con las leyendas, que se refieren al hallazgo de los restos de la santa, remontar sus origenes
a la Edad Media, pero no hay certezas histéricas sobre ello.

Otro aspecto de la importancia de lo sagrado en este espacio lo constituian la repeticion de los rituales
y de las romerias llevadas a cabo por los pueblos de la zona que, regidas por el solsticio de verano y los
ciclos lunares, suponian una renovacion anual de la sacralidad.

Aunque de dataciéon mas reciente, hay que mencionar, igualmente, la ermita de San Benito de Erata en
Otal que, construida a 2000 metros de altitud, se encuentra en la cota mas alta de esta zona del Pirineo.
En ella se celebr6 una romeria hasta 1910, a la que acudian los pueblos de Otal y Espierre y, hasta la
Guerra Civil, desde alli se esconjuraban las tormentas.?

2 Mur (1995: 84): “En la antigliedad, el actual santuario de Puerto seria un importante centro de culto, del tipo
céltico, al que acudirian numerosas gentes del contorno”. Medrano (2001-2002: 283-290) aborda este tema en su
articulo.

3 Informante: José Angel Gracia, 2019.

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA ‘ 135



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Han llegado hasta nosotros toponimos y leyendas que muestran el proceso de estigmatizacién de lugares
no cristianizados que se llevé a cabo en esta zona y que proceden de diferentes origenes culturales.

Los numina femeninos se estigmatizaron en el topdnimo Malincantada,* como se denomina a una fuente
del pueblo de Otal.

Segun recogié Enrique Satué, en Ainielle “caia el Salto de la Olla, precipitandose por el barranco de
Rimalo y los testimonios de mis informantes: «En aquel salto habia un agujero y alli nos decian que vivia
una bruja»”".®

Igualmente lo atestigua el toponimo E/ Forau Os Diaples, a 2700 metros en la sierra de Tendefera, y
en Gavin los tres topdnimos referidos al infierno: Barranco del Infierno, Canals del Infierno y Comas del
Infierno, en el mismo barranco.

Mencidn aparte requiere el congosto de Santa Elena y su entorno, espacio de transicién que comunica las
tierras de Biescas con el valle de Tena, porque en él se encuentran las tres tipologias de creencias citadas:

Tres toponimos referidos al diablo: Garganta del Diablo y Fuente del Diablo, y, proximo al congosto, el
Puente del Diablo,® que cruza el barranco de L'Asieso.

En lo alto y a la derecha orogréfica del congosto se encuentran las dos cuevas Traconeras,” que remiten
a creencias en dragones.

En Aso de Sobremonte, el barranco de Labanera, que puede remitir a las miticas lavanderas; la Fuente del
Infierno® y el Corralén de las Brujas. Mas al sur, en Seneg(ié, la Era de las Brujas.®

En Tierra de Biescas la entrada al congosto fue cristianizada con los zoques de Santa Elena y Santa
Engracia y justo en frente, pero en la otra orilla, se encuentran los restos de San Martin de Closura,
antiguo hospital en el Camino de Santiago. En la salida norte las ermitas de San Per y la de Santa Elena.
Enrique Satué!® recogié un testimonio de que la Virgen hilaba en el despoblado de Santa Engracia, muy
cerca del santuario de Santa Elena. Relato que evoca a la mitica hilandera. La iglesia del despoblado

4 Informante: José Angel Gracia, 2019.
5  Satué (2003: 71).

6 Satué (1995: 125). Y en el Mapa interactivo de las piedras sagradas en la provincia de Huesca hay un enlace al
portal Sipca, donde se publica el testimonio oral de la leyenda.

7 Informante: José Miguel Navarro.
8 Gari (2007: 56).

9 Gari (2007: 54).

10 Satué (1995: 100).

136 . Angel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de Santa Engracia derivé en el zoque que lleva su nombre, que se encuentra muy proximo a los dos
délmenes.

Las romerias anuales a la ermita de Santa Elena constituian una renovacion de la sacralidad llevada a
cabo por los pueblos que participaban en ellas. En 1749 Ledn Benito Marton da noticia de la curacion de
obsesos y endemoniados en este santuario de Biescas.!!

Los procesos de sustitucién de unas cosmovisiones por otras, que se han descubierto en el territorio, se
manifiestan, igualmente, en el cambio de interpretacion de la posesiéon. Cominmente se denominaba a
los posesos espiritados o espirituados, aludiendo a estar poseidos por las almas de los muertos. Pero han
quedado huellas de otras creencias, como se prueba en un documento de 1810, en Seneglié, donde consta
la palabra enfatuadas'? para denominar a las espirituadas, es decir, poseidas por las hadas. Creencia que
ha quedado fosilizada en el documento.

La calificacion de endemoniadas, que fue llevada a cabo por la Iglesia catdlica, supuso un cambio de
interpretacion y una estigmatizacion de las creencias anteriores. En este sentido, se puede plantear que santa
Orosia, en origen, liberaba a los posesos de los espiritus de los muertos y posteriormente de los demonios.

Por todo lo expuesto, se puede decir que nos encontramos ante un espacio sagrado debido a la gran
concentracion de los vestigios paganos y a los procesos de cristianizacidén y de estigmatizacion.

Conjunto del Salto de Roldan

El Salto de Roldan, a unos 10 kildmetros de Huesca, esta formado por dos grandes pefas entre las que
el rio Flumen ha forjado una brecha de mas de 300 metros de profundidad. Por este estrecho paso, las
aguas del rio se vuelven turbulentas y producen peligrosos remolinos, por lo que fue inaccesible para el
hombre hasta la década de 1980.

Estas dos gigantescas moles rocosas se llamaron Sen y Men y hoy se las conoce como pefias de San
Miguel y de Aman. A lo largo de la historia, los pueblos han ubicado las representaciones miticas de su
imaginario colectivo en este impresionante escenario y lo han constituido en un reducto “sagrado” que
proyecta su influencia en el amplio entorno que lo rodea.

Territorio que, para este estudio, se ha delimitado por los rios Isuela al oeste y Guatizalema al este. Las
sierras que flanquean el puerto de Monrepods al norte y la ciudad de Huesca configurarian la frontera sur.

11 Martén (1749: 17).
12 Informante: José Luis Garcés. En el Libro Parroquial de Senegiié de 1810 consta el término enfatuada.

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA ‘ 137



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 6. Imagen aérea del Salto de Roldan y su entorno. (Foto: ECAS)

Este conjunto sagrado acumula diez estratos culturales que comprenden desde la prehistoria hasta el

siglo xviii, permitiendo realizar aproximaciones cronoldgicas desde la arqueologia, las dataciones del

patrimonio y la contextualizacién de algunas leyendas.

Estratos culturales:

1.

Pinturas rupestres en el abrigo de la Raja. Ubicado en el entorno de Santa Eulalia de la Pefia es
el primer espacio ritual.

Leyenda de la hilandera, situada sobre las dos rocas de Roldan y en otras versiones asociada a
délmenes.

Cueva del toro, donde, segun la leyenda, habia un toro de oro.
La mora giganta emplazada en Santa Eulalia la Mayor. Leyenda asociada a la tradicién pagana.

Monasterio de San Martin de la Val de Onsera, del siglo xi. Asociado a ritos de fertilidad y de
exorcismos.
Proceso de cristianizacién del espacio ocupado por la mitica hilandera con la construccién de dos

ermitas en el siglo xir.

Vestigios de la hueste antigua en la grieta de Roldan de donde salian las almas errantes guiadas
por un gigante de origen pagano.

. San Miguel, conductor de almas, como se muestra en las pinturas de la iglesia de Barluenga, del

siglo xi1.

138 ' Angel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

9. Estigmatizacion de este conjunto con toponimos de diablos e infiernos, leyendas del diablo y
conventiculos de brujas.

10. En el siglo xvi los ilustrados sitUan en estas penas la figura de Roldan y sus leyendas dandoles
un nuevo nombre.

Los puntos citados se desarrollan brevemente a continuacion.

Los primeros pobladores de este territorio fueron cazadores recolectores cuyos vestigios, de hace siete
mil quinientos afos, se localizan en el yacimiento prehistdrico ubicado en el barranco de Espantalobos.!3
Estos grupos dejaron, junto a las penas del Salto de Roldan, su impronta en el abrigo conocido como /a
Raja,** donde representaron fauna silvestre, dos caprinos, un cérvido, un ovino y la figura de un hombre,
constituyéndose en el primer espacio ritual.

En Belsué, en la zona conocida como Cienfuens, se encuentra la cueva del Toro,® animal asociado a la
fertilidad. En esta cueva se hallaron restos tardorromanos de los siglos 1v al vi.

Relatos legendarios cuentan que el Salto de Roldan y el lugar de Santa Eulalia la Mayor estaban dominados
por dos gigantas: una, la Hilandera, y la otra, la Mora.

El relato mas antiguo centrado en el Salto de Roldan describe a una gigantesca hilandera!® que, con un
pie en cada roca, controlaba el territorio con su colosal figura. Como hilandera transformaba el copo en
hilo que se descolgaba hasta llegar a unirse con las aguas del rio Flumen. En la leyenda subyacen dos
mensajes: la hilandera, simbdlicamente, transformaba el caos en cosmos, y el hilo constituia el nexo de
unién entre lo superior y lo inferior superando asi dicotomias insalvables.

La segunda giganta, llamada /a Mora, salté desde el castillo de Santa Eulalia la Mayor hasta la Piedra de los
Moros de Ayera. Alli dejé marcados sus gigantescos pies, uno de ellos deforme como las tradiciones atribuyen
a algunas de estas entidades. Esta leyenda parece que, de forma implicita, vincula a la cristianizacion del
lugar la huida de la Mora hasta un nuevo espacio pagano y asociado a la fertilidad.'”

13 Domingo y Montes (2016: 47-52), y Montes, Domingo, Cuchi, Alcolea y Sola (2015: 119-133).
14 Baldellou, Painaud, Calvo y Ayuso (1997: 29-41).
15 Castan (2000: 100-102).

16 Echandi (2000: 108): “En Santa Eulalia la Mayor esta el Salto el Roldan. Un tio mio de Alcald de Gurrea dice que
le habian sacado el apodo ese de Salto el Roldan porque habia una bruja que ponia una pierna en cada lao de piedra y
estaba hilando con una rueca y pa que fueran finos los dedos los mojaba en el rio y luego asi torcia [gesticulal. Bueno,
eso son dijendas...”.

17 Benito (2006: 813-860). Este articulo se ocupa de la piedra de los Moros de Ayera, de un falo gigante y una cavidad
donde se realizaban ritos de fertilidad, todos muy préximos entre si. Otras informaciones, en el mapa interactivo.

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA ‘ 139



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La importancia que tuvieron las creencias en la hilandera y la mora se muestra en la estrategia desplegada
en el proceso de cristianizacién del territorio tras la reconquista de Huesca. Con el fin de borrar su
caracter sagrado, pagano, y sustituirlo por uno nuevo cristiano, se construyeron sobre la pefia Sen dos
ermitas'® bajo la advocacién del arcangel san Miguel y se renombro a la pefia y al conjunto como Pefas
de San Miguel, denominacion que ha llegado por tradicion oral hasta el siglo xx.

La tradicion pagana sobre las almas errantes también se localiza en el Salto de Roldan. Cuentan que,
de las entrafias de esta grieta, la noche del 1 de noviembre, fiesta de los muertos, salian las almas
errantes, llamadas /as almetas,*® que, conducidas por el gigante Roldan, en procesion se dirigian hacia la
poblacion de Sagarillo. Sus habitantes les disparaban balas de cera bendecida para ahuyentarlas y evitar
que entraran.

Este relato tiene su origen en la hueste antigua o santa compafa que en la Edad Media se creia estaba
guiada por divinidades paganas como Diana, Herodiades, Velsocia y el Cazador Salvaje, entre otras.

La leyenda no indica el camino que seguian las almetas, pero los topdnimos que se encuentran entre la
grieta de Roldén y Huesca muestran la estigmatizacién de la zona donde se hacian presentes las almas.
Proximo a la grieta se encuentra el topénimo Infierno, que evoca, en un contexto cristiano, el lugar donde
estaban las almas condenadas, y esta estigmatizacion se refuerza con otros que remiten a la presencia
del diablo, como el Barranco del Diablo y, proximo a él, ya en Huesca, el Puente del Diablo.?° Mas alejados,
se localizan otros topénimos como la Higuera del Diablo?' en Montearagdn, el Casco del Diablo en Santa
Eulalia la Mayor y la Pileta del Diablo en Casbas.

En el siglo xir en las pinturas de la iglesia de Barluenga, se representa a san Miguel asistido por dos
angeles que guian a las almas. Se le representa, también, pesandolas, es decir, las enjuicia y las supedita
al poder de la nueva religién. Finalmente, el arcangel se enfrenta y domina a los diablos y a otros seres
del inframundo representados en el bestiario.

A una distancia de 4 o 5 kildmetros en linea recta, desde el Salto de Roldan, se encuentra el singular
espacio de San Martin de la Val de Onsera donde se funden las tradiciones paganas y cristianas en los

18 Castan (2007: 8-9).
19 Relato recopilado por Pedro Lafuente hacia 1950. Texto aportado al proyecto coordinado por Miguel Bayon.

20 Castan (2000: 52): “El Puente del Diablo figura en un mapa de Labafa de 1672, pero ya existia en el siglo xvi,
periodo en que el derecho de pontaje correspondia a la casa de Castro”.

21 Canovas del Castillo (1903: 63): “Del adarve donde Sancho Ramirez planté sus pendones por reto y afrenta del
Ebn-Hud de Huesca, cuelga solo viciosa y lozana la Higuera del Diablo”.

140 . Angel Gari Lacruz



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

ritos propiciadores de la fertilidad. Lugar donde acudieron, durante siglos, buscando remedio a estos
problemas las gentes del entorno, nobles e incluso el rey Pedro IV.2?

En este recdndito lugar se construyd un monasterio en el siglo xi, y en su pequeia iglesia, ya en ese siglo, se
realizaron exorcismos?? a las endemoniadas, siendo los mas antiguos de los que existen referencias en Aragon.

Volviendo a las cumbres de Roldan, estas, de nuevo, fueron el escenario donde el imaginario colectivo
situd hazafias portentosas llevadas a cabo por figuras sobrenaturales o héroes legendarios como san
Miguel, san Martin e incluso Cristo que fueron retados por el diablo a saltar de una pefa a otra. y algunos
relatos recogen que en el salto dejaron marcadas las huellas de sus cabalgaduras en las pefias. También
la tradicion oral ha situado en las cumbres de Roldan los conventiculos de las brujas con el diablo que se
realizaban en determinadas fechas del afo.

El topénimo Salto de Roldan no aparece documentado hasta el siglo xvii, por lo que cabe pensar que
fueron los ilustrados quienes introdujeron tanto el toponimo asociado a esta figura como sus leyendas. A
este personaje legendario se le atribuyen dos hazafias: una, el haber generado la inmensa grieta con un
golpe de su prodigiosa espada Durandarte, y otra, el haber saltado a lomos de su caballo desde la Pefia
Man a la de San Miguel para huir de sus enemigos.

Sobre este territorio se ha realizado una exposicion evolutiva de unos siete mil afos a través de los
estratos paganos, su cristianizacién o estigmatizacion. Y como reflexién final decir que el estudio del
mapa Yy de los conjuntos sagrados ha permitido objetivar, en el transcurso del tiempo, la morfologia de lo
sagrado en estos paisajes.

Conclusiones

Transcurridos dos afios desde su publicacién en internet, el Mapa interactivo de las piedras sagradas sigue
siendo un trabajo pionero, en vias de desarrollo, por tanto, abierto a mejoras y modificaciones.

La aplicacion de la ficha del mapa en otras provincias ha generado la necesidad de unificar sus contenidos
y la terminologia y asi poder crear una base de datos de las piedras sagradas en la peninsula ibérica. Este
objetivo fue una de las conclusiones del II Coloquio. Para unificar criterios seria necesario la creacién de
una comision especializada.

22 Garcia (1917: 199-201). Un tratamiento mas amplio realiza este autor en la monografia San Martin y el
exmonasterio de la Val de Onsera, 2.2 ed., Huesca, Hija de L. Pérez, 1954, 47 pp.

23 Ainsa (1619: 141-142).

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA ‘ 141



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Referencias bibliograficas

Ainsa e IriarTe, F. D. (1619). Fundacion, excelencias, grandezas y cosas memorables de la antiquisima
ciudad de Huesca. Huesca.

BaLpeLLou, V., A. Painaup, M.2 J. Cawvo y P. Avuso (1997). “Las pinturas rupestres de los covachos de La Raja
(Santa Eulalia de la Pefia-Nueno)”. Bolskan, 14, pp. 29-41.

Bavona, E., y J. A. Gracia (2015). “El camino del pastor, los romeros del cuerpo de Santa Orosia y las
piedras”. O Zoque, 15, pp. 4-10.

Benito, M. (2006). “Piedras vy ritos de fertilidad en el Alto Aragén. Espacio y tiempo en la percepcién de la
antigliedad tardia”. Antigliedad Cristiana, 23, pp. 813-860.

CAnovas DEL CasTiLLo, A. (1903). La Campana de Huesca. Cronica del siglo xi. Barcelona.
CasTaN, A. (2000). Lugares mdagicos del Alto Aragdn. Huesca.

CasTAn, A. (2007). “Salto de Roldan: el castillo inacabado de Sancho Ramirez”. Diario del Alto Aragdn, 10
de agosto.

Domingo, R., y L. Montes (2016). “La ocupaciéon mesolitica de Espantalobos (Quicena, Huesca)”. I Congreso
de Arqueologia y Patrimonio Aragonés, 24 y 25 de noviembre de 2015, pp. 47-52. Zaragoza.

EcHanpr ErciLa, S. (2000). Corpus de rolandiana pirenaica: lugares y leyendas de Roldan en los Pirineos. Huesca.
Garcia, G. (1917). Anuario de la didcesis oscense. Huesca.
Garcia, G. (1954). San Martin y el exmonasterio de la Val de Onsera. Huesca.

Gari, A. (2007), “Ruta numero 3 del Alto Gallego”. En VV. AA., Aragén mitico-legendario, pp. 8-79.
Zaragoza.

MarTON, L. B. (1749). Sumaria investigacion de las plausibles antigliedades del célebre Santuario de Santa Elena
Emperatriz y su Fuente Gloriosa, en Aragon y sus montes Pyrineos. ed. facsimil. Ateneo de Zaragoza, 1983.

Mepbrano, M. (2001-2002). “Santa Orosia en Yebra de Basa: reflexiones sobre un culto con raices
precristianas”. Saldvie: Estudios de Prehistoria y Arqueologia, 2, pp. 283-290.

Monesma, E. (2013). “Piedras rituales en Labata”. Alacay, 29, pp. 56-63.

MonTes, L., R. Domingo, J. A. CuchHi, M. ALcotea y C. SorLa (2015). “Completando el mapa de la cuenca
del Ebro: el Mesolitico del 1x milenio Cal BP de Espantalobos (Huesca, Espafia)”. Munibe Antropologia-
Arkeologia, 66, pp. 119-133.

Mur, R. (1995). Con o palo y o ropén: cuatro estampas inéditas del culto a Santa Orosia. Autor. Jaca.
Navarro, J. M. (2000). Geografia medieval de Serrablo. Huesca.

Satug, E. (1988). Las romerias de Santa Orosia. Zaragoza.

Satug, E. (1995). El Pirineo contado. Autor. Huesca.

Satug, E. (2003). Ainielle, la memoria amarilla. Zaragoza.

VV. AA. (2007). Aragén mitico-legendario. Zaragoza.

142 . Angel Gari Lacruz



IEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA:
DRAGONES Y DIABLOS

Alberto Serrano Dolader*

Entendiendo por rondalla cuentos, falordias y consejas con sabor antiguo y hasta anclaje ancestral, en
este articulo se da cuenta de una treintena de hitos de la provincia de Zaragoza en los que el autor,
baséndose principalmente en su trabajo de campo como periodista, ha localizado rocas, pedruscos, losas
0 cuevas pétreas cuya toponimia evoca leyendas referidas al dragén (ente fabulado de connotaciones
malignas en nuestro marco cultural) y a las fuerzas infernales (demonios y brujas). Solo en contadas
ocasiones las hablillas populares readaptan y transforman primigenias creaciones literarias escritas. La
oralidad late como vehiculo de transmisidn. Las voces de los informantes in situ han sido transcritas en su
esencia, con el fin de preservar para generaciones futuras lo que los mas mayores del lugar recordaban a
finales del siglo xx e inicios del xxi.

Leyendas. Cueva. Culebra. Demonio. Dragon. Fauna fantastica. Infierno. Lapidacién. Provincia de Zaragoza.

Understanding rondalla as old-world or even ancestral stories, falordias and consejas, this article singles
out some thirty landmarks of the province of Zaragoza in which the author, based mainly on his field
work as a journalist, has located rocks, boulders, slabs, stone caves... whose toponymy evokes legends
referring to the dragon (a fabled being with evil connotations in our cultural context) and the evil forces
(demons and witches). Only on rare occasions do popular gossip readapt and transform original written
literary creations. Orality strikes as a vehicle of transmission. The voices of the informants in situ have
been transcribed in their essence, for future generations to retain what the oldest men remembered at
the end of the 20t century and the beginning of the 21st.

Legends. Cave. Snake. Demon. Dragon. Fantastic fauna. Hell. Stoning. Zaragoza province.

* Periodista. alberto_serrano@telefonica.net

inorce ¢ 1


mailto:alberto_serrano%40telefonica.net?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Del dragon y la sierpe

El dragon de Ambel acurrucaba su ferocidad en la covacha de una pared rocosa que, antafio, lindaba
con el camino que unia Zaragoza y Soria. Lugar de no facil acceso que le permitia vigilar y controlar el
paso. Estamos en la comarca de Borja, en pleno somontano del Moncayo (figs. 1, 2, 3y 4).}

Me informaron Macario Zapata y José Maria Montorio (64 afios), que fueron quienes me dieron a conocer
la legendaria existencia de la fiera, en la primera visita que realicé al pueblo y a las Piedras del Dragdn,
el 3 de febrero de 1994:

Las grietas de la pared son los arafiazos de cuando se afilaba las ufas y esos piloncicos de un
par de palmos que salen del suelo son el salero y el pimentero que utilizaba para el preparo de
sus victimas, a las que se comia crudas. A unos 50 metros de la cueva esta la Piedra del Frontdn,
donde la bestia se entretenia jugueteando con las cabezas de sus victimas. Eso nos contaban
cuando éramos crios y la verdad es que nos daba miedo hasta pasar por aqui con la bicicleta.

Los ambelanos no ganaban para sustos, y, por afiadidura, es posible que los sanjuanistas que los
sefioreaban vieran peligrar peajes de paso por tan principal via de comunicacion. Por eso, imploraron
la ayuda de san Sebastian, celestial personaje muy vinculado a la orden militar. Supongo que rezarian
plegarias ante la capilla de la parroquial que atesora cientos de reliquias, incluyendo lignum crucis.

Un buen dia, el santo surcd los cielos con su caballo y, entre nubes, entabld batalla con el dragén, al que
por eso deberemos catalogar como volador. Tras horas de agotador combate, la atinada punteria de un
coletazo de la bestia forzé un sinfin de volteretas aéreas: todos tomaron tierra a cosa de un kildmetro y
pico de distancia, junto a un molino, donde dejaron marca de sus pisadas en una losa, en la que no falta
la impronta de una rodilla que apoy6 el equino.

1 Serrano Dolader (1999: 23-25; 2010: 239-242). También me he ocupado de las Piedras del Dragéon de Ambel
en estos trabajos periodisticos: reportaje que emitid TVE en su programacion territorial el 14 de marzo de 2007.
Articulo “El dragdn volador de Ambel que aterrorizé al Moncayo”, en Heraldo de Aragdn, 22 de abril de 2007. Durante
los Ultimos doce afios, mi intensa y apasionante tarea en busca del acervo popular y tradiciones legendarias de
la provincia de Zaragoza lo he ido divulgando en mi seccion semanal del citado periddico, en la que he transcrito
declaraciones y anotado observaciones. Sin recurrir y aprovechar el contenido de esta coleccién de articulos —que
también han sido uno de los soportes de mis Ultimos libros— me seria imposible la elaboracion de esta ponencia,
gue supone una sintesis tematica, reordenamiento al que afiadiré todas las novedades que he podido recopilar. Las
fotografias que ilustran este escrito estan todas depositadas en el Archivo Grafico ABC-ASD, que gestiono con mi
amigo Antonio Barceld Caballud y que en la actualidad recopila mas de 75 000 disparos que muestran diferentes
aspectos de las tres provincias aragonesas.

144 . Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alguna version difiere:

Yo siempre habia creido que las huellas se formaron al saltar el caballo desde el molino para
transportar al santo hasta las Piedras del Dragdén y que se iniciase la lucha.

Ambel

Fig. 1. Las Piedras del Dragén, a las afueras Fig. 2. Entrada a la covacha de las
del pueblo. (Foto: ASD, 2007) Piedras del Dragon. (Foto: ASD, 2006)

Fig. 3. El Frontdn, en el extremo mas proximo Fig. 4. Oquedades que los lugarefios identifican
al pueblo de las Piedras del Dragdn. como las huellas de las zarpas del dragén y de la
(Foto: ASD, 2006) rodilla del caballo, en las proximidades del molino.

(Foto: ASD, 1994)

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 145



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Palabras de Leandro Morte Raso, con quien me tomé un vino el 26 de octubre de 2006. Leandro fue el
ultimo en nacer en el Molino de las Pisadas, donde vivié desde aquel 1919 hasta que cumplié 3 afios.

Los de Ambel celebraron un final feliz. éFue entonces cuando erigieron una ermita en honor a san
Sebastian? Ya solo quedan restos de ella, muy cerca del molino, pero nadie que recuerde haberla visto
abierta al culto.

Sin duda, la loégica impondria que hubiese sido san Jorge —y no san Sebastian— quien derrotase al
dragon, pero no ocurrid asi en Ambel, donde, no obstante, en 1994 los mayores me informaron de que
cada 23 de abril y desde tiempos pretéritos...

[...] las gentes acudian hasta la pared rocosa en la que se inicid el combate. Tras pasar alli un
rato sin finalidad aparente, dirigian sus pasos al molino junto al que se conservan las supuestas
huellas, donde daban cumplida cuenta de una tipica culeca de masa de pan dulce.

Ese itinerario festivo ya nadie lo recordaba cuando quise contrastar mis notas en la tercera visita al
pueblo, el 28 de enero de 2007, ni pude confirmarlo en pesquisas hemerograficas en la prensa regional
de inicios del siglo xx. Hacia 1900 se mantenia, si, la costumbre de acudir al campo a pasar el dia,
especialmente a la finca de Valjunquera. A mediados de ese siglo, me da la sensacién de que cada familia
o grupo desplegaba el mantel donde a bien tuviese (las Piedras del Dragén, el molino, Valjunquera, la
Virgen del Rio...). En los Ultimos afnos se prefiere el parque municipal para disfrutar de la jornada de San
Jorge.

Nuestro préximo destino es otra comarca zaragozana. Retascén se camufla en una inesperada hondonada
proxima a Daroca, en un amplio territorio de la Espafia despoblada tradicionalmente denominado Campo
Romanos.

A 3 kildbmetros mal contados de la plaza de la iglesia, en terreno montaraz, bajo un generoso y recio techo
rocoso se abre la cueva del Dragoén. Si no ando equivocado, hace diez afios me cupo el honor de ser el
primer trotamundos que publicé el topdnimo y comentd su falordia.?

Roman Marzo Sierra (nacido el 28 de febrero de 1939), pastor desde los 10 afios y buen conocedor del
terreno, me guio por una pendiente escarpada, hasta dar con esta maravilla (6 de febrero de 2010), desde
la que se domina una amplia extension de paisaje:

2  Serrano Dolader (2014: 237-239). Previamente, ya habia divulgado la existencia de la cueva del Dragoén en el
articulo periodistico “El dragdn de Retascdn”, en Heraldo de Aragdn, 14 de febrero de 2010.

146 . Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Mas de cien veces habré dormido con el rebafio en la cueva del Dragdn. Es un cobertizo natural
bien grande, donde se habran llegado a refugiar hasta medio millar de reses. La covacha esta en
el mismo sitio desde que se fund6 el mundo; vamos, de tiempos de toda la humanidad. Y en el
pueblo siempre la hemos llamado como le digo: cueva del Dragdn. Si el animal sigue vivo, por alli
no se le ha visto, al menos desde que yo tengo uso de razén. Eso si, cuando éramos pequefios las
madres nos asustaban para que nos portaramos bien: “iMira que vendra el dragdn!”, nos decian.
Y a nosotros hasta se nos cambiaba el color.

Lo tengo claro: o bien el dragén duerme un suefio de letargo o no le gusta el ternasco, de otra forma no
entiendo que no se manifestara alguna de las veces que Roman guarecio su rebano alli mismo.

Las dimensiones de la caverna, como puede apreciarse en las fotos que aqui se publican, son generosas.
La piedra en la que se ha formado transmite solidez, y el contexto en el que se enclava (desde el que es
facil ver y dificil ser visto), discrecion.

La cueva ha de interpretarse como lugar liminal entre el mundo terrenal y el mas alla, frontera desde la
que poder comunicarse entre los dos lados, el del ser y el del no ser, el de la realidad y el de la fantasia.
Buen refugio para el dragdn, ente hibrido y alegdrico que la cultura occidental ha perfilado en el gobierno
del mal, en contraposicién a la figura del héroe (figs. 5y 6).

Tan cierto como que no existen los dragones es que todos seriamos capaces de identificar a uno de ellos
si nos lo cruzdramos por la calle. Y eso a pesar de que nadie dibuja un dragdn igual al que esboza otro.

Retascon

Fig. 5. Roman nos muestra la cueva del Dragdn, Fig. 6. Interior de la cueva del Dragon,
la roca transmite solidez y fuerza. donde Roman ha cobijado mas de cien veces
(Foto: ASD, 2010) a su rebano. (Foto: ASD, 2010)

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 147



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Cada cual lo imagina a su manera, pero hay un acuerdo de minimos que convierte en inconfundible a
este engendro onirico. Lo que no siempre ha debido de ser asi, quizd por su complejidad de formas.
Por ejemplo, a lo largo de la historia en muchos momentos no se ha diferenciado entre el dragdén y la
serpiente monstruosa. Quiza a usted le pase como a mi, que si me pongo a pensarlo me entran dudas.

A 7 kildmetros del casco urbano de Aguaréon (Campo de Carifiena), junto a la carretera que lleva a Codos,
se erige un pefiasco natural de mas que respetables proporciones: Pefia Culebrera, de unos 12 metros de
alto y 5 de diametro maximo (fig. 7). Los abuelos (hablé con ellos el 28 de agosto de 1989) contaban que,
de tarde en tarde, “una culebra grandisima y gorda” aparecia enroscada a semejante berrueco y que tan
larga era que “a pesar de rodearlo varias vueltas, le sobra cuerpo para estirarse y beber en una fuente que
hay a unos doscientos metros”.? La fuente en cuestion, la Culebrera, es de las que solo manan de cuando

Fig. 7. Peiia Culebrera, donde se enroscaba
una sierpe gigante, en Aguardn. (Foto:
Indalecio Baneba, 1994)

3 En la programacion territorial de Radio Nacional de Espafia - Aragén se emitieron en septiembre de 1989 algunos
reportajes sobre Aguaron y su entorno, con testimonios que recogi de los lugarefios. Entre otras curiosidades, me
hablaron de Pefia Culebrera, que no pude retratar hasta afios mas tarde. En el cercano municipio de Codos (Comunidad
de Calatayud) se eleva Pefia Cabrén (1094 metros); hace algunas décadas recogi ecos confusos en torno a otra posible
Pefia Culebrera en algun ignoto lugar préoximo a la cumbre, solo accesible para andarines con mucho animo. No he
podido confirmar si es asi, a pesar de la generosa ayuda de mi amiga Maribel Orera, que ha interrogado en mi nombre a
los paisanos. Dada la proximidad de Codos y Aguardn (apenas 20 minutos en coche), cabe la posibilidad de que quienes
en su dia me informaron se refirieran a la Pefia Culebrera de Aguardn y no a una réplica del cuentecillo en Pefia Cabrén.

148 ' Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

en cuando. En el entorno, bosques de encinas, y no queda lejos la cueva del tio Cajeta, famoso bandolero
de la sierra de Algairén, riqueza natural que la comarca de Carifiena comparte con la de Valdejalén.

Cambio de ubicacién. Definitivamente, hoy es ya inaccesible la Piedra del Cafio de la Culebra, que late
oculta por una selva de chaparros en el barranco que los de Berrueco (Comunidad de Daroca) denominan
Gargamello (fig. 8). Las sendas que antiguamente transitaron los paisanos estan ocultas y, quiza,
destrozadas por la vegetacion silvestre. Con Miguel Ballestin Rodrigo me acerqué todo cuanto pudimos el
12 de febrero de 2011 (76 afos tenia entonces mi cicerone):

En una covacha junto al cafio vivia una culebra muy fuerte, grandisima. Yo no sé si tendria
atemorizados a los del pueblo, pero se cuenta que un buen dia decidieron acercarse a su guarida
y prender fuego en la entrada. Cuando el bicho sintié el calor y husmed el olor, salié disparado a
toda velocidad, pegando un brinco hacia la laguna de Gallocanta, que por lo menos estara a tres
kildmetros en linea recta. Y dicen que fue tal la velocidad con la que la cruzé que partié en dos
sus aguas.

Gallocanta es la laguna natural mas grande de la peninsula ibérica. En afios hiumedos y de lluvias,
podemos contemplar mas de 14 km? de superficie, con una longitud maxima que supera los 7,5 kilbmetros
y una anchura maxima que se acerca a los 3 kildmetros. Las gentes explican que la culebra atravesé la
mancha de agua justo por el lugar en el que ahora aparece con perfil estrangulado, donde en ciclos secos
el humedal se llega a dividir.

La culebra, sin duda gigante y draconiana, jamas regreso a su nidal de la Piedra del Cafio de la Culebra.
Tras cruzar la laguna, fue a morir a un pino de la parte que tira para Castilla. ¢Alguien sabe cual?

Para cerrar el apartado, no me resisto a la tentacién de resefar la existencia legendaria de una suerte
de piedra denominada dragonites (draconites), de la que —siguiendo la estela de Plinio, san Isidoro y
acreditados autores de sorprendentes bestiarios— se ocupa el boticario y humanista Gaspar Morales,
nacido en Zaragoza en la segunda mitad del xv1:

Fue llamada esta piedra Draconites, a causas de que es hallada en un Dragdn sierpe: crianse
estos animales en el Oriente, y son tan grandes, y feroces que se atreven a un hombre, y fuera

4  Serrano Dolader (1999: 36-40; 2014: 311-312). También he abordado el tema en el articulo periodistico “Berrueco
y la culebra veloz”, en Heraldo de Aragdn, 10 de abril de 2011. El topdnimo Berrueco denota solidez; berroquefio es
adjetivo que significa ‘granitico’ y ‘fuerte’, como la roca que también se llama asi. El nombre del pueblo de la Piedra
del Cafio de la Culebra data de hace solo unos cuantos siglos, porque antafio este lugar se denominé Castilpedrés en
alusidén a la fortaleza, de la que aun quedan dos torreones que parecen vigilar la laguna de Gallocanta.

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 149



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de atreverse, le vencen, y se le comen [...] estos Dragones son de grande magnitud, y que suelen
enrroscarse en los arboles, y hazen tanta agotacién, y movimiento con las alas, que sin duda las
tienen, que suelen quemar [...].

Para sacar esta piedra, lo que hazen los cazadores es guardar a que salgan a buscar su ordinaria
comida: y estando en seguro, y con vigilancia, buscan sus habitaciones, y moradas, y les ponen
una masa hecha de cosas que provocan a suefio, y se buelven a poner a salvo: y bolviendo el
animal a su morada, encuentra con la comida, y comiendola vencelo el suefio, y assi queda privado
de fuerzas, y da lugar a que el cazador le corte la cabeza, y sin peligro saque la piedra [...] que es
transparente clara, y de color Cristal, y de mesma forma, y modo que un piramide.®

Dos son, sobre todo, las propiedades supuestamente apotropaicas de esta piedra que menciona el autor
aragonés: ahuyentar el veneno de las serpientes y volver invicto y audaz al que la lleva.

Fig. 8. El intransitable barranco Gargamello, donde late la Piedra del Cafio de la Culebra,
en Berrueco. (Foto: ASD, 2011)

5 Morales (1605: cap. 45).

150 . Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Del diablo y su infierno

En Tabuenca (Campo de Borja) lapidan a Satands, aunque ahora con menor frecuencia que antes, cuando
le daban de lo lindo (fig. 9). La que podriamos denominar Pefia del Diablo es un pedruscén de 2 metros de
altura y algo mas de largo que la naturaleza hincd, exenta, y que ahora se pone a tiro de quienes pasean
por el camino que sube al monte del Calvario (en cuya cima se documentan restos de un asentamiento
celtibérico, que las buenas gentes prefieren identificar como “de antiguos moros”). Tampoco queda a
desmano el cementerio del pueblo, a unos 200 metros.®

El atavismo de la lapidacién no requeria ritual especial, ni tan siquiera exigia una fecha concreta.

El 23 de agosto de 2007 me regalaron su tiempo y sus testimonios tres amigos: Angel Aznar Sancho (86
afos, que continuaba considerandose agricultor), Francisco Lumbreras Lumbreras (74 afios, pastor en los
afos de trabajo) y Francisco Esteban Andiviela (73 afios, que surcé como marinero las aguas de América
del Sur). Reluno ahora lo que entonces escuché:

Como la piedra esta a un paseo de la plaza del pueblo y en algo teniamos que perder el tiempo,
de chicos veniamos muchas tardes hasta aqui, y para seguir la costumbre de nuestros mayores
la emprendiamos a pedradas contra la pena del Diablo, a ver quién le cascaba mas fuerte. éQue
por qué lo haciamos? Pues para matar al diablo, o eso es lo que nos decian y nos creiamos sin
rechistar. [...] Pero paice que otra vez estaba vivo enseguida, porque cuando al otro dia volviamos
a pasar, le volviamos a tirar pa volvelo a matar. Y asi toda la vida. Eso si, no teniamos miedo del
demonio, no, no. ¢{Como vas a tener miedo de una persona a la que nunca has visto? Aunque
el caso es que esta serd la mejor piedra de Tabuenca y nadie la querria en el corral de su casa.

Sorprendentemente, gran nimero de las piedras de las que se lanzan contra la Pefia del Diablo hacen
diana en alguna de las tres cruces que, de antiguo, hay trazadas en su superficie (fig. 10). éQué pintan
alli?, ése intentd con ellas conjurar la maldad contenida en la roca, en una accidn profilactica? Me inclino
a pensar que, simplemente, se pudo sefialar de este modo una de las paradas o estaciones del via crucis
pues, como ha quedado indicado, estamos en el camino que asciende a la ermita del Calvario (siglo xviI).
Pregunto al respecto a los abuelos que me acompafian:

6 Serrano Dolader (2010: 146-148). Previamente, ya me habia ocupado de esta piedra y las tradiciones magicas
gue concita en un reportaje (filmado por Maria del Mar San Roman) que se emiti6é en la programacion de TVE Aragon
el 4 de septiembre de 2007. También en el articulo periodistico “A pedradas con el diablo”, en Heraldo de Aragdn, 7 de
octubre de 2007.

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 151



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pues precisamente el dia del afo que mas pefiazos se llevaba era el del Domingo Calvario, o sea,
el anterior al de Ramos, que es cuando se procesionaba en romeria. Al pasar por aqui, quien mas
quien menos le lanzaba alguna piedra.

El bien y el mal en el mismo soporte pétreo: connotaciones infernales y simbolos de santificacion, épor
qué? Nos hemos tropezado contra uno de esos valladares que la cultura popular suele interponer a quien
trata de ensayar una descodificacion de ciertas costumbres.

La Pefia del Diablo de Tabuenca esta rodeada de un contexto que conviene no pasar por alto. Cuando el
Domingo Calvario se bajaba de la ermita, toda la chiquilleria (y quizad algunos mayores) se detenia ante
otro pedrusco también cercano al camino. En él una cazoleta natural no muy grande aparecia llena de
agua supuestamente “caida del cielo”, aunque, en realidad, habia sido discretamente vertida por algun
hermano de la Sangre de Cristo, cofradia local fundada a finales del xvi. Tras saciar la sed, los muchachos
se pegaban en el exterior de los labios alguna de las diminutas piedrecicas amontonadas el en fondo de la
“cazoleta” y trataban de recorrer los 200 metros de camino que quedaban para llegar al llano sin que se
les cayera porque, el que lo conseguia, se garantizaba una generosa dosis de buena suerte para el futuro.
éUn simple divertimento o late algo mas profundo?

No debe quedarse en el tintero que también en Tabuenca, aunque en otra punta del término municipal,
discurre el barranco del Infierno (fig. 11). José Miguel Mareca Chueca (36 afios) me acompaiié el 23 de agosto
de 2007 a su tramo mas rocoso, que queda justo en la espalda de la Cueva, una oquedad natural en la roca,
no muy profunda, pero si muy alta y ancha, que los pastores usaban como refugio para todo el rebafo.”

Merece la pena volver atras para detenernos brevemente en el rito de “lanzar piedras”, que en tantas
ocasiones me he tropezado por Zaragoza en mi trabajo de campo como periodista y en la bibliografia con
vocacién local. Solo teniendo presente aquellos casos relacionados con los espiritus del mal —que es lo
que compete al epigrafe—, sin salirnos del area de influencia del Moncayo citaré otros dos ejemplos. En
un pasado no lejano, los vecinos de Calcena que atravesaban una suerte de callején que hay en la trasera
de la iglesia, solian arrojar piedrecillas al que denominaban Rincén del Diablo, que por alli se encontraba,
sin duda con la intencion de apedrear al maligno. Quiza, para protegerse de una posible venganza de las
fuerzas del tartaro, inmediatamente besaban un cercano saliente del muro exterior del templo que de
alguna manera —ya olvidada— relacionaban con la Virgen.8

7 Serrano Dolader (2010: 126-127). Debo remarcar que el topénimo popular es, simplemente, La Cueva y no La
Cueva del barranco del Infierno. Si existe una cueva del Diablo en Trasobares (comarca del Aranda).

8  Sebastian Horno (2005: 190). Cuando, en la primera década de nuestro siglo, frecuenté la zona, comprobé la
existencia en la trasera del templo de un montoncico de chinas y chinarros, al que di valor de testigo.

152 . Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Tabuenca

Fig. 9. Tres paisanos se entretienen lapidando Fig. 10. Cruces “de calvario” dibujadas en la cara mas
la Pefa del Diablo. (Foto: ASD, 2007) expuesta de la Pefa del Diablo. (Foto: ASD, 2007)

Fig. 11. Entrada a la cueva, a cuyas espaldas discurre el tramo
mas rocoso del barranco del Infierno. (Foto: ASD, 2007)

Entre Borja y el santuario de Misericordia (ahora famoso por la mamarrachada del eccehomo), mas en
concreto por la zona de los Llanos, una montonera de piedras crecia al lado del camino. Cuando pasaban
por alli los borjanos cumplian el rito de arrojar tres, ni una mas ni una menos. Pensaban que, bajo aquella
caterva de guijarros, enterrada bien profunda, se apergaminaba la mismisima cabeza del Diablo.?

9  Serrano Dolader (2010: 242-343). Previamente, ya habia abordado el tema en el articulo periodistico “La cabeza
del diablo”, en Heraldo de Aragdn, 18 de noviembre de 2007.

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 153



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

El jurista y poligrafo zaragozano Ricardo Sepulveda Planer (1846-1909) fue el primero en reflejar por escrito
la leyenda en la que se apoyaba la usanza.!® En una visita a Borja, anterior al afio 1878, le informé un tal
Colaso, borjano “de pura raza, con pafiuelo a la cabeza, blusa y faja encarnada” y encargado de trasladar
con su carro a los viajeros que deseaban desplazarse desde el pueblo al santuario de Misericordia, cuya
hospederia era, en aquellos tiempos decimondnicos, apreciado refugio de veraneo para familias de postin.

Segun estas fuentes, alla por el siglo xvi Satands se empecind en impedir la masiva afluencia de visitantes
que la Virgen de Misericordia recibia en su santuario. Para ello, no paraba de aparecerse en el camino,
disfrazado de labriego, repartiendo sustos a los devotos que, atemorizados, daban marcha atras
regresando hacia Borja a todo correr. Aquello no podia seguir asi. Por eso...

[...] una noche, el alcalde de monterilla de aquellos tiempos, que juzgd conveniente tomar cartas
en el asunto, se dirigié6 al Santuario sin avisar a sus gobernados, y Unicamente en compafiia
del cura del pueblo, que llevaba un hisopo escondido bajos los manteos. Al llegar a la mitad del
camino se presento el diablo. El cura saco el hisopo, el alcalde una espada flamenca; se trabaron
de palabras; llegaron a las manos, y cuchillada por aqui, hisopazo por alla, el resultado fue que el
diablo cayd a los pies de los combatientes sin decir esta boca es mia. Entonces el sefor alcalde
cortd a cercén la cabeza del diablo, la enterré en un hoyo, la cubridé de piedras, y al ir a hacer lo
mismo con el cuerpo, habia desaparecido.

De este modo empez6 todo. Conocedores de tan singular entierro, los comarcanos no pararon de contribuir
desde ese momento a engrandecer la pila de piedras, bajo la cual parecia emanar un siniestro resplandor.

A finales del siglo xix la practica permanecia viva. En algdn momento, al lado de semejante tumba se
erigio un peirén que en 1902 aun se denominaba Pilar del Diablo o Pilar de las Piedras (para pasmo de
ambivalencia, también Pilar de Santa Quiteria). Del peirén solo queda el recuerdo.!! ¢Se atreveria algun
arqueodlogo a realizar prospecciones para localizar la testa del demonio?

Que la erosidn causada por los agentes atmosféricos haya logrado cincelar el Caballo del Diablo es... un
milagro (fig. 12). Lo que a todos parece un corcel pétreo dispuesto a cabalgar el viento corona la cima de
un pequefio cabezo, muy proximo al casco urbano de Jarque de Moncayo (comarca del Aranda). De fondo,
en el paisaje, la frondosa sierra de la Virgen, que ya es casualidad que dos topdnimos tan enfrentados
resulten lugares proximos.

10 Sepulveda (1895: especialmente pp. 87-105).

11 Gracia Rivas y Dominguez Barrios (2011: 138): “Ni del pilar del diablo ni del impresionante montdn de piedras ha
quedado rastro”.

154 . Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 12. El Caballo del Diablo, en Jarque de Moncayo, campea en el altozano.
El grupo de amigos aprovechara para recoger té de roca. (Foto: ASD, 2007)

Hasta el Caballo del Diablo se puede subir casi sin esfuerzo —me indican los vecinos que me
ilustran y acompafian—. La verdad es que nadie sabe por qué llamamos a esta roca asi, pero aqui
siempre la hemos conocido con el mismo nombre. De crios subiamos mucho a este cerro, muy
cercano al cementerio. Esta claro que veniamos a hacer diabluras, porque cuando uno es chico la
cosa es dar mal, lo contrario no tiene aliciente. Cualquier dia era bueno para trepar por la ladera
de este cerro, pero, cuando éramos chavales, al Caballo del Diablo soliamos venir a merendar el
Jueves Lardero, que era el Dia del Palmo, porque nos comiamos un palmo de longaniza, aunque si
el cielo pintaba malo despachdbamos la lifara en lugar de mas abrigo.!?

Al escuchar estas palabras reflexiono sobre la teoria que mantiene que este tipo de comidas rituales de
los nifios quiza tenga que ver con una latente intencién: llenar el cuerpo para que los espiritus malignos
no quepan en él si pretenden poseerlo.

El Caballo del Diablo se mantiene en pie, parece que ensayando un salto, contradiciendo las leyes de
la légica. iVaya escultura! Ni siquiera le falta una arcada, que se puede cruzar de un lado a otro, y que
permite ver los tejados de Jarque.

12 A Jarque de Moncayo viajé en dos ocasiones, el 13 de junio de 2007 y el 2 de julio de 2007. En la subida hasta lo
mas alto del cerro me acompanfaron Alfonso Cardiel Becerril (72 afios), José Maria Cardiel Becerril (66), Dionisio Tejedor
Garcia (66) y Vicente Villarte Trasobares (65), a quienes me presento el entonces alcalde, Luis Manuel Saldafia Marquina.
Serrano Dolader (2010: 145-146). También me he ocupado del Caballo del Diablo en estos trabajos periodisticos:
reportaje (con imagen de Manolo Ainaga) que emitié TVE Aragdn el 19 de junio 2007 y el Canal 24 Horas el 30 de julio
de 2007. Articulo “El Caballo del Diablo de Jarque de Moncayo”, en Heraldo de Aragdn, 19 de agosto de 2007.

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 155



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La presa romana de Almonacid de la Cuba (comarca de Belchite) es, quiza, la mas alta que se conserva
de aquella época en el mundo: 34 metros (anoten también los 100 de longitud en su coronacion y los
24 de espesor en la base). Ademas, esta bien conservada y se pasea con comodidad. Sigue operativa
como distribuidor del Aguasvivas y llegdé a canalizar el riego a 7000 hectareas. La presa se erigio en el
siglo 1 en un barranco rocoso que, junto a la parte del muro de aguas abajo, dibuja perfiles que invitan a
fabular (figs. 13 y 14).

Cuando la visité el 28 de junio de 2019 José Antonio y Jesus Ordovas, dos hermanos que nacieron en los
cuarenta, me explicaron todo al detalle:

Mira, esa es la compuerta por la que sale la acequia madre de Belchite, en una cascada de agua
que, al pegar con fuerza, ha excavado en la piedra lo que llamamos el pozo de la Tinaja porque
tiene esa forma, aunque pocas veces se habra visto vacio. En una ocasion metieron una escalera
de quince metros y no toco fondo. Mira, esa de ahi es la Raja del Diablo, ini te acerques!

Almonacid de la Cuba

Fig. 13. Presa romana del siglo 1. (Foto: ASD, 2019)

Fig. 14. Enrique Marco nos muestra
la Raja del Diablo, en la presa romana.
(Foto: Maribel Pérez Rodriguez, 2019)

156 ' Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

De algin modo, la Raja arranca en la parte de arriba de la pared del precipicio, o sea que su recorrido
es largo, de una cantidad de metros, que varian segun como se mida. Se fue formando en la piedra
por la erosion producida durante siglos, a la que contribuyd el fluir de chorros de aguas sobrantes que
rebosaban la presa o se filtraban por alguna rendija. Me aproximo con cautela, casi de la mano del
alcalde, Enrique Martinez... iLa grieta parece tener 4 metros de profundidad! Se me ocurre pensar que
fueron las madres quienes inspiraron tan original bautizo, para evitar que los crios jugueteasen en lugar
que entrafia evidente peligro.!3

El principal atractivo para visitar Rueda de Jalén, muy cerca de Epila (comarca de Valdejaldn), es contemplar
las ruinas de lo que fue una impresionante y estratégica fortaleza islamica medieval, ya citada en el
siglo 1x, que corona un cerro en cuyos pies crecid el casco urbano. En una de las paredes de la colina,
cortada casi en vertical, los caprichos de la geologia desgajaron hace siglos un bloque yesoso mas que
regular, separandolo quizd metro y pico de su posicion original, de modo que entre la montafia y su
“hijuelo” queda un buen tajo por el que me dicen que una persona puede caminar unos pasos, entrando
por una punta y saliendo por la otra. “Alli ibamos a jugar de crios, desdefando peligros”, escucho (17
de julio de 2019) en boca de quienes hoy estan en edad jubilar. ¢Adivinan como se llamaba el lugar?
Efectivamente, /a Raja del Diablo (fig. 15). Gerardo Martinez (64 afos) mantiene la hipdtesis de que el
primitivo acceso a lo alto de la fortaleza debié de discurrir por aqui, bordeando la Raja, aunque hoy la
supuesta senda haya desaparecido sin dejar el minimo rastro.

Bajo el toponimo seguro que late una leyenda, para mi desgracia absolutamente olvidada, lo que certifico
tras preguntar por ella a paisanos enmarcados en la franja entre los 55 y los 70 afos. Todos, sin excepcion,
conocen la Raja del Diablo, pero, para mi sorpresa, no coinciden ni siquiera a la hora de senalar donde
esta. Lo mas probable —yo lo juraria— es que sea donde les acabo de contar, pero alguna versién me
encamina hacia una lomilla vecina, en zona de cuevas-viviendas y de bodegas. Incluso hay un informante
que se dispara: “Busquela por el prado del Lobo, por la fuente de la Canuta”, extremo que todos los
demas niegan con convincente rotundidad. Ademas, quede claro que la Raja del Diablo nada tiene que ver
con un mitico pasadizo que comunicaba el castillo y el rio; eso es otro misterio.

El castillo de Trasmoz, ya mencionado en documentos de finales del xi1, fue durante la Edad Media una
pieza clave en la defensa cristiana del somontano del Moncayo. A mediados del xm1 pertenecia a Pedro
Pérez de Tarazona, quien decidié amasar fortuna acufiando alli monedas falsas. Algunos tratadistas
aseguran que, para ahuyentar curiosos, hizo correr el bulo de la existencia de seres fantasmagoéricos;
este seria el origen “historico” del copioso caudal legendario de la fortaleza.

13 He dedicado dos articulos en Heraldo de Aragén a las curiosidades en torno a esta obra histérica de ingenieria:
“Una de romanos”, 7 de julio de 2019, y “La Raja del Diablo”, 14 de julio de 2019.

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 157



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La génesis literario-legendaria es mucho mas sugerente y atractiva (fig. 16). Segun lo que escribe
Gustavo Adolfo Bécquer en sus famosas cartas Desde mi celda, en un impreciso “tiempo de los moros” se
dejo ver por la comarca un nigromante, peregrino con apariencia humilde, que se cruzé con el reyezuelo
musulman, al que propuso un pacto que fue aceptado: en una noche construiria un castillo que pondria
a su disposicion, y en recompensa el monarca le otorgaria la alcaidia en perpetuidad. Dicho y hecho, el
mago conjurd todas las fuerzas invisibles y a continuacién una lluvia de piedras ensambld, al caer y como
por casualidad, el primitivo alcazar:

Las rocas crujian como si sus grietas se dilatasen, e impulsadas de una fuerza oculta e interior,
amenazaban volar hechas mil pedazos. Los troncos mas corpulentos arrojaban gemidos y
chasqueaban préoximos a hendirse, como si un subito desenvolvimiento de sus fibras fuese a rajar
la endurecida corteza. Al cabo, y después de sentirse sacudido el monte por tres veces, las piedras
se desencajaron y los arboles se partieron, y arboles y piedras comenzaron a saltar por los aires
en furioso torbellino, cayendo semejante a una lluvia espesa en el lugar que de antemano sefald
el nigromante a sus servidores. Los colosales troncos y los inmensos témpanos de granito y
pizarra oscura, que hubiérase dicho que los arrojaban al azar, caian, no obstante, unos sobre otros
con admirable orden, e iban formando una cerca altisima, a manera de bastion.*

A mi juicio, el cerro pefiascoso mas popular de Aragén puede que sea la denominada Pefia del Diablo, que en el
parque del monasterio de Piedra (Nuévalos) se refleja con misterio en las aguas del lago del Espejo (fig. 17).1°

El cenobio cisterciense fue lugar de exorcismos al que acudieron no pocos energiimenos, al menos en
el siglo xv. El caso mas sonado es el de Catalina, una joven soriana de buena familia poseida por los
demonios. En 1739, el eclesiastico Roque Alberto Faci escribidé sobre el tema, basandose en manuscritos
que pudo consultar en el archivo del propio monasterio. Los del tartaro fueron derrotados y en venganza
tramaron la quema del cenobio, para lo que amontonaron toneladas de lefla, pero no consiguieron

14 Carta vi1 de la serie Desde mi celda, que Gustavo Adolfo publicd en E/ Contemporaneo (Madrid) el 10 de julio de
1864. Gustavo Adolfo pasé largas temporadas en los afios sesenta en el monasterio de Veruela, donde funcionaba
una hospederia desde 1849. Las tierras del Moncayo le inspiraron algunas de sus mas bellas paginas de leyendas. La
pretension principal de Gustavo Adolfo en sus escritos es crear literatura y, por lo tanto, alumbrar historias forjadas
en su mente. Pero él mismo manifesté con claridad su pasién y gusto por recuperar el acervo popular. En Serrano
Dolader (2010: 65-67) abordo el tema mas pausadamente y cito bibliografia.

15 Estas son las fuentes que utilizaré para desgranar las diversas versiones de la Pefa del Diablo: Balaguer Cirera
(1882: cap. 1x); Faci (1739: 453-456); Muntadas Jornet [firmando Leandro Jornet] (1871: 109-126); Sarthou Carreres
[sin firma] (1929); Torralba Soriano (1934). A las leyendas que culminan con la génesis de la Pefia del Diablo, he
dedicado cinco articulos en Heraldo de Aragén: “El diablo en el monasterio de Piedra”, 9 de noviembre de 2008;
“Catalina la energiimena”, 21 de abril de 2019; “Exorcismo en el monasterio”, 28 de abril de 2019; “El monasterio de
Piedra”, 26 de mayo de 2019 y “La Pefia del Diablo”, 4 de agosto de 2019.

158 . Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

DRGSR

Fig. 15. La Raja del Diablo, desgajada de una pared casi vertical de la montafa,
en Rueda de Jalon. (Foto: ASD, 2019)

Fig. 16. Perspectiva poco divulgada del castillo de Trasmoz.
Un nigromante provocé una lluvia de piedras para erigirlo. (Foto: ABC, 2002)

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

I By

Fig. 17. Monasterio de Piedra, en Nuévalos: lago del Espejo y Pefia del Diablo.
(Foto: Montse de Vega y Mas, 2019)

completar la siniestra jugada. Asi lo refiere el citado carmelita aragonés que, en el xvii;, nada menta sobre
la hoy famosa Pefia del Diablo.

Juan Federico Muntadas Jornet (quien transformé en un jardin paisajista la finca que su familia habia
adquirido tras la desamortizacidn) reelaboré en 1871 la leyenda de Faci. Creo que Muntadas fue el primero
que, tras referirse al episodio del incendio fallido, afiade un segundo ensayo de desquite infernal. Cuando
la campana monacal alerté a la comunidad...

[...] oyose un espantoso fragor, como si un viento huracanado hubiera pasado con la rapidez
del rayo sobre el monasterio, y al mismo tiempo un golpe seco estremecid los edificios en sus
cimientos, y como si se hubiera desplomado una montafia; y un inmenso chirrido aspero, horrible,
como si a la vez hubieran rechinado millares de dientes. [...]. El abad [...] hizo nuevos conjuros
para alejar a Satanas, y fuese con la comunidad a dar gracias a Dios por el beneficio recibido, y
cuando el sol envid sus primeros rayos sobre las montafnas, dorando las copas de los arboles que
cifien el rio, salié a la puerta del castillo, asomose a la barbacana, y vio que se habia desprendido

160 ' Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

del monte de la Lastra una enormisima roca, desde entonces conocida en el pais con el nombre
de la pefa del Diablo.

Los libros de Muntadas, burgués culto y sensible a la literatura y al arte en general, debieron de popularizar
el topénimo del cerro pefiascoso, quiza bautizado entonces con el nombre hoy plenamente asumido.

La senda de Muntanas fue luego ensanchada por otros literatos no menos favorecidos por el publico, que
consolidaron el topdénimo entre los miles de visitantes del cenobio.

El prolifico escritor Victor Balaguer Cirera (1824-1901), académico de la Historia, amén de periodista y
ministro de un par de carteras, en una de sus estancias en el monasterio de Piedra elucubré una leyenda de
amores imposibles. Vio la luz impresa en 1882 y el relato podria enmarcarse en tiempos bajomedievales:
los enamorados Ponce y Eladia no consiguieron desposarse. El se retiré del mundo, eligiendo la penitencia
monacal de los cistercienses de Piedra; ella llord su suerte tras verse obligada a dar el “Si, quiero” en un
matrimonio de conveniencia. O sea, se resignaron. Ni siquiera la treta diabodlica de forzar la aparicidén de
una fantasmal Eladia en el claustro en el que Ponce oraba consiguié que cometieran pecado y condenaran
sus almas.

Satan, henchido de rabia, se dispuso al desquite y decidié...

[...] coger una montafia y dejarla caer sobre el monasterio aplastandole con todos sus habitantes.
Sonrie Satan a la idea de acabar a un tiempo con el edificio y con los anacoretas; dice a los suyos
que se estén quedos; bate sus negras alas, y de un vuelo se coloca en los Pirineos. Escoge alli la
pefa mas grande, rompe sus ufias y ensangrienta sus manos para arrancarla; consigue por fin
cargarsela al hombro, y, aunque no tan ligero como la primera vez, vuelve a rasgar los aires. Esta
ya a la vista del monasterio. Un vuelo mas, y todo ha concluido para los monjes.

En este momento supremo suena de pronto la campana que saluda a la aurora. Satan se
estremece; al movimiento que hace resbala la pefia de sus hombros, y cae con un ruido terrible en
el sitio donde esté todavia. [...] Desde entonces le quedé a la pefia el nombre de la Pefia del Diablo.

iMira que irse al Pirineo a buscar el pefiascén, con lo a mano que tenia el monte de la Lastra de la version
de Muntadas!

Estamos ante un argumento legendario que, para mi, es de claro origen literario y que el pueblo soberano
ha hecho suyo como romanza ancestral, dinamica muy legitima y consolidada en la génesis de las
falordias. Pero, ademas de en noches de charlas de cadiera, no son pocos los que han retomado el asunto
con la pluma.

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 161



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

En la monumental Espasa (1929) merecera justa resefa la pefia a la que dedico ahora la atencion,
“gigantesco y formidable pefién de vasta y agreste loma”, en palabras hilvanadas muy posiblemente por
Carlos Sarthou Carreres, historiador y fotégrafo que frecuenté el lugar. Aspera pefia la llamard en 1975 el
sabio aragonés Federico Torralba, a quien el cenobio lo cautivo desde su juventud mas sofiadora (en 1934
publicé una novelilla sin mayores pretensiones que el divertimento).

En abril del afio 2000 el meritorio boletin local El Pelado Ybides (revista editada por la Asociacion Cultural
Amigos de la Villa de Ibdes) insertaba un articulo firmado por V. V. E. que aportaba otra desconcertante
explicacion a la presencia en el monasterio de Piedra del pefiasco. En el siglo xi una milagrosa aparicion
de la Virgen en Ibdes evité que un conflicto de intereses entre diversas 6rdenes religiosas degenerara en
enfrentamientos violentos. Los mandamases de los monjes pactaron un concierto por el que se distribuian
la influencia en el territorio:

Habia un gran perdedor que no era otro que Satan. [...] Su odio y desesperacion eran tales
gue viendo que la Sefiora se encaminaba [acompafiando a los cistercienses] hacia Piedra Vieja
[monasterio de Piedra], tramd la diabdlica idea de lanzar una gran piedra sobre ella cuando entrara.
[...] La Virgen conocedora de sus intenciones, [...] acelerd la marcha ayudada por los angeles. [...]
Cuando la Serfora llegd a Piedra Vieja, ordend al abad que, con todos los monjes y los moradores
del castillo, con la cruz alzada salieran al camino de Ibdes entonando visperas para evitar el gran
peligro que se avecinaba. Cuando Satan cargado con la gran piedra vio a la comunidad orando y la
Cruz en la primera linea, no pudiendo aguantar la visidn, antes de llegar dejo caer la gran piedra,
abriendo la gran sima de lo que hoy es el parque del monasterio.

La del monasterio de Piedra no es la Unica Pefa del Diablo de la comunidad de Calatayud. En Cetina,
cerca de la autovia de Aragdn, hay otra Pena del Diablo, con abrigos rocosos en los que los arquedlogos
han localizado restos liticos del Paleolitico superior (magdalenienses, en concreto). Algunos de ellos se
pueden contemplar en el Museo de Zaragoza. El enclave, en entorno de aguas termales, se localiza en las
ancestrales vias de comunicacion que el valle del rio Jalon permitia entre la Meseta y el valle del Ebro.
Anotaré, ademas, la existencia en las proximidades de curiosas piedras con “cazoletas”.'

En Biel (comarca de las Cinco Villas) las aguas del Arba banfan la base de la impresionante PeAa del
Infierno, un topénimo cuyo origen nadie me ha sabido aclarar (fig. 18).

Cuentan que dos angeles perseguian al diablo por tierras altas de las Cinco Villas y que, en su huida, Satan
se vio obligado a levantar varios puentes para poder sortear arroyos y riachuelos. Uno de ellos, erigido

16 Domingo y Utrilla Miranda (2003: 15-45).

162 . Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 18. La Pefia del Infierno, cuya leyenda se ha perdido, en Biel. (Foto: ABC, 2006)

en una noche, estd en un pequefio barranco (barrillon) al sur del término municipal de Fuencalderas
(Cinco Villas), justo en la linde con el de Agliero, que ya es provincia de Huesca. En cierto modo, puede
considerarse un paso natural, y por eso encaja su mencion en esta ponencia. José Arbués Possat (nacido
en 1934) me brindo los detalles (conversacion telefénica 27 de septiembre de 2009):

No pienses en una construccion medieval, ni mucho menos. Veras, como cuento en mis libros el
demonio hizo caer una gran pefia de una margen del barranco, de la de Aglero, y lo hizo con tanto
tino que el pedruscén se apoya desde entonces en las dos orillas, pasando el agua por debajo; eso
es lo que cuenta la leyenda. La ultima vez que yo estuve por alli fue al inicio de los afios noventa
del siglo pasado, ahora no sé ni si seria capaz de encontrarlo.'’

De la dificultad ya habia sido advertido en Fuencalderas por Alfredo Arbués Posat (77 afios) y Jaime
Navarro Castan (alias La Liebre, 60 afios):

Es imposible llegar. En los ultimos afios el monte se ha apoderado de los campos; un camino
lo dejas tres afios y se viste. Seguro que el puente estad ahora lleno de maleza y, aunque nos
pudiéramos acercar, ni siquiera te saldria en la fotografia porque lo taparian las hierbas.

17 Hace referencia a Arbués Possat (1980: 7-10).

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 163



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Las notas las tomé el 26 de septiembre de 2009, todo habra ido a peor.18

De nuevo, de punta a punta. El casco urbano de El Buste (comarca de Tarazona) se adorna con rocas
ciclopeas, que quiza se deslizaron de lo alto de la montafia en cuyas faldas se asienta. Junto al pueblo,
en el cerro, veo también dos paredes de rocas colosales. Las separa un estrecho pasadizo, misterioso
y oscuro —pero accesible— que los bustefios bautizaron como la Calleja del Diablo. Indago la posible
existencia de alguna leyenda, si la hubo ya nadie la recuerda. Disparo fotografias y al observarlas en el
ordenador me percato de una casualidad: en el frontal de la pared que queda a la izquierda del espectador,
descubro la caprichosa forma de una cabeza: dos ojos, generosa nariz y boca (fig. 19).%°

En Torralbilla, un pequefio y poco poblado municipio de Campo Romanos, de nuevo vuelvo a encontrar
tangentes el bien y el mal: adosada al exterior de uno de los muros laterales de la parroquial, un abrigo
natural de reducidas dimensiones es conocido por los paisanos con el nombre de la Capucha del Diablo.
La covacha presenta un techo de losa que, en tiempos pretéritos, fue recrecido y apoyado con algunos

bloques de piedra toscamente trabajada.

r £

Fig. 19. La calleja del Diablo, en la parte alta del pueblo de El Buste. (Foto: ASD, 2007)

18 Del tema me ocupé brevemente en Serrano Dolader (2007: 38-39) y en el articulo “Fuencalderas y el puente del
Diablo”, en Heraldo de Aragdn, 18 de octubre de 2007.

19 De El Buste y sus piedras me ocupé en “Calleja del Diablo”, en Heraldo de Aragén, 5 de junio de 2016.

164 . Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

“No sabria decirle el porqué, pero la hemos llamado toda la vida /a Capucha del Diablo. Al menos toda la
mia..., y ya son 99 anos los que tengo”, me apuntd Antonio Fuertes Lazaro en su domicilio zaragozano el
1 de febrero de 2012, pocos dias después de visitar Torralbilla guiado por Miguel Angel Sabirén (50 afios,
25 de enero de 2012).

El hueco libre de la capucha, casi a ras de suelo, apenas tiene unos palmos de altura, imposible cobijarse
en él (fig. 20).2°

Fig. 20. Miguel Angel Sabirén posa en la Capucha del Diablo,
junto a la iglesia parroquial de Torralbilla. (Foto: ASD, 2012)

No hay como rascar para encontrar. La toponimia diablesca se prodiga en la provincia de Zaragoza. Sirvan
como colofén a este epigrafe algunos breves apuntes. En Ibdes (Comunidad de Calatayud), la Virgen
entorpecié las aviesas intenciones de un belcebl induciéndole a meter una de sus piernas entre dos
rocas de un paraje que, desde ese legendario momento, fue denominado la Pata del Diablo. Ademas, tan
tronante retumbd el grito de dolor del satan que se formé el barranco del Diablo (asi lo indica V. V. E. en
el numero de la revista local E/ Pelado Ybides que he citado mas arriba).

José Angel Urzay, que conoce bien la Comunidad de Calatayud, cuenta que en Alhama de Aragodn se
“apostaron San Miguel y el diablo a ver quién daba el mayor salto desde el Cerro de la Muela. San Miguel llegé

20 Serrano Dolader (2014: 65-66). A este asunto dediqué el articulo “La Capucha del Diablo”, en Heraldo de Aragdn,
19 de febrero de 2012.

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 165



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

hasta el Cerro de Santiago, pero el diablo no llegd y cayo6 cerca del Jaldn, donde dejé sus huellas impresas
en una pena. La mitica piedra fue destruida cuando se construyo la carretera que va paralela al rio”.2

En este mismo municipio, famoso por sus aguas termales, tampoco podremos ver el Martillo del Diablo, en
el cerro homénimo. En 1892, los investigadores de la Comisién del Mapa Geoldgico escribieron sobre él:

El origen de este nombre se atribuye a dos grandes bloques de caliza, que por denudacién quedaron
aislados en la ladera oriental de aquella altura en tal disposicién, que uno de ellos descansaba por
su linea media y formando escuadra sobre otro levantado verticalmente, afectando en conjunto la
figura de un gigantesco martillo, cuando se observaba a cierta distancia. En el siglo pasado [xvi],
sea por corrosién de los agentes atmosféricos, sea por la intervenciéon de la mano del hombre o
por ambas causas a la vez, desaparecio aquel curioso detalle topografico.??

En Val de San Martin, municipio del Campo de Daroca, la Ventanica del Diablo es una covacha tan pequefia
“gue justo podria uno asomar la cabeza por ella”, segiin me comentaron al acercarme el 2 de noviembre
de 2011 a la partida de Los Penones, que es donde se ubica.

En fin, en la fuente o abrevadero de Bijuesca (Comunidad de Calatayud) uno de los cafios mana agua por una
piedra labrada por mano popular que en el pueblo denominan, sin miedo alguno, la Cara del Diablo (fig. 21).

A partir del Renacimiento el demonio pasa a ser el sefior natural de las brujas. El concepto de bruja
durante siglos y siglos se habia asociado a entes fantasticos, pero a final de la Edad Media la categoria
se vinculara a personas concretas del entorno, a seres de carne y hueso. En Aranda de Moncayo, junto al
castillo, hay una cueva de la Bruja, que abre su boca en un cerro que es pura roca (fig. 22).

En Torralbilla (Campo Romanos), tras los destartalados muros del corral de las Brujas, una losa da forma
a una pequefia covacha. “iDe crios tenia mérito el que se atrevia a meterse!”, me comentd Ignacio Sierra
(65 afios) el 25 de enero de 2012.

Por dltimo, en Caspe, la capital del Bajo Aragén zaragozano, cerca del camino que lleva a la pedania
de Zaragoceta, en una de las rocas que sirven de pared a una torrentera, se dejan ver dos incisiones
paralelas junto a un pequefio abrigo. De una longitud aproximada de un palmo cada una, en apariencia
son muy antiguas. Tienen forma de gayatas, pero los lugarefios los denominan Candiles del barranco de
las Brujas (fig. 23), cosa que solo aparentarian si un ciclope diese la vuelta al pedrusco. Por cierto, no
guedan lejos los restos del poblado de Sancharancén, del Bronce final.

21 Urzay Barrios (2006: 88).
22 Gonzalo Ruiz (1999: 10).

166 . Alberto Serrano Dolader



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 22. La cueva de la Bruja, muy cerca de los restos
del castillo de Aranda de Moncayo. (Foto: ASD, 2006)

Fig. 21. La Cara del Diablo, en la fuente
que también es abrevadero, en Bijuesca.
(Foto: ASD, 2002)

Fig. 23. Los Candiles del barranco de las Brujas, en Caspe,
gue mas bien parecen gayatas. (Foto: ASD, 2005)

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA ‘ 167



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Referencias bibliograficas

ARrBUEs Possart, J. (1980). Fuencalderas en mi recuerdo. Gerona.

BaLacuer CIrera, V. (1882). El Monasterio de Piedra. Su historia, sus valles, sus cascadas, sus grutas, sus
tradiciones y leyendas. Barcelona.

Dowmingo, R., y M.2 P. UTriLLa MiraNDA (2003). “Yacimientos magdalenienses en Cetina (Zaragoza): los dos
abrigos de la Pena del Diablo”. Saldvie: Estudios de prehistoria y arqueologia, 3, pp. 15-45.

Faci, R. A. (1739). Aragdn, Reyno de Christo y dote de Maria Santisima, tomo 1. Zaragoza.

GonzaLo Ruiz, M.@ L. (1999). Estudio del balneario de Alhama de Aragdn (Zaragoza). Tesis doctoral leida
en la Facultad de Medicina de la Universidad Complutense de Madrid. <http://webs.ucm.es/BUCM/
tesis/19972000/D/0/D0107701.pdf>.

GraciA Rivas, M., y P. DominguEz BarrIos (2011). Pilares votivos. Borja (Zaragoza).
MoraLes, G. (1605). Libro de las virtudes y propiedades de las piedras preciosas. Madrid.

Muntapas JorneT, J. F. [firmando Leandro Jornet] (1871). El Monasterio de Piedra: su historia, valles,
cascadas, leyendas mondsticas. Madrid.

SarTHou CARreres, C. [sin firma] (1929). “Piedra, Nuestra Sefiora de la”. En Enciclopedia Universal Ilustrada
Espasa Calpe, tomo 44. Madrid.

SeeasTIAN Horno, N. (2005). Villa de Calcena: la cara oculta del Moncayo. Zaragoza.
SepULVEDA, R. (1895). La cabeza del diablo. Barcelona.
SerrANO DoLADER, A. (1999). El libro de los dragones aragoneses. Zaragoza.

SeErrANO DoLADER, A. (2007). El pozo de las sombras: un recorrido legendario por las Cinco Villas y la Alta
Zaragoza. Zaragoza.

SerrANO DoLaDER, A. (2010). Moncayo, el laberinto legendario. Zaragoza.

SerrANO DoLApeRr, A. (2014). Huellas y conjuros: por tierras zaragozanas de Daroca y Gallocanta. Zaragoza.
TorRALBA SoriaNo, F. B. (1934). La leyenda de Piedra. Zaragoza.

TorrALBA SoriaNo, F. B. (1975). Monasterios de Veruela, Rueda y Piedra. Ledn.

Urzay Barrios, J. A. (2006). Cultura popular de la Comunidad de Calatayud, tomo 11. Zaragoza.

1638 ' Alberto Serrano Dolader


http://webs.ucm.es/BUCM/tesis/19972000/D/0/D0107701.pdf
http://webs.ucm.es/BUCM/tesis/19972000/D/0/D0107701.pdf

ITICA: 100 PIEDRAS SINGULARES DE TERUEL

Pilar Catalan Edo*
Javier Magallon Civera™

Litica es una metafora, a medio camino entre la investigacion, el turismo y el analisis cultural, antropoldgico
y toponimico. Constituye un catadlogo de piedras singulares con especial simbolismo por ser depdsito
de tradiciones e historias. Se presenta como un estudio antropoldgico y etnografico con etapas bien
definidas. Comprende el paisaje como medio natural en el que habitan los individuos y asume que la
identidad otorgada por el hombre a las piedras las hace visibles. Hemos intentado interpretar cuales son
los efectos de los limites en la vida de los grupos humanos, evocando un saber “de frontera” o un saber
“de limite”. Esta reflexion de pensamiento “en los margenes” acepta que la identidad social no se puede
entender completamente fuera de su origen, del mismo modo que las piedras adquieren un significado
propio con mayusculas en su medio y nunca “fuera de sus limites”. Dentro de este amplio catalogo de mas
de 100 piedras singulares que es Litica, se han seleccionado las que podriamos catalogar como piedras
sacras por los ritos, mitos o tradiciones de profundo arraigo popular mantenidas hasta la actualidad,
intentando distinguir entre singularidad, mitificacién y de sacralidad.

Piedra. Sacralidad. Antropologia. Etnografia. Turismo. Provincia de Teruel.

Litica is a metaphor, halfway between research, tourism, and cultural, anthropological, and toponymic
analysis. It is a catalog of singular stones with special symbolism as a repository of traditions and stories.
It is presented as an anthropological and ethnographic study with well-defined stages. It understands
the landscape as a natural environment in which people live, and it assumes that the identity given by
man to the stones makes them visible. We have tried to interpret how limits affect the life of human
groups, recalling the knowledge of “the frontier”, and the knowledge of “the limit”. These thoughts on
“the margins” lead to the fact that social identity cannot be fully understood outside its original territory,

* Licenciada en Antropologia Social y Cultural. mpcatalane@gmail.com
** Ingeniero de Edificacidn, escalador y escritor. javiermagalloncivera@gmail.com

[inorce ¢ 160


mailto:mpcatalane%40gmail.com?subject=
mailto:javiermagalloncivera%40gmail.com?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

in the same way that stones acquire their very own meaning in their particular environment and never
“outside their limits”. Within Litica, this wide catalog of more than 100 unique stones, we have selected
those that could be classified as sacred stones for the rites, myths or traditions of deep popular roots
maintained to date, trying to distinguish between their specific singular, mythical and sacred weight.

Stone. Sacredness. Anthropology. Ethnography. Tourism. Teruel province.

Litica es una metafora, a medio camino entre la investigacion, el turismo y el analisis cultural, antropoldgico
y toponimico. Constituye un catalogo de piedras singulares con especial simbolismo por ser depdsito de
tradiciones e historias. La piedra o roca se configura como el centro del proyecto bajo la premisa de que
los materiales pétreos han formado parte del universo del ser humano desde su origen, usados en la
fabricacidn de herramientas, como parte activa de una vida orientada a la supervivencia o para entender
el espacio. Constituyen asi parte de la historia, la cultura y los paisajes de la provincia de Teruel, una de
las mas despobladas de la peninsula ibérica.

Se presenta Litica como un estudio antropoldgico y etnografico con etapas bien definidas: desde la
redaccién a la observacion participante, la interaccidn real con los sujetos para la obtenciéon de datos a
través de sus discursos, la recopilacion de manera natural y el pormenorizado analisis cualitativo para
el tratamiento de la informacién. También ha constituido parte central en todo el proceso la continua
investigacion en bases de datos escritas. Este catalogo es necesario y perentorio, ya que la mayoria de
las historias asociadas a las piedras solo son conocidas por las personas de mayor edad de los pueblos
o las aldeas y darles visibilidad es la manera para los autores de Iuchar contra la amenaza del olvido y
de la despoblacién, dejando una publicacidn para un posterior analisis interdisciplinar con la ayuda de
arqueodlogos e historiadores.

Litica comprende el paisaje como medio natural en el que habitan los individuos. La identidad otorgada por
el hombre a las piedras las hace visibles. Desde el inicio de la humanidad, el hombre se intereso por las
cosas que lo rodeaban y se fijo en el paisaje y en las piedras, asociandolas a formas capaces de reconocer
u objetos basicos para la supervivencia. Dentro de lo que se conoce como antropologia del paisaje, hay
que entender que la historicidad del ser humano es inseparable del medio ambiente en que se desarrolla.
Refleja un medio natural fuertemente condicionado por las actividades econdmicas y transformado por
factores socioculturales (Palenzuela, 2000). Al mismo nivel que otros elementos culturales, la diversidad
de paisajes contribuye a mantener, reforzar e incluso crear el sentimiento de identidad de un territorio
(Bouillon, 1998). Muchas de estas piedras se encuentran ubicadas en antiguos caminos de comunicacién
de pueblos prerromanos, que a lo largo de los siglos se abandonaron y que son en la actualidad meros
caminos de uso local, sin apenas trafico de personas ni mercancias. La geografia y el clima conforman la

170 . Pilar Cataldan Edo y Javier Magallén Civera



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

realidad individual y social por medio de las relaciones con la naturaleza, la propia forma de ser, el arte y
la religion.

Otro referente en este trabajo han sido los limites, de territorio-frontera y aquellos por los que las
sociedades desarrollan formas de identidad colectiva frente a la de otros pueblos que alnan las esferas
humana, animal y divina (Fabietti, 2005). Hemos intentado interpretar cudles son los efectos de los limites
en la vida de los grupos humanos, evocando un saber “de frontera” o un saber “de limite”. Esta reflexion
de pensamiento “en los margenes” acepta que la identidad social no se puede entender completamente
fuera de su origen, del mismo modo que las piedras adquieren un significado propio con mayusculas en
su medio y nunca “fuera de sus limites”.

En este amplio catdlogo de mas de 100 piedras singulares que es Litica hemos seleccionado aquellas que
podriamos catalogar como piedras sacras por los ritos, mitos o tradiciones de profundo arraigo popular
mantenidos hasta la actualidad, bajo la premisa de seguir la propuesta de clasificacién y metodologia de
estudio realizada en 2016 por Martin Almagro-Gorbea en el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa
(Almagro-Gorbea, 2017). Si bien, tal y como se concluyd, lo consideramos un tema complejo que requiere
un profundo analisis multidisciplinar en el que estudiar todos aquellos factores causales y rituales, asi
como las funciones misticas presentes, vinculados a las piedras.

Para entender la sacralidad, podemos decir que el homo religiosus se encuentra frente a un ser u objeto
extraordinario revestido de poder (mana, wakan, numen, baraka..) y al descubrirlo lo considera como
sagrado, desde una piedra hasta un sacerdote. Es el hombre en su actitud y en su comportamiento el
que vive la accion de aquella fuerza trascendente manifestada en las cosas o en seres determinados. El
holandés Gerardus van der Leeuw (1890-1950), en su obra Phdnomenologie der Religion (1933), entiende
la sacralidad como una experiencia del poder trascendente que busca su realizacion.

El homo religiosus cree que existe una realidad absoluta, lo sagrado que trasciende este mundo pero que
se manifiesta en él, y por eso mismo lo santifica y lo hace real a través de infinitas formas de expresion:
simbolos, mitos, ritos, figuras divinas, animales, plantas, piedras, hombres..., que se diferencian por los
distintos contextos culturales en que surgen. En la hierofania pueden distinguirse tres elementos: un
objeto creatural (por ejemplo, la piedra) que es parte de la experiencia humana, la realidad invisible y
aquel objeto que por ser mediador se reviste de sacralidad.

Litica intenta distinguir la singularidad de la mitificacion y de la sacralizacion. Algunas de las piedras, tanto
por su forma como por su ubicacién, poseen la caracteristica de haber sido consideradas como el numen
loci que aporta identidad al territorio. Algunos autores hablan de “le signe” como factor de sacralizacién
basico, en la mayoria de los casos uno o varios grabados neoliticos o protohistéricos (muchos de los que
aqui se presentan no han sido datados por arquedlogos); otros describen que la morfologia de la piedra

LITICA ‘ 171



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

puede en si ser la sefial (Gratacos, 2016). Este trabajo pretende ante todo poner el foco de atencidon ante
la situacidn de emergencia cultural en la que nos encontramos. Con la alfabetizacion, leer y aprender a
través de las rocas y otros elementos naturales cayd en desuso y dejamos de analizar las expresiones
del paisaje cultural, dando preferencia a los “no lugares” (Augé, 1993). A esto se suma la pérdida de
las personas que poseen el legado oral y la memoria colectiva, con lo que corremos un doble peligro, el
de perder parte de este patrimonio cultural y el de mitificar piedras asociandolas a ritos recientes, que
inminentemente terminaran formando parte de nuestro futuro patrimonio cultural, hecho que podria
debatirse pero que etnograficamente se considera una nueva manifestacion de la cultura popular del
momento, que requiere una datacion, interpretacion y asociacion cultural objetivas. Destacaremos,
del mismo modo, que el despoblamiento que sufre la provincia de Teruel ha preservado la invariabilidad del
paisaje, gracias a la cual podemos descubrir la mayoria de estos monumentos megalitos en su ubicacion
original y con sus manifestaciones intactas.

A continuacién presentamos por categorias algunas de las piedras sacras que se incluyen en Litica:

Piedras en espacios sacralizados

Se describen dentro de esta categoria piedras con funcion ritual, que actiian como la propia divinidad. Las
dos manifestaciones mas importantes las hallamos en el barranco de la Hoz de Albalate del Arzobispo y
en la partida de Valdevallerias, en Valmuel. En ambos casos, se han datado asentamientos precoces desde
la Edad de los Metales que albergaron posteriormente a pueblos iberos. En el primero, encontramos la
Caraza (fig. 1), y en el segundo, las Carazas. Se interpretan como un elemento natural individual dentro

Fig. 1. La Caraza de Albalate del Arzobispo.

172 . Pilar Cataldan Edo y Javier Magallén Civera



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de la concepcion de un pensamiento simplista que ha perdurado a lo largo de los afios. Dicen que las
civilizaciones preiberas adoraban la Caraza como un tétem por su forma y su emplazamiento, no se
consideraba un santuario. Relatos mas recientes han intentado adaptarlo a religiones animistas y a su
mundo de creencias.

También encontramos en la provincia de Teruel varios espacios sacralizados asociados a ciertos rituales.
Por los restos hallados junto a ellos, previsiblemente fueron utilizados en rituales funerarios. El santuario
al aire libre es el lugar de culto por excelencia entre las poblaciones de la Hispania indoeuropea y se
designa con el término nemeton en el mundo romano-céltico (Marco y Alfayé, 2008). El de Penalba,
en Villastar (fig. 2), ha sido ampliamente estudiado y pertenece a la primera categoria de espacios
sagrados de la Hispania indoeuropea, la de los santuarios al aire libre, cuyas manifestaciones culturales
se expresan mediante la epigrafia rupestre y en los que no han persistido estructuras arquitecténicas
apreciables ni restos arqueoldgicos que puedan vincularse. Aparecen cazoletas y piletas de diverso
tamafio y morfologia localizadas en salientes de la roca junto al faralldon que se consideran dispositivos
para el culto, previsiblemente, como sugiere Burillo (1997: 234), para recoger agua o sangre de animales
sacrificados. La piedra sacrificial de Puertomingalvo (fig. 3) presenta petroglifos, simbolos grabados,
cazoletas y canalillos comunicados entre si similares a los del altar de Pefialba, si bien este espacio no ha
sido estudiado en profundidad. Su posicion, su orientacién y la presencia de escaleras hacen pensar en

esta funcion ritual y sacrificial.

Fig. 2. El altar de Pefalba, en Villastar. Fig. 3. La piedra sacrificial de Puertomingalvo.

En el estudio de los menhires se definen unos aspectos claves: la cronologia, su relacidén con el paisaje
y su sentido iconografico. Partiendo de estos puntos, se examinan las relaciones materiales entre estas

LITICA ‘ 173



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

estatuas-menhir, el paisaje sociomaterial especifico y las formas materiales en la region durante el Bronce
tardio - final. Esto permite contextualizarlos dentro de un proceso histérico determinado: la integracion
del noroeste de la peninsula ibérica en un contexto de relaciones mediterraneo-atlanticas. EI menhir
de los Castillejos (fig. 4) recoge en su toponimo su semejanza con un monumento megalitico clavado
en el suelo en posicion vertical, pero desconocemos si fue construido en el Neolitico como monumento
funerario-conmemorativo o fue colocado en épocas mas recientes para la misma u otra funcion (Ibanez
y Casabona, 1999). Su presencia y su ubicacidn en el paisaje son cuando menos llamativas, al igual que
los descritos en la Edad del Bronce que formaron parte activa en la construccidén de paisajes de movilidad
durante la prehistoria en zonas de paso relacionadas con la trashumancia (Ruiz-Galvez, 2001) y los
recursos mineros (Vilaca et alii, 2001). Mas alla de su funcién sefalizadora, debieron de construir lugares
especificos, en el sentido heideggeriano del término, al transformar (monumentalizar) los espacios donde
se erigieron, ayudando a crear sentido en paisajes de movilidad (Rodriguez, 2014). Hemos encontrado
varias manifestaciones similares en caminos de herradura, cercanas a tumulos, con funciones posteriores
relacionadas con el marcaje del limite entre territorios, como en el caso de Piedrafita, en Lledo.

Fig. 4. El menhir de los Castillejos.

Pefias con organizacion astronomica

La Puerta del Sol de Oliete (fig. 5) podria tratarse de un santuario solar prehistérico, probablemente el mas
antiguo de los conocidos en relacidon con ese astro, asociado a la agricultura en el Neolitico como fuente
de la economia. Los trazos rupestres descubiertos en el frontéon de la Tia Chula por Antonio Beltran y
José Royo en 1995 se describen como un conjunto de pinturas esquematicas realizadas en dos momentos
distintos pero que se situarian cronolégica y culturalmente entre el Eneolitico y el Bronce medio. A unos

174 . Pilar Cataldan Edo y Javier Magallén Civera



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

10 metros de distancia se sitla esta roca con dos aberturas por las que atraviesa el sol en los equinoccios
y que aparecerian dibujadas esquematicamente en el conjunto de las pinturas. El otro gran ejemplo es el
lunisolar de la Fresneda. Segun estudiosos de la arqueoastronomia (Rebullida, 1988), constituye uno de
los pocos ejemplos de alineaciones lunisolares del pais. Se afirma que en la Edad del Bronce consiguieron
marcar posiciones de la luna y el sol gracias a métodos como la observacion y el gnomon. Al visitar esta
roca descubrimos excavados hoyos y cavidades con forma circular o cuadrangular denominados cullas. Su
datacidn coincide con los hallazgos arqueoldgicos encontrados en la zona.

Fig. 5. La Puerta del Sol de Oliete.

Piedras oscilantes o caballeras

Se generan como consecuencia del apilamiento de unos bloques sobre otros, en equilibrios desafiantes.
También reciben otros nombres, como basculantes, penitentes o colgadas. Son muchos los ejemplos que
encontramos en la provincia debido a su riqueza rocosa y a la variedad del terreno, aunque Unicamente
algunas poseen singularidad por su ubicacién dentro del espacio natural y son pocas las que todavia se
asocian a usos rituales y sacralizados. La mayor parte de estas fueron cristianizadas bajo el intento de
integrar rituales de las civilizaciones prerromanas a la creencia y la identidad animistas cristianas. La
de Torre del Compte (figs. 6.1 y 6.2), por su simbolismo y su ubicacién, fue reutilizada como hito real para
el deslinde de tierras tras la Reconquista.

La Roca Caballera de Calaceite (fig. 7) se localiza entre campos de olivos en una zona libre de materiales pétreos,
por lo que rapidamente llama la atencién. Por su simbolismo y las creencias locales podria decirse de ella que

LITICA ‘ 175



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Figs. 6.1 y 6.2. Piedra caballera de Torre del Compte, con simbolos de cristianizacidn.

es una piedra de moura. Al analizarla en profundidad encontramos en su parte superior diferentes elementos
que la asociarian a su posible funcién ritual y varios simbolos de cruces cristianas de datacion posterior. José
Antonio Benavente comenta que, tras sus visitas al Bajo Aragon, el investigador jesuita Julio Furguis y Juan
Cabré publicaron breves noticias sobre conjuntos de pequefias cazoletas en la denominada Roca Caballera,
en el término de Calaceite. Se menciona que pudieran labrarse como depodsitos de agua pluvial a la que se
atribuian virtudes sobrenaturales. Posteriormente, otras teorias han sido publicadas por Miguel Giribets a
través de internet sobre los grabados y las representaciones graficas de la roca, con mapas prehistoéricos
y la posibilidad de constituir un posible santuario para diversas épocas u observatorio astrondmico. La
realidad es que presenta una piedra desprendida en su parte frontal y varios escalones formados por
grandes piedras que permiten acceder a su parte superior, donde encontramos las cazoletas descritas.

Fig. 7. La Roca Caballera de Calaceite.

176 . Pilar Cataldan Edo y Javier Magallén Civera



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Piedras fecundadas o embarazadas

Son escasas las piedras con relatos que cuentan poseer algln objeto en su interior, no asi en lo referente
a pefias, cuyas leyendas se concentran en la sierra de Albarracin: cerca del poblado ibérico de los Villares
y el asentamiento de época romana imperial de El Terminillo, en la Muela de San Juan de Griegos, en la
Pefa de Hierro de Bezas, en el valle de Royuela, junto a los Mayos, y en la Pefa del Sol de Villar del Cobo,
este Ultimo también descrito como el lugar en el que se reunian los representantes de los tres pueblos,
Villar del Cobo, Guadalaviar y Griegos, para acordar tratados de interés general.

Piedras de moura

Segun Luis Monteagudo (1998), en todos los paises europeos en los que se encuentran délmenes y otros
monumentos megaliticos se conserva un variado tesoro de leyendas y creencias sobre el origen fantastico
de estas antiguas construcciones. Podemos pensar que esos relatos fantasticos nacieron después de la
desaparicidn del pueblo que los construyd, es decir, en una época en la que se habia olvidado cudl era
su funcidn y a partir de la cual las personas empezaron a interesarse por el origen y el significado de las
construcciones o formas. Estas enormes piedras solo podrian ser obra de seres con gran fuerza fisica,
de personajes sobrenaturales capaces de levantar y transportar grandes pesos, y asi es como debieron de
nacer las leyendas que atribuyen a las mouras y a otras figuras miticas el origen de dichos monumentos.
Se hallan principalmente en el noreste de la peninsula ibérica. En nuestro medio, estas piedras se asocian
a divinidades del mundo animal a las que se les atribuyen caracteristicas propias de los dioses asociados a
la vida y la creacién del mundo. Como el Aguila de Arcos de las Salinas, el Guardian del Valle y el Orco
de Valloré (fig. 8), el Oso del Higueral o el Buho del Vallecillo. Todas le otorgan identidad al territorio y se
asocian a leyendas asociadas a la formacion de los valles, montafas, rios...

Fig. 8. El Orco de Valloré.

LITICA ‘ 177



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Piedras resbaladeras

En esta categoria identificamos la Esbarosa de Tramacastilla (fig. 9), cuyo toponimo refleja la peculiaridad
de la piedra. Su caracter sacro resulta dificil de cotejar y su presencia junto a un area recreativa la asocia
a un uso mas reciente que es el del juego. No quedan referencias de otro tipo de usos asociados, como los
ritos de fecundidad, como en otras areas de la peninsula ibérica en las que aparecen pefas semejantes.

Fig. 9. La Esbarosa de Tramacastilla.

La Piedra del Amor de Alcaine (fig. 10) podria considerarse como resbaladera por su forma y su posicion.
Existia el ritual entre los habitantes de caminar hasta esta piedra al atardecer y tumbarse o recostarse

Fig. 10. La Piedra del Amor, en Alcaine.

178 . Pilar Cataldan Edo y Javier Magallén Civera



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

sobre ella, reuniones de las que surgiria un buen niimero de parejas. Podria guardar un ritual mas antiguo
ya que, al estar apartada del nlcleo poblacional, fue un lugar de peregrinacién y pudo haber sido usada
como piedra bamboleante para hacer el amor, pero no hemos encontrado referencias claras de esta teoria.

Piedras de fertilidad

Son piedras asociadas a la fertilidad cuyo topdonimo engloba parte del ritual que les dio nombre. Antes
de ser considerada como una diosa-madre, como una divinidad de la fertilidad, la tierra se impuso
directamente como madre, Tellus Mater. A pesar de la evolucion ulterior de los cultos agricolas, restos de
estos cultos primigenios han traspasado las referencias etnograficas disponibles (Allen, 1985).

De Maria la Grande, en Peracense (fig. 11), no hay un ritual formal, si bien constituye un simbolo en la
localidad. Se encuentra préxima a asentamientos de la Edad del Bronce y del Hierro y existe la idea de
caminar hasta ella. Observamos su gran similitud con las estatuillas de Venus paleoliticas simbolo de la
feminidad y objetos de culto al principio femenino. En otras, como en la Piedra del Sapo de Alcala de
la Selva, se sospecha una datacion reciente. Se ha instaurado un ritual muy popular que consiste en
tocarla tres veces, especialmente en las noches de luna llena. La conocida como do/men del Cid, en La
Iglesuela del Cid, aunque en realidad no es un dolmen, ha sido estudiada por autores locales (Puig,
2003) como un posible megalito faloide. Por otro lado, la Piedra de la Pastora de Cirugeda presenta un
contorno femenino alrededor de un agujero, situado a la altura del Utero de la mujer, tal vez bajo la idea
predominante en el Paleolitico de que las cuevas, grietas y cavernas de la tierra son manifestaciones
naturales del Utero primordial de la “Madre”.

Fig. 11. Maria la Grande, en Peracense.

LITICA ‘ 179



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Por ultimo, hemos de nombrar el Peirdn de los Lobos de Son del Puerto, que simboliza un gran falo
perfectamente esculpido por el paso del tiempo. Se ubica al lado del camino que da acceso a Mezquita
de Jarque y al molino, lugar por el que habitualmente transitaban los hombres. La persistencia del uso de
estas piedras y su veneracion por las sociedades agrarias en busca de fertilidad, tanto de la tierra como
de las personas, se deben a la consideracién de la esterilidad como un castigo divino.

Piedras rituales

Distinguimos dos tipos. En primer lugar, las piedras con ritos de paso, entre las que perduran varios ejemplos
en la provincia, la mayoria relacionados con el diablo, y que se consideran a su vez apotropaica: el Demonio
del Vallecillo, la Botica del Infierno de Alacon y la Casetica del Diablo de Tronchén, de la que solo quedan
los restos, ya que se destruyd con los arreglos de la carretera de acceso al municipio, por lo que constituye
un claro ejemplo de la vulnerabilidad de este patrimonio cultural. En estas, al llevar a cabo el rito, el numen
libera al sujeto del mal que le habia causado o lo protege, a él y a su hogar. Hoy permanecen como simples
juegos en la vida de los mas jovenes, mientras que las personas ancianas recuerdan la importancia de
proteger estos lugares y darles visibilidad por su importancia para el orden social.

El segundo tipo lo constituyen las piedras con ritos asociados. El Ombligo del Cura, en Piedrahita, es una
piedra perforada que presenta una circunferencia casi perfecta de 20 centimetros de didmetro en la que
queda patente el rito: “El que no mete piedra no cena esa noche”. Del pilliric quedan varias manifestaciones
en pueblos de la comarca del Maestrazgo como Puertomingalvo o Mirambel, aunque el mejor conservado en
la actualidad es el situado en la plaza Mayor de La Cuba (fig. 12). Se trata de una piedra octogonal con un

Fig. 12. El Pilliric de La Cuba.

180 ' Pilar Cataldan Edo y Javier Magallén Civera



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

agujero en el centro que presumiblemente fue labrada en su posicion actual dentro de la plaza, ubicada en
un lugar publico de la villa y cercano a la carcel. De ella se deriva un uso social del castigo, que persigue
la reaccidn colectiva de mantener el orden. Se preparaba colocando un madero en el hueco central y
una cuerda en la anilla incrustada en el edificio de enfrente para crear una polea. El toponimo nos hace
pensar en el pilori francés, simbolo de la justicia municipal, pero se clavaba a la persona por la lengua, o
en el pelleric, pellerique o picota de las publicaciones de Navarra, descrito como una columna de piedra.
En la Edad Media, segln se relata, las picotas se levantaban en encrucijadas a la salida de los pueblos,
probablemente por el temor a que el alma del ajusticiado regresara al pueblo a seguir haciendo el mal
(Caro Baroja, 1995).

Existe una piedra en Loscos, caracteristica por su forma y sus dimensiones, que cobré mayor singularidad
al ser cristianizada y vinculada a fray Domingo Anadén, conocido como e/ Venerable. Una de las leyendas
mas populares entre los losquinos hace referencia a La Piedra (fig. 13) (Oriche 95). Tal vez esta sea una
de las pocas manifestaciones de la Peninsula en la que se saca la piedra a modo de reliquia el dia de la
procesioén, el lunes siguiente al Domingo de Pascua, en la que la comitiva se para a rezar junto a ella en
memoria del Venerable.

Fig. 13. Procesion en Loscos, en el momento del rezo ante La Piedra en memoria del Venerable.

Piedras adivinatorias

La principal representacion es la Piedra de los Deseos, situada en el camino de acceso al nacimiento del
rio Pitarque, en una ramificacién secundaria, por lo que se ubica en un lugar apartado y menos visible

LITICA ‘ 181



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

(fig. 14). En ella se depositan pequefios guijarros sobre las oquedades de la piedra. No hay constancia
de que se lanzasen, como en otras piedras similares descritas en otros puntos de la peninsula ibérica
(Almagro-Gorbea, 2015 y 2018): “Si permanece el guijarro sobre la roca se te concedera el deseo, pero
si cae no se cumplira”.

Fig. 14. La Piedra de los Deseos, en Pitarque.

Piedras en las que se practicaban ritos de curacion

Podemos decir que el analisis toponimico muestra en la mayoria de los casos el uso de la piedra, que se
considera en general transparente y no presenta problemas etimoldgicos significativos, tal y como han
publicado algunos autores (Feijoo, 2017). La Piedra del Mal de Muelas, en Pitarque (fig. 15), es simbolo
de respeto y veneracion por los que la conocen. Frente a ella se levantd posteriormente la ermita de la
Virgen de la Pefia, si bien podemos encontrar sus raices precristianas en el ritual que ha perdurado entre
los miembros de la comunidad.

En la cultura sirio-mesopotamica del Bronce y del Hierro existian piedras de tamafo reducido, como
demuestran los diminutivos baitylion en griego y baetulus en latin, que probablemente se tratara de
guijarros de origen celeste (real o supuesto) y, por lo tanto, dotados de poderes magicos. Entre sus
facultades estarian la de servir de amuletos y la de ser aptos para la practica de la adivinacion (Sanmartin,
2016). La mayor dificultad de estas piedras de menor tamafio ha sido su perdurabilidad. La Piedra Viborera
de Portalrubio podria considerarse un buen ejemplo. Se le atribuyen mas de mil curaciones de picadura
de este animal. Es una piedra extraida del paisaje natural cuyo poder es aceptado por la mayoria de la
poblacién y es un simbolo en la zona.

182 ' Pilar Cataldan Edo y Javier Magallén Civera



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 15. La Piedra del Mal de Muelas, en Pitarque.

Ademas de estos hallazgos, encontramos otras piedras con funciones diversas, como las piedras con
huellas o pisadas, que corresponderian a restos dejados por personajes histdricos o imaginarios durante
una huida y que poseen la caracteristica de haber perdurado en el tiempo por estar asociadas a una leyenda
fantdastica. Podemos considerarlas manifestaciones culturales de la sociedad, por lo que necesitarian un
analisis etnografico mas profundo con el propdsito de conocer la veracidad y la trascendencia de estos
relatos.

Descubrimos que han sido escasamente analizadas y que hay pocos relatos antiguos escritos, cosa que no
ha ocurrido en el desarrollo de otras manifestaciones asociadas a la presencia de huellas pertenecientes
a otros organismos del pasado; asi, la paleoicnologia, rama de la paleontologia que se ha hecho
especialmente relevante en la provincia de Teruel por los dinosaurios.

Entre las piedras de este tipo encontradas presentamos, en primer lugar, las Pisadas del Diablo de
Calomare. Segun cuentan un pastor se adentrd en la zona mas oscura del bosque, perteneciente al
diablo, y sinti6 la presencia de una figura que comenzo6 a perseguirlo y que emanaba un fuerte olor a
azufre, el diablo, quien iba dejando en su huida las pisadas marcadas en los margenes del rio. Sobre la
Pata del Moro de Lagueruela, relatan que un moro huyd del castillo de esa localidad tras estar con su
amada cristiana y dejo la huella de su pie izquierdo marcada en una losa de piedra. Respecto al Salto de
Pero Gil, en Tramacastilla, segun los datos disponibles este caballero del Cid iba cabalgando por la zona
y fue sorprendido por un contingente musulman que empezd a perseguirlo; al llegar a un desfiladero
llamado Barrancohondo, se vio acorralado y tuvo que espolear a su caballo para saltar de un lado al otro
del rio, por donde escapd y dejoé una huella de esta hazafa. Por uUltimo, los Piececicos de la Virgen, en El

LITICA ‘ 183



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Cuervo, se encuentran en una de las paredes de piedra de la rambla de Alobras y se considera que, por
su forma y su posicién, fueron dejados por la Virgen en la pared. Seria la Unica encontrada en losa del
suelo y se asocia al acto de levitar o elevarse en el espacio sin intervencion de agentes fisicos conocidos.

Referencias bibliograficas

ALten, D. (1985). Mircea Eliade y el fendmeno religioso. Academia Christiana, 25. Madrid.

ALmaGrO-GoRBEA, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de adivinacion de la Hispania
Celtica". Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

ALmAGRO-GoRBEA, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificacion y metodologia de estudio”. En
M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peflas sagradas. Actas del Coloquio
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M. (2018). “Pefias sacras en la provincia de Toledo”. Toletum, 62, pp. 239-269.
Auctg, M. (1993). Los no lugares: espacios del anonimato. Barcelona.

BewtrAN A., vy J. Rovo (1995). Las pinturas esquematicas del Fronton de la Tia Chula (Oliete) y el Recodo de
los Chaparros (Albalate del Arzobispo). Albalate del Arzobispo.

BenAVENTE SERRANO, J. A. (2013). “Cubetas y canalillos rupestres en asentamiento ibéricos del Bajo Aragdén”.
En M.2@ del C. Belarte Franco, J. A. Benavente Serrano, L. Fatds Fernandez, J. Diloli Fons, P. Moret y
J. Noguera Guillén (coords.), Iberos del Ebro. Actas del II Congreso Internacional (Alcafiz-Tivissa, 16-19
de noviembre de 2011), pp 321-327. Tarragona.

BourLton, D. (1998). “Linventaire des paysages des parcs naturels régionaux”. En J. Arias Abelldén y
F. Fourneau (eds.), El paisaje mediterraneo. Granada.

BuriLto, F. (1997). “Espacios culturales y relaciones étnicas: contribucién a su estudio en el ambito
turolense en época ibérica”. Cuadernos de Prehistoria y Arqueologia Castellonense, 18, pp. 229-238.

Caro Baroia, J. (1995). “Las bases historicas de una economia tradicional”. Principe de Viana, 56 (206),
pp. 837-856.

CaTALAN, P., y J. MaGaLLON (2019), Litica: 100 piedras singulares de Teruel. Zaragoza.

FasietT1, U. (2005). “Los limites en antropologia: practicas y representaciones”. Alteridades, 15 (30),
pp. 11-17.

Fenoo ARres, V. (2017). “Las motivaciones de los nombres de las piedras en Galicia: cultos, ritos y leyendas”.
<https://doi.org/10.2436/15.8040.01.116>.

GraTacos, I. (2015). “Les hautes protohistoriques des Pyrénées aranaises”. Revue de Comminges et des
Pyrénées Centrales, cxxxi (2), pp. 269-348.

GRraTacos, I. (2017). “Piedras sagradas en Comminges (zona central pirenaica)”. En M. Almagro-Gorbea y
A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado
en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 241-254. Huesca.

184 . Pilar Cataldan Edo y Javier Magallén Civera


https://doi.org/10.2436/15.8040.01.116

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

IBANEZ GonzALEZ, 1., y J. F. CasaBona SeBAsTIAN (1999). “La organizacién del paisaje bajomedieval”, pp. 126-127.

Marco SiMON, F., y S. ALrave ViLLa (2008). “El santuario de Penalba de Villastar (Teruel) y la romanizacion
religiosa en la Hispania indoeuropea”. En X. Dupré Raventds, S. Ribichini y S. Verger (coords.), Saturnia
Tellus: definizioni dello spazio consacrato in ambiente etrusco, italico, fenicio-punico, iberico e celtico: atti
del convegno internazionale svoltosi a Roma dal 10 al 12 novembre 2004, pp. 507-526. Roma.

Oriche 95. Revista de Cultura Popular e Informativa de Loscos, 2018. <https://issuu.com/toniogenpa/
docs/oriche_95>.

PaLenzueLa CHAMORRO, P. (2000). “El paisaje como patrimonio etnoldgico: aportaciones a su analisis desde la
Antropologia”. PH: Boletin del Instituto Andaluz del Patrimonio Histérico, 8 (32), pp. 88-93.

Puic Izquierpo, F. A. (2003). Paseando por el entorno de La Iglesuela del Cid, sus masias y molinos. La
Iglesuela del Cid.

ResuLLiDA Conesa, A. (1988). Astronomia y religidn en el Neolitico-Bronce. Tarrasa.

ResuLLiDA Conesa, A. (1994). Religion y astronomia prehistdricas en los aledafios de La Fresneda. <https://
issuu.com/lafresnedaweb/docs/religi_n_y_astronom_a_en_la_fresneda>.

Ropricuez-CoRrrAL, J. (2014). “Las estatuas-menhir noroccidentales en contexto: conectividad y conexiones
materiales durante el Bronce tardio - final”. Complutum, 26 (1), pp. 153-172. <https://doi.org/10.5209/
rev_CMPL.2015.v26.n1.49345>.

RomEro, F. A. (1998). “Las mouras constructoras de megalitos: estudio comparativo del folklore gallego
con el de otras comunidades europeas”. Anuario Brigantino, 21, pp. 11-28.

Ruiz-GALvez, M., y E. GaLAn (1991). “Las estelas del suroeste como hitos de vias ganaderas y rutas
comerciales”. Trabajos de Prehistoria, 48, pp. 257-273.

SANMARTIN Ascaso, J. (2017). “Del recuerdo al Aglero. Las piedras en la cultura sirio-mesopotamicas del
Bronce y del Hierro”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas.
Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 167-183.
Huesca.

Severino CroaTTo, J. (1994). Experiencia de lo sagrado: estudio de fenomenologia de la religion. Buenos
Aires.

ViLaca, R., D. J. Cruz, A. T. Santos y J. N. MarqQues (2001). “A estatua-menir de Ataudes (Figueira de Castelo
Rodrigo, Guarda) no seu contexto regional”. Estudos Pré-Historicos, 9, pp. 69-82.

LITICA ‘ 185


https://issuu.com/toniogenpa/docs/oriche_95
https://issuu.com/toniogenpa/docs/oriche_95
https://issuu.com/lafresnedaweb/docs/religi_n_y_astronom_a_en_la_fresneda
https://issuu.com/lafresnedaweb/docs/religi_n_y_astronom_a_en_la_fresneda
https://doi.org/10.5209/rev_CMPL.2015.v26.n1.49345
https://doi.org/10.5209/rev_CMPL.2015.v26.n1.49345




ENAS SAGRADAS Y RITUALES
EN TORNO A LAS PIEDRAS EN NAVARRA

Susana Irigaray Soto*

En Navarra no se ha realizado hasta la fecha un inventario especifico y sistematico de pefas sagradas.
La informacion estd desperdigada en multitud de articulos y otras publicaciones parciales de caracter
arqueoldgico, etnografico o histérico, ademas de en otras fuentes de tipo divulgativo. Las formaciones
pétreas singulares con leyendas y ritos asociados de las que se tiene noticia no son muy numerosas,
quiza por las caracteristicas geoldgicas del territorio o, mas probablemente, porque nuestro conocimiento
se halla limitado por la carencia de estudios sistematicos al respecto o por haberse perdido su rastro
por el proceso acelerado de pérdida de las vias de transmision intergeneracional del patrimonio cultural
inmaterial, especialmente dramatica en el campo de la tradicién oral. En este articulo exponemos los
ejemplos seleccionados y estudiados por nosotros en el marco del rastreo bibliografico y el trabajo de
campo realizado en 2014 para la grabaciéon del documental de caracter etnografico titulado Piedras
con leyenda en Navarra, una colaboracién entre el Museo Etnoldgico de Navarra Julio Caro Baroja y la
productora Pyrene de Eugenio Monesma.

Pefias sagradas. Rituales. Megalitismo. Etnografia. Navarra.

To date, no specific and systematic inventory of sacred rocks has been carried out in Navarra. The
information is scattered in numerous articles and other partial publications of an archaeological,
ethnographic or historical nature, as well as in other informative sources. Very few unique stone formations
with associated legends and rites have been reported perhaps due to the geological characteristics of the
territory or, more probably, because our knowledge is limited by the lack of systematic studies in this area.
Also, it may just be that its track has disappeared by the accelerated process of loss of intergenerational
transmission channels of intangible cultural heritage, especially dramatic in the field of oral tradition.

* Directora del Servicio de Museos del Gobierno de Navarra. susana.irigaray.soto@navarra.es

[inorce q 187


mailto:susana.irigaray.soto%40navarra.es?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

In this article we present the examples selected and studied by us within the framework of the bibliographic
tracking and the fieldwork carried out in 2014 for the recording of the ethnographic documentary entitled
Stones with legend in Navarra, a collaboration between the Julio Caro Baroja Ethnological Museum of
Navarra and the production company Pyrene of Eugenio Monesma.

Sacred stones. Rituals. Megalithism. Ethnography. Navarra.

Introduccion

En la Comunidad Foral de Navarra no se ha realizado hasta la fecha un inventario especifico y sistematico
de este tipo de evidencias pétreas. La informacién que se puede rastrear, desperdigada en multitud de
articulos y otras publicaciones parciales —unas de caracter arqueoldgico, otras etnografico, asi como
algunos estudios histéricos—, se halla solo minimamente sistematizada en los catdlogos de bienes
culturales que realiza y gestiona la Administracidn foral, como el Inventario Arqueoldgico o el Inventario del
Patrimonio Cultural Inmaterial, si bien la mayoria de las veces la encontramos incluida como informacion
complementaria a la descripcion de los yacimientos o de las manifestaciones inmateriales. En el caso
de las leyendas fundacionales asociadas a ciertos monumentos prehistéricos, estas se recogen también
en los catalogos megaliticos realizados durante el siglo xx por sociedades cientificas, investigadores y
aficionados. Sin duda, una de las mayores contribuciones al tema la debemos a Ester Vidaurre Alvarez,

Fig. 1. La Pefia Rajada de Ganuza, al pie de la sierra de Léquiz.

1838 . Susana Irigaray Soto



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

quien realizé en 2007 su tesis doctoral titulada Historia de la percepcion del megalitismo en Navarra y
Guipuzcoa: aproximacion a una biografia.

Muchos lugares de estas caracteristicas desperdigados por la geografia navarra carecen en absoluto de
bibliografia, debiendo acudir a fuentes periodisticas, blogs de montafieros y excursionistas sensibilizados
con este tipo de formaciones naturales y de monumentos prehistéricos y, sobre todo, con sus leyendas
asociadas, paginas web de ayuntamientos y de cronistas locales, documentos audiovisuales de variada
indole En este punto, es de justicia destacar el importante papel que realizan los informantes locales,
grandes conocedores y amantes de su localidad y del paisaje circundante, cuyas noticias son muchas
veces fundamentales para llegar a saber de estos elementos desconocidos para la mayoria.

Se puede decir, por lo tanto, que queda un camino que recorrer en este campo, de manera que Navarra
pueda aportar al proyecto de catalogo sistematico y exhaustivo de este tipo de evidencias en la peninsula
ibérica, como promueve de manera tan acertada el Instituto de Estudios Altoaragoneses de la Diputacién
Provincial de Huesca con sus encuentros periddicos bajo el titulo de Sacra saxa.

Tipologia

Las formaciones pétreas singulares con leyendas y ritos asociados de las que se tiene noticia en Navarra
Nno son Muy numerosas, quiza por las caracteristicas geoldgicas del territorio, que no se prestan a una
buena conservacion de elementos singulares que puedan individualizarse en el paisaje.

Al margen de otras posibles explicaciones de indole cultural y como razén mas probable, la carencia
de estudios sistematicos al respecto que hemos comentado anteriormente puede estar tras la escasa
presencia de estos elementos, cuyo conocimiento queda limitado a las personas del lugar e incluso ha
desaparecido su rastro por el proceso acelerado de pérdida de las vias de transmisién intergeneracional
del patrimonio cultural inmaterial, especialmente dramatica en el campo de la tradicion oral.

En este capitulo vamos a exponer los ejemplos seleccionados y estudiados por nosotros en el marco del
rastreo bibliografico y el trabajo de campo realizado en 2014 para la grabacién del documental de caracter
etnografico titulado Piedras con leyenda en Navarra, un resultado mas de la fructifera colaboracion entre
el Museo Etnolégico de Navarra Julio Caro Baroja y la productora Pyrene de Eugenio Monesma desde
2001. Se puede decir que, hasta la actualidad, este DVD es la Unica publicacion especializada en este
ambito que se ha hecho en la Comunidad Foral, si bien se trata de un panorama parcial.

En dicho trabajo se dio noticia de las siguientes formaciones naturales y elementos pétreos artificiales
con leyendas o ritos asociados, que clasificariamos, siguiendo a Almagro-Gorbea y otros autores, en las
siguientes categorias:

PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA ‘ 189



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Altares rupestres con escalones tallados: San Quiriaco de Etxauri.
e Majanos: San Quirico de Navascués.
e Pefas falicas: menhir de Irufiarri.

e Pefias con huellas sobrenaturales: Pefia Rajada de Ganuza, San Quirico de Navascués y Pasos de
Roldan de Lintzoain.

e Piedras de pactos: Piedra de San Martin de Isaba y Piedra de Roldan de Urroz-Villa.

e Piedras y pefias asociadas a leyendas de petrificacion: Piedras Mormas de Los Arcos y Dos
Hermanas, en la sierra de Codés.

e Piedras y pefas asociadas a héroes miticos: Piedras de Roldan (Erroldanen Harriak) de Ata, Irufarri,
Berlarzinketa, Urroz-Villa y Lintzoain, y Ventana de los Gentiles (Jentilen Leihoa) de Urdiain.

e Pefas de formas sugerentes pero sin leyenda ni ritos asociados: Los Penitentes de Codés vy las
Piedras Mormas de Sorlada.

Fig. 2. Los Penitentes de la sierra de Codés.

Vamos a ir trazando la descripcién de estos elementos singulares, somera a la fuerza por la extensién y
el objetivo de este articulo.

190 . Susana Irigaray Soto



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

El altar rupestre de San Quiriaco de Etxauri

San Quiriaco es un hagiotopdénimo, utilizado en otros lugares de Navarra asociado a santuarios en altura,
al igual que los dedicados a san Miguel. La introduccion de su advocacion se sitla en torno al siglo v,
segun el historiador José M.2 Jimeno Jurio. Las primeras referencias documentales a la ermita de San
Quiriaco de Etxauri se remontan al siglo xvi. Después se perdid totalmente el culto e, incluso, la memoria
del mismo, y los restos de la ermita se encontraban ocultos hasta hace pocos afios y en estado de
completa ruina. Una intervencion arqueoldgica de 2019, llevada a cabo por Javier Armendariz Martija,
permitié contar con un primer croquis de lo que seria la planta de esta construccidn, que contiene también
un espacio trogloditico, quiza correspondiente a un primitivo eremitorio.

Fig. 3. Muro de la ermita de San Quiriaco de Etxauri.

Cerca de la ermita se levanta la Pefa del Cantero, una enorme mole calcarea desprendida de la sierra de
Sarvil en cuyo extremo oriental, conocido como /a Pefia Roya por las oxidaciones de la caliza, se encuentra
un altar esculpido en la roca. En un paraje cercano se levanta otra formacion natural denominada E/ Huso,
con una clara evocacion de un perfil humano.

PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA ‘ 191



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Figs. 4 y 5. Vistas de la Pefia del Cantero, frente a la sierra de Sarvil.

Fig. 6. El Huso de Etxauri, de perfil antropomorfo.

192 ' Susana Irigaray Soto



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La Institucion Principe de Viana encargd a Blas Taracena y a Luis Vazquez de Parga en 1943 la excavacion
del entorno de la Pefia del Cantero, ya que se tenian noticias de hallazgos arqueoldgicos correspondientes
a un amplio rango cronoldgico. En 1968 Isaac Santesteban dio a conocer unas pinturas esquematicas
en un abrigo de dicha pefia, descubrimiento que se amplié en 1987 con nuevas evidencias pictéricas.
Actualmente, todo este programa esta perdido debido a la construccion de un refugio para montafieros y
al uso de estos espacios para la escalada.

Fig. 7. Refugio de montafia donde hubo pinturas esquematicas.

El arquedlogo Javier Armendariz Martija publica este yacimiento en su libro De aldeas a ciudades: el
poblamiento durante el primer milenio a. C. en Navarra, de 2008, descartando su caracterizacion tipoldgica
de poblado de la Edad del Hierro eminentemente defensivo e interpretandolo como “un espacio ritual que
hunde sus raices en la prehistoria” y que continda como tal, cristianizandose, hasta la desaparicion del
culto a san Quiriaco en la ermita epénima en algin momento del siglo xx.

El elemento cultual mas importante de este espacio sagrado es el altar rupestre esculpido en la cima de
la Pefia Roya, lugar inaccesible con un Unico punto de entrada a través de una estrecha grieta natural
que presenta talladas en sus laterales unas rozas verticales que debieron de servir para la clausura del
espacio ritual. La plataforma, de una extensién de 300 m?, tiene un muro tallado artificialmente en cuyo
centro se encuentra el altar, al que se accede por una “escalera” tallada en la roca de dos tramos de
siete escalones unidos por una rampa. No hay cazoletas, si bien pudo haberlas, ya que la caliza esta muy

fragmentada.

PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA ‘ 193



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Figs. 9 y 10. El altar con la sierra detras y recortado sobre ella.

194 . Susana Irigaray Soto



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Javier Armendariz continla en la actualidad el estudio de esta singular estructura, Unica en su género
hallada hasta la fecha en Navarra y pendiente todavia de una publicacion monografica que la dé a conocer
a la comunidad cientifica.

Fig. 11. Detalle de la escalera de acceso al altar.

San Quirico de Navascués, un majano y la huella del diablo

La romeria que cada 16 de junio celebra el pequeino pueblo de Navascués a la ermita de San Quirico, el
santo nifio, y de su madre, santa Julita, es una de las manifestaciones mas complejas y fascinantes que
se pueden contemplar en Navarra por la cantidad de elementos rituales que se dan cita, ademas de por la
belleza del paisaje prepirenaico y el buen ambiente de vecindad que se respira.

Hace tiempo, cuando se avecinaba tormenta, habia que subir a San Quirico para sacar al santo en rogativa
con el fin de alejar el rayo y el pedrisco. Cuentan los vecinos que el demonio persiguié al santo monte
arriba y que en una piedra quedaron grabadas sus huellas: una grande, la del diablo, y otra pequefia, la
del santo nifio. Hoy no se pueden ver estos restos ni se conserva memoria de dénde se encontraban.

En el camino que emprenden los romeros cada uno recoge una piedra y, en un punto concreto de la
subida denominado La Cruceta, en un pequefio llano desde el que se divisan tres santuarios de la Virgen
—Nuestra Sefiora del Campo, Arburda (relacionado con temas brujeriles) y la Pefla—, se detienen, tiran
la piedra a un monticulo para “matar al diablo” y rezan la salve. El rito ha producido una acumulacion

PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA ‘ 195



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 12. Tumulo de La Cruceta.

de piedras formada directamente desde el suelo, con la caracteristica forma conica de los timulos, que
actualmente ronda los 2 metros de altura.

La funcién de este tumulo de La Cruceta parece ser propiciatoria para el romero, que realiza el rito de
tirar la piedra para mantener a raya al maligno, sin que esté claro un posible caracter funerario que
parece estar en el origen de la mayoria de estos monumentos y que lo asimilaria a la tipologia del “majano
de animas”.

Una piedra de fecundidad: el menhir de Irufarri

El menhir de Irufarri es un magnifico monumento prehistérico que se alza solitario e imponente en una
ladera del monte Lazmufo, del término de Erasun. No es de extrafiar que esta piedra haya suscitado
relatos miticos acerca de su construccion, pues quiere la leyenda que habria sido lanzada por Roldan
desde el monte Igueldo de San Sebastidn con la intencidn de destruir algun pueblo de los alrededores,
pero se quedo en el camino por la mala punteria del gigante. También se cuenta que los habitantes de
Ezkurra quisieron destruirla a huevazos y ha sido objeto de uno de los pocos ritos de fertilidad asociados
a piedras que se rastrean en Navarra.

196 ' Susana Irigaray Soto



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 13. Menhir de Irufiarri.

Pefas con huellas sobrenaturales:
la Pelia Rajada de Ganuza y los Pasos de Roldan de Lintzoain

La llamada Pefia Rajada es un gran bloque de conglomerado desprendido de la sierra de Léquiz y, como su
nombre indica, partido en dos mitades por una fisura natural tan perfecta que parece como si un cuchillo
hubiera seccionado un queso o una pastilla de jabdn, como cuenta el vecino de Ganuza Samuel Soto.

Fig. 14. Corte limpio de la Pefia Rajada de Ganuza.

PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA ‘ 197



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La leyenda atribuye ese corte a la espada de Santiago, en algin combate y momento impreciso de su
lucha contra los musulmanes de la peninsula ibérica. Ademas del tajo en la piedra, se creia que el caballo
del santo habia dejado las huellas de sus cascos en ella, rastro que hoy no es posible ver, bien por la mala
conservacion de la roca, bien por la pérdida de datos debida a la interrupciéon de la transmisién oral.

También imperceptibles para el peregrino a Santiago son actualmente las tres piedras del término de
Lintzoain conocidas como /os pasos de Roldan, ya que la vegetacion las oculta a excepcidén de parte
de una de ellas, la mas grande, sefialada con un letrero improvisado. Dice la tradicién que el legendario
sobrino de Carlomagno, muerto en la batalla del cercano lugar de Roncesvalles, pasé por alli con su mujer
y su hija, dando asi explicacion mitica a la presencia de tres rocas tumbadas en tamafio decreciente, cada
una de las cuales corresponderia al pie de los miembros de la familia.

Fig. 15. Paso de Roldan en Lintzoain.

Como hemos apuntado ya también para el caso del menhir de Irufarri y veremos mas adelante en otros
ejemplos, la presencia del héroe mitico Roldadn es muy habitual en la toponimia de la montana navarra y
tiene un gran protagonismo en las leyendas fundacionales de los monumentos megaliticos, especialmente
de los menhires.

Piedras de pactos: Piedra de San Martin de Isaba y Piedra de Roldan de Urroz-Villa

En el collado de Ernaz, punto de confluencia entre la localidad navarra de Isaba, la de Arette en el Bearne
francés y la de Ans6 en Aragodn, se localiza el mojén fronterizo nimero 262, que recibe el nombre de

198 . Susana Irigaray Soto



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Piedra de San Martin. Una explicacion que auna historia y leyenda quiere que estos mojones fronterizos,
dedicados todos al mismo santo francés, tienen su origen en el momento de la expulsion de los musulmanes
de Francia tras la batalla de Poitiers, cuando Carlos Martel los hace poner a lo largo de toda la cordillera
pirenaica. En realidad, el hito actual sustituye desde 1858, a raiz del nuevo Tratado de Limites franco-
-espanol, a la verdadera piedra secular.

Fig. 16. Mojon conocido como Piedra de San Martin, en Isaba.

Sobre ella se realiza, de forma ininterrumpida desde el siglo xiv, el ritual que renueva el pacto de
convivencia y faceria entre los valles vecinos de Roncal y Barétous. Conocida como e/ Tributo de las Tres
Vacas, se trata de una ceremonia que escenifica ininterrumpidamente desde 1375 cada 13 de julio el
acuerdo perpetuo de estos valles para el aprovechamiento de aguas y pastos, mediante una férmula de
juramento (“Pax avant”) y la entrega de un tributo de tres vacas del mismo “astaje, pelaje y dentaje” por
parte del valle francés al roncalés.

Otra de estas piedras sobre la que se sellan pactos, esta vez comerciales, es la Piedra de Roldan de Urroz-
Villa, localidad que ha gozado desde el afno 1286 del privilegio de celebrar mercados. De ahi la curiosa
configuracion del pueblo en torno a una enorme plaza, detras de cuyo frontdn se encuentra tumbada esta
piedra, seguramente un menhir prehistdrico, sobre la que los vecinos y comerciantes han venido sellando
sus acuerdos con un apretdon de manos porque simboliza “la palabra dada”, tan inamovible y rotunda
como ella.

PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA ‘ 199



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 17. Ceremonia del Tributo de las Tres Vacas en 1982.

Al igual que en otros, fue el gigante Roldan quien tiré este pedrusco desde la Pefa de Izaga o desde el
puerto de Erro para destruir el pueblo, pero resbalé en una bofiiga de vaca y erré el tiro.

Fig. 18. Piedra de Roldan de Urroz-Villa.

200 . Susana Irigaray Soto



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Piedras y pefias asociadas a héroes miticos: Piedras de Roldan (Erroldanen Harriak)
y la Ventana de los Gentiles (Jentilen Leihoa) de Urdiain

Como hemos visto repetidamente, en Navarra hay un personaje mitico por excelencia, al que se atribuyen
innumerables hechos portentosos que han dejado su huella en el paisaje: se trata de Roldan, el Errolan
vasco, cuyo recuerdo sigue vivo en diversos monumentos megaliticos cuya presencia en el territorio se
justifica por leyendas de construccion en las que este gigante es el protagonista.

Si bien Roldan fue un personaje histdrico, que murié a manos de los navarros en la batalla de Roncesvalles
del 778, el relato de sus gestas contadas en el Cantar extendido a lo largo del Camino de Santiago terminé
convirtiéndolo en un héroe mitico dotado de fuerza y astucia incomparables, hasta perder su condicidon
humana y pasar a tomar rasgos legendarios en varios territorios de Europa.

Fig. 19. Menhir de Belarzinketa.

En Navarra la intervencion de Roldan en la construccidén de los menhires se explica siempre de la misma
manera: el gigante, dotado de muy mal caracter y guiado por una voluntad de exterminio contra pueblos y
santuarios, lanza piedras con intencion de destruirlos pero su torpeza provoca que caigan a medio camino,

PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA ‘ 201



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

sin causar males mayores. Todas ellas son conocidas como Erroldanen Harriak o Piedras de Roldan, de las
que en Navarra, ademas de las ya mencionadas de Irufarri, Lintzoain y Urroz-Villa, hay otros ejemplos
como los menhires de Ata (sierra de Aralar), excavados por Iturralde y Suit en 1895, y Belarzinketa (Leitza).

Fig. 20. Dibujo de la excavacion del menhir de Ata en 1895.

Ambos tienen la particularidad de contar con surcos paralelos, realizados intencionadamente, que las
respectivas leyendas hacen corresponder con las huellas de los dedos del gigante o con la marca de la
honda con la que fueron lanzadas, por lo que también podrian clasificarse en el grupo de piedras con
huellas sobrenaturales.

Fig. 21. Menhir de Ata con las marcas.

202 ' Susana Irigaray Soto



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Otros monumentos y elementos naturales relevantes del paisaje navarro estan relacionados legendariamente
con personajes que no pertenecen a nuestro linaje, a razas no humanas anteriores al cristianismo. Son
los moros (mairuak) y los gentiles (jentilak) las razas constructoras de muchos délmenes, menhires y
cromlechs diseminados por las montafias.

El gentil es un ser gigantesco, primitivo y esquivo, un pueblo marginado pero dotado de extraordinaria
fuerza y poderes asombrosos. En la localidad de Urdiain, cuyos habitantes llevan ese apodo, se puede
admirar una oquedad de circunferencia perfecta en el roquedo, casi inaccesible, conocida como Jentilen
Leihoa, la Ventana de los Gentiles. Se creia que ellos la habian abierto, bien jugando a los bolos o canicas,
bien para iluminar el valle de Sarabe, donde habian quedado confinados y construirian su morada.

Fig. 22. Jentilen Leihoa de Urdiain, indicada en el perfil del roquedo.

En realidad, se sabe que en este punto donde se abre la “ventana” existié en época medieval una
fortificacion de poca consistencia edificatoria, ya que Urdiain se encuentra en el corredor de paso natural
entre Alava y Navarra.

El caso de las Piedras Mormas de Los Arcos y otras peiias con leyendas de petrificacion

La referencia a las Piedras Mormas del paraje de Yaniz, en el término de Los Arcos, es una de las mas
antiguas de la historiografia arqueoldgica navarra y fue ejemplo paradigmatico de la cristianizacion, a
través de una leyenda de petrificacion de unos monumentos paganos que estuvieron muy visibles en el

PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA ‘ 203



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

paisaje. Dieron nombre a la finca donde se erguian por lo menos desde el siglo x1v, fueron acertadamente
mencionadas en el xvi1 por fray Prudencio de Sandoval y el padre José de Moret como estelas romanas,
interpretadas como menhires en el siglo xix por Manuel de Assas y Julio Altadill, y, finalmente, fotografiadas
por el padre Escalada en 1943, pocos afios antes de su destruccion intencionada.

Fig. 23. Las Piedras Mormas de Los Arcos en 1943, antes de su destruccién.

A principios de 2014 se formalizé la donacidon de un valioso conjunto documental de origen familiar al
Archivo Real y General de Navarra. La documentacion procedia de una familia de Viana, los Garcia de
Jalén, que entre los siglos xvi1 y xix habian ejercido de administradores de bienes de importantes linajes
locales. Después de los trabajos de identificacion e inventario de este fondo, se localizé en el remate de
la ejecutoria de hidalguia correspondiente al linaje de los Zufia un informe, firmado por Juan de Amiax,
presbitero de Viana, y datado el 5 agosto de 1605, con el dibujo y la descripcién de las tres estelas
romanas del paraje de Yaniz, en la villa de Los Arcos.

Este inusual “informe arqueoldgico” fue redactado a instancias de fray Prudencio de Sandoval, mas tarde
obispo de Pamplona, con el propdsito de ampliar sus conocimientos para documentar la antigliedad de
la didcesis y una copia del mismo fue afiadida a la ejecutoria como prueba de la nobleza del solar de la
estirpe de los Zufia. Esta feliz casualidad ha permitido, de forma paraddjica, conocer la morfologia e incluso
leer las inscripciones de unos monumentos destruidos a mediados del siglo xx gracias a un documento del
siglo xvi1 de caracter mucho mas efimero que, él si, sobrevivié al paso del tiempo.

204 ' Susana Irigaray Soto



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 24. El “informe” de Juan de Amiax de 1605.

Gracias al informe de Amiax, ahora se sabe sin duda que las Piedras Mormas eran tres estelas funerarias de
época romana, de gran formato (aproximadamente 208 x 105 x 31 centimetros), con cabecera semicircular,
una de ellas con ornamento de relieves bien ejecutados y campo de texto, otra con vestigios epigraficos
mal conservados y la tercera anepigrafa. Su datacidn estaria entre finales del siglo 1 y comienzos del 1 d. C.

El sitio de Yaniz, atravesado por el Camino de Santiago, ya aparece como desolado antes de 1300 y pasoé a
depender de la villa de Los Arcos a comienzos del siglo xvi. Los Unicos restos que hoy permanecen visibles
son las ruinas de la ermita de San Vicente. Segun los trabajos de campo de Javier Armendariz Martija,
el estudio de diversos materiales hallados y las noticias aportadas por el aficionado local Gerardo Zuiiiga
Suberviola, la reducida poblacion medieval no fue sino secuela de un nucleo de poblacion romano de
cierta importancia, aunque de caracter rural, en la érbita de la ciudad de Curnonium, con el que hay que
relacionar las magnificas estelas romanas que, probablemente, se encontrarian en su ubicacién original.

Lamentablemente, las tres estelas fueron dinamitadas por el propietario de la finca entre 1944 y 1947, y
sus fragmentos, reducidos a gravilla para asentar el camino carretero. Fue Gerardo Zuiiga quien encontro
un fragmento de piedra morma con la letra 1 labrada, coincidente exactamente con la dibujada por Juan
de Amiax en 1605.

PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA ‘ 205



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 25. Fragmento inscrito de una de las Piedras Mormas.

Como ha escrito Angel Gari, estas piedras sirvieron de escenario para una interpretaciéon mitico-legendaria
desarrollada en la tradicion oral, una leyenda recopilada por varios investigadores y que tiene elementos
comunes con la recogida para dos penas de la sierra de Codés, también conocidas como mormas, una
denominacién que plantea diferentes hipotesis de interpretacion, ninguna concluyente. Las diferentes

Fig. 26. Las Dos Hermanas de Codés.

206 . Susana Irigaray Soto



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

versiones del relato sobre las Piedras Mormas de Yaniz coinciden en los elementos fundamentales: una
madre virtuosa y sus tres hijas que, desoyendo la exhortacion materna a dejar sus quehaceres para
oir misa, son alcanzadas por su maldicidon y convertidas en piedras: “Como a misa a San Vicente no
vengais, piedras mormas os volvais...”. En el caso de las Pefias de Codés, conocidas también como /as
Dos Hermanas, se trataria de dos huérfanas malditas por su cruel madrastra, si bien la leyenda tiene
recogidas variantes que las relacionan incluso con el famoso brujo de Bargota, que habria petrificado al
cura de Codés en una de las pefias. La construccion de un santuario para la Virgen habria servido, como
sefiala Angel Gari, para cristianizar un espacio sagrado anterior. Mientras que en el caso de Los Arcos
la evidente relacién de las mormas con la muerte explicaria la prevenciéon que los lugarenos tuvieron
siempre hacia el lugar donde se levantaban, como se recuerda todavia.

Para finalizar, cabria incluir en este articulo un par de ejemplos de penas de la misma zona geografica
que carecen de relato mitico asociado pero cuya morfologia, toponimia y localizacidon cerca de espacios
sagrados cristianos sugieren una relacion con las leyendas de petrificacion: son Los Penitentes de la
sierra de Codés y las Piedras Mormas de Sorlada, en las inmediaciones del imponente santuario de San
Gregorio Ostiense.

Fig. 27. Las Piedras Mormas de Sorlada.

PENAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA ‘ 207



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Referencias bibliograficas

ALmaGRO-GoRBEA, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificaciéon y metodologia de estudio”. En
M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del Coloquio
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

ARMENDARIZ, J. (2008). De aldeas a ciudades: el poblamiento durante el primer milenio a. C. en Navarra.
Pamplona.

ARMENDARIZ, J. (2014-2015). “El contexto arqueoldgico de las «piedras mormas>» de Los Arcos”. Cuadernos
de Etnologia y Etnografia de Navarra, 89, pp. 63-73.

Gary, A. (2014-2015). “Leyenda de las piedras mormas en Los Arcos y Codés”. Cuadernos de Etnologia y
Etnografia de Navarra, 89, pp. 75-86.

Erkoreka, A. (1995). “Catalogo de huellas de personajes miticos en Euskal Herria”. Munibe, 47, pp. 227-252.
Monesma, E. (2014). Piedras con leyenda en Navarra: etnografia navarra [documental]. Pamplona / Huesca.

Mova-MaLeno, P. R. (2017). “Majanos y difuntos: tumulos en la Hispania céltica desde una perspectiva de
larga duracién”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefas sagradas.
Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 34-65.
Huesca.

SeGurA, F. (2014-2015). “El informe de Juan de Amiax (1605)". Cuadernos de Etnologia y Etnografia de
Navarra, 89, pp. 87-93.

VELAzA, J. (2014-2015). “Las inscripciones”. Cuadernos de Etnologia y Etnografia de Navarra, 89, pp. 95-100.

Vipaurrg, E. (2003). “Leyendas, mitos y creencias populares: otras vias de aproximacion al fenémeno
megalitico”. Cuadernos de Arqueologia Universidad de Navarra, 11, pp. 91-108.

208 ' Susana Irigaray Soto



ACRA SAX A EN TIERRAS BURGALESAS:
ESTADO DE LA CUESTION

Ignacio Ruiz Vélez*
M.? Victoria Palacios Palacios**

Las pefias sagradas burgalesas forman un conjunto uniforme de casi una veintena de ejemplares situados
en los paisajes calizos y de piedra arenisca del noroeste y el sureste. Hay dos variedades: altares
propiamente dichos y altares de tronos o asientos tipicos de la protohistoria.

Protohistoria. Pefias sagradas. Altares. Altares de tronos. Grupo burgalés.

The Burgos sacred rocks are formed by a consistent set of almost twenty archaeological spots located in
the limestone and sandstone landscapes of the northwest and southeast. There are two varieties: altars
and thrones altars or seats altars, both typical of protohistory.

Protohistory. Sacred rocks. Altars. Thrones altars. Burgos group.

Introduccion

Todo empezd con el descubrimiento circunstancial, por uno de nosotros, de La Pefia de Gete, en la
cual pudimos observar las entalladuras y los loculos en la parte mas alta. Esto animé la realizacién de
prospecciones y la recogida de informacién para llegar a donde ahora estamos.

La provincia de Burgos ofrece particular interés para los actuales estudios dedicados a las pefias sacras
0 sacra saxa en la peninsula ibérica, pues ocupa una estratégica posicidon entre el gran nucleo existente
en las tierras siliceas occidentales y los conjuntos localizados en areas del Sistema Ibérico y pirenaicas.

* Real Academia Burgense de Historia y Bellas Artes (Institucién Fernédn Gonzalez). ignacioruiz932@gmail.com
**  Centro Asociado de la UNED en Burgos.

[inorce ¢ 200


mailto:ignacioruiz932%40gmail.com?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Las pefias sacras de Burgos se relacionan con la geologia de las tierras orientales de la meseta septentrional.
La mayor parte de la superficie burgalesa corresponde a terrenos sedimentarios nedgenos de la cuenca del
Duero, pero las areas septentrionales forman parte de las formaciones calizas del Cretacico de la region
cantabrica y la zona centro-oriental de las formaciones primarias y secundarias del Sistema Ibérico.! Es
en estas dos zonas donde se sitlan las pefas sacras conservadas en la tradiciéon popular.

Las pefias sacras son berrocales, cantos, pefias o rocas del paisaje que han llamado la atencion del
hombre, que la ha convertido en objeto de culto. Estas pefias aparecen en muchas tierras de Espafa y
de todo el Occidente de Europa que atrajeron la atencidn desde el siglo xix,2 pues constituyen verdaderos
monumentos de nuestra historia y de nuestra cultura popular, pero hasta fechas muy recientes su
valoracion estaba postergada ante la dificultad que presentaba su estudio, al carecer de datos objetivos
para precisar su cronologia y superar las intuiciones personales, lo que dificultaba su interpretacion
historica y cultural.?

En estos ultimos afios, un eficaz equipo dirigido* por Ignacio Ruiz Vélez en colaboracién con M.2 Victoria
Palacios Palacios y Martin Almagro-Gorbea ha iniciado el estudio de las pefias sacras burgalesas,® dentro de
la valoracion etnoarqueoldgica de estos monumentos emprendido de forma paralela en toda la peninsula
ibérica para confeccionar un Corpus de las pefas sacras de la Hispania prerromana.® Estos trabajos,
realizados con constancia a pesar de la escasez de medios, han propiciado un fuerte impulso para el
conocimiento de las penas sacras de la provincia de Burgos, que por su importancia y caracteristicas
peculiares deben ser debidamente valoradas y dadas a conocer.

Estos monumentos burgaleses ofrecen gran interés, pues, ademas de constituir una zona de contacto
entre las regiones siliceas occidentales y los testimonios de la Espana calcarea hasta mas alla de los
Pirineos, estas pefias sagradas se asocian a mitos, ritos, leyendas y tradiciones populares insustituibles

|\\

para conocer el “imaginario” y la visiéon del mundo de quienes las han utilizado a lo largo de los siglos.

Por ello, estos monumentos estan profundamente integrados en nuestros paisajes y en nuestras ricas
tradiciones populares, ya que las pefias y otros elementos naturales, como puntos de agua, cuevas, montes,

1 IGME, Marco geoldgico de la provincia de Burgos (<www.igme.es/igme/publica/librosl_HR/libro74/pdf/lib74/
in_04.pdf>; consultado: 14/5/2019).

2 Reinach (1902); Sébillot (1902).
3 Correia Santos (2015); Almagro-Gorbea (2015); Almagro-Gorbea y Gari (eds.) (2017).

4  Formado por Abilio Abad, Eduardo Bartolomé, Jestis Camara, Marta Francés, Enrique Llorente, Amando D. Gonzalo
y Desiderio Marina.

5  Almagro-Gorbea, Ruiz Vélez y Palacios (2017, 2018).

6  Proyecto para toda la peninsula ibérica dirigido por Martin Almagro-Gorbea en colaboracidn con diversos investigadores
e instituciones.

210 . Ignacio Ruiz Vélez y M. Victoria Palacios Palacios


www.igme.es/igme/publica/libros1_HR/libro74/pdf/lib74/in_04.pdf
www.igme.es/igme/publica/libros1_HR/libro74/pdf/lib74/in_04.pdf

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

arboles..., todos ellos se asocian a una vision animista y sobrenatural de la naturaleza, en ocasiones mal
considerada como simple politeismo, que ha quedado plasmada en ritos y mitos conservados en las
tradiciones populares en un interesante proceso “de larga duracion”. En consecuencia, estos elementos y
las tradiciones relacionadas documentan la concepcion “magica” del “paisaje sacro” entre los celtas, tan
estrechamente ligado a su religidon, su cosmovision y su mentalidad. Ademas, esa misma concepcion se
refleja en las creaciones literarias de la Hispania céltica llegadas casi hasta nuestros dias transmitidas por
via oral. Por ello, resulta cada vez mas urgente proceder a su estudio antes de su inmediata desaparicion
en estos afios dentro del proceso final de desertizacion de tantas tierras del interior de Espafia, lo que
urge llevar a cabo la tarea previa de inventario, estudio y protecciéon de estos monumentos que forman
parte esencial de nuestro patrimonio natural y cultural.

Estas circunstancias han inspirado esta breve sintesis de los importantes resultados obtenidos en estos
ultimos anos en el estudio de las pefas sacras conocidas en tierras burgalesas, con la finalidad de
estimular el conocimiento de estos monumentos vy facilitar la valoraciéon de este novedoso, atractivo y
complejo campo de estudios, que nos adentra en las primeras cosmovisiones del mundo.

Las caracteristicas de las pefias sacras se enmarcan y relacionan con otros elementos miticos del paisaje,
que se deben valorar igualmente, como las lagunas y los manantiales sacros, los arboles sacros-juridicos,
de los que proceden los arboles junteros, las cuevas rituales, con las que se relacionan primitivas iglesias
rupestres, tan caracteristicas de las tierras burgalesas —lo que no es casualidad— v, finalmente, los restos de
literatura mitica prerromana conservados en narraciones populares de tradicién oral, que reflejan la misma
concepcion “magica” o “sobrenatural” del mundo, que ha llegado a plasmarse en algunos conocidos pasajes de
la primera literatura castellana. Todos estos elementos, mutuamente interrelacionados, ayudan a comprender

|\\

el significado de las pefias sacras como un elemento esencial del “paisaje sacro”,” tal como ha sido concebido
desde épocas ancestrales hasta la progresiva extension de nuestra actual percepcion racional de la naturaleza,
basada en conocimientos cientificos que solo se han generalizado en tiempos muy recientes, ya que estas

concepciones “magicas” del paisaje se habian mantenido desde tiempos prehistéricos casi hasta la actualidad.

En la antigua Celtiberia, a la que pertenecian gran parte de las tierras burgalesas, se han sefialado tres
ambitos de culto prerromanos:® la naturaleza sacralizada, algunas construcciones de finalidad religiosa y
los lugares dedicados a ritos funerarios. Es el primero de estos ambitos, el que aqui interesa, porque en
determinados lugares de la naturaleza los dioses se manifestaban a los hombres y estos se comunicaban
con la divinidad. De este modo encontramos en la provincia de Burgos montes como los de los canales

7  Almagro-Gorbea (2015).
8 Arenas Esteban (2010).

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 211



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

del Dulla, bosques como los de Barcina de los Montes, pefias como las de Gete y Pefia Matanzas, arboles
como los de Quecedo, Sotoscueva, Minon..., fuentes como el Pozo del Infierno y lagunas como la de
Poceirén en Aldea del Pinar, cuevas como las de Ojo Guareina, San Garcia, Hontangas..., todos los cuales
son lugares en los que se manifestaban hierofanias divinas. Esta variedad de espacios, a modo de serie
heterdclita de diversa fisonomia y de variados elementos conformantes de un lugar sacro o santuario, es
el resultado de la tradicion de los pueblos célticos por la epiclesis en ceremonias alin poco conocidas y
de su hilozoismo, al querer atribuir a la materia inanimada una existencia dotada de vida. Estos lugares
tuvieron variadas funciones, pues unos fueron santuarios de convergencia para la variada procedencia de
los participantes, otros santuarios de frontera en areas fronterizas de los populi, urbanos, periurbanos,
organizadores del territorio, etc.

Las pefas sacras

En este variado panorama de los paisajes sacros de las tierras burgalesas se enmarcan las pefias sacras,
cuyo numero ha aumentado exponencialmente gracias a los recientes descubrimientos, que ya permiten
definir un “area burgalesa” con caracteristicas propias dentro del panorama general de estos monumentos
en la peninsula ibérica (fig. 1).

Y, aunque hablemos de un area burgalesa, qué duda cabe que hay unas concomitancias con las conocidas
en la montafia soriana, incluso con otras zonas del Sistema Ibérico. Por otra parte, también con las
localizadas en el norte de la provincia con las que pueden estar relacionados los grabados y las pinturas
que aparecen en la zona cantabra de Valderredible y del noroeste de la provincia de Burgos.®

Altares rupestres

Particular interés merecen los altares rupestres. Los ejemplos mas seguros se caracterizan por tener
entalladuras o agujeros para facilitar el acceso a su cumbre donde se realizaria el sacrificio ritual, acceso
que suele estar orientando hacia el sur. Estos altares con simples entalladuras de acceso, denominados
tipo Lacara,’® se datan en plena Edad del Bronce, como confirma el Canto del Mortero, de Bonilla de la
Sierra (Avila).!! Estos altares rupestres han sido valorados en la peninsula ibérica en los Ultimos veinte
anos,'? pero el grupo burgalés, integrado en la actualidad por més de seis ejemplares, en su mayoria

9 Serna, Martinez y Fernandez (coods.) (2016).
10 Almagro-Gorbea y Jiménez Avila (2000).

11 Fabian (2010).

12 Correia Santos (2015: 17-23).

212 . Ignacio Ruiz Vélez y M. Victoria Palacios Palacios



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

g 30 km

e ey —

Fig. 1. Distribucién geografica de las penas sacras. 1: La Mina, en Castrillo. 2: Pefia Matanzas, en Salas.
3: La Mina, en Vilviestre. 4: La Pefa, en Gete. 5: Tres Tronos, en Gete. 6: Cuatro Tronos, en Gete. 7: Pefia
del Moro, en Gete. 8: La Cerca I, en Revenga. 9: Poceirén, en La Aldea. 10: Poza del Hoyo, en Herbosa.
11: Cerro Milagro, en Poza. 12: Pefia Castején, en Hacinas. 13: El Baile, en Hacinas. 14: Revenga. 15: La
Dama Negra, en Quintanar. 16: Pefia n.° 5 de Gete. 17: La Cerca II, en Revenga. 18: Alto del Cuerno, en
Clunia. Santuarios a dioses indigenas de época romana: a) atecténico de Barcina de los Montes al dios
Vurovius; b) Cueva de Hontangas; c) Villaverde del Monte.

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 213



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

aparecidos en la zona de Salas de los Infantes, ofrece una personalidad propia, por su forma y por la
mayor pendiente del acceso, quizas por utilizar pefias de conglomerados cretacicos.

El primer ejemplo descubierto fue la Pefia de Gete (41°57°02.20”N; 03°18'48.32”W), situada a unos 125
metros al oeste de la poblacidn.!* Es una gran roca de conglomerado orientada en sentido este-oeste
al ocaso en el solsticio de verano. Por su lado este presenta cuatro lineas de entalladuras de distinto
tamafio que se solapan para acceder a la parte superior. Esta reiteracion hace suponer un largo uso con
la correspondiente renovacidon del acceso ritual. En su parte alta hay un léculo semiesférico encuadrado
por las lineas de diaclasas abierto hacia el sur, donde otros dos I6culos a nivel inferior rebosan al talud sur,
mientras que su lado norte muestra a ras de suelo una pequefia cruz griega, que indica la cristianizacion
del lugar, probablemente en la Alta Edad Media, indicio indirecto de que era considerado un lugar de culto
“pagano” (figs. 2 y 3).

La Pena de Gete

Fig. 2. Entalladuras. Fig. 3. Cruz inscrita.

También en Gete estd la Pefia del Moro (41°57’13”N; 03°17'53"W), gran pefia arenisca vertical. Mide 9,45
metros de largo, 2,75 metros de ancho y 3,54 metros de alto y esta orientada este-oeste (fig. 4). Su lado
meridional forma un rectangulo con una oquedad al nivel del suelo de 1,50 metros de alto y 0,95 metros
de ancho, quizas producido por un arbol fdsil en posicidon transversal, pero mas interés ofrece una
linea de entalladuras alternas por el centro de ese lado sur para permitir el ascenso a la parte superior,
donde no se aprecia nada particular. En la parte oriental, junto a las entalladuras, aparecen una treintena

13 Almagro-Gorbea, Ruiz Vélez y Palacios Palacios (2017, 2018).

214 . Ignacio Ruiz Vélez y M.“ Victoria Palacios Palacios



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de cazoletas de 6 centimetros de diametro y 3 centimetros de profundidad dispuestas en apariencia de
forma anarquica, un elemento simbdlico con frecuencia asociado a estos altares. Su lado sur ofrece una
cruz griega grabada y, una vez limpio de los musgos que lo cubrian, se descubrieron otras tres finas
cruces incisas a distinto nivel en declinacion progresiva encuadradas por una doble incisién paralela,
ademas de otra diminuta cruz mas fina también incisa situada mas a la derecha, todas la cuales indican

la cristianizacién del lugar.

Fig. 4. La Pefia del Moro, en Gete. Fig. 5. Los Pefiones, en Hacinas.

En Hacinas, a 3 kildmetros mas al norte, se ha identificado otro altar semejante en Los Penones
(41°59’05.1”"N; 3°17'08.7”"W), bloque de arenisca situado en la parte oriental del pueblo, muy préximo a la
calle Nueva (fig. 5). Es una gran pefa de arenisca cretacica de forma troncocdnica alargada en direccion
noroeste-sureste con dos protuberancias cénicas en sus extremos superiores, cuya parte central concava
ofrece en el centro de la cara noreste una linea de cinco o mas entalladuras casi verticales para facilitar
el acceso a la cumbre.*

14 Agradecemos a JesUs Camara Olalla la informacion amablemente proporcionada sobre este monumento.

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 215



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Otro caso interesante es el de La Mina, de Castrillo de la Reina (42°00'09.48"”N; 03°14'45.49"W), situada
en un lugar que controla visualmente gran parte de la hondonada de Sala de los Infantes y los montes
que la rodean. Es una pefia troncocdnica de arenisca cretacica de 6 metros de altura con las paredes
muy inclinadas y una superficie plana en su cumbre. Su lado norte ofrece una grieta en cuyos lados se
ha labrado una serie de agujeros dispuestos en dos filas alternativamente para facilitar el acceso a su
cumbre, mientras que su cara presenta una hornacina posiblemente artificial (fig. 6).

Fig. 6. La Mina, en Castrillo de la Reina.

Mas impresionante todavia es la Pefia Matanzas de Castrovido, al noreste de Salas de los Infantes
(42°1'40.29”N; 03015'28.25"W). Se trata posiblemente de un nemeton o santuario emplazado en un conjunto
de afloramientos de arenisca (figs. 7 y 8). Consta de tres sectores definidos: una plataforma superior con
el santuario y un doble recinto. El recinto superior, al norte, queda cerrado por una muralla de 1,20 metros
de ancho y bajo este hay otro recinto meridional de unos 16 metros por 20 metros. El santuario que domina
todo el conjunto lo forman un grupo de pefias cuarteadas por diaclasas. En su parte norte destacan dos
pefias mayores troncopiramidales, de 3 metros de alto y 2 metros de ancho, ambas con entalladuras de
acceso a la cumbre: en la occidental son alternantes en el lado sur y la cumbre tiene un léculo natural;
la oriental ofrece entalladuras parecidas en el lado norte con otro Idculo en la cumbre. Al sureste de la
plataforma intermedia hay una gruesa cruz griega profundamente tallada, indicio de cristianizacién del lugar.

Otro altar semejante es la Dama Negra de Cuyacabras (41°59'30”N; 2°5945”"W), en Quintanar de la
Sierra, interesante yacimiento formado por un poblado y una necrépolis con 166 tumbas antropomorfas

216 . Ignacio Ruiz Vélez y M.“ Victoria Palacios Palacios



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pefna Matanzas, en Castrovido

Fig. 7. Vista desde el sur. Fig. 8. Cruz.

en torno a un eremitorio altomedieval del siglo x, con una iglesia excavada en una extensa pefia, cuyo
caracter ancestral de origen prerromano probablemente fue cristianizado en la Alta Edad Media (figs. 9
y 10).15 A 80 metros al norte de la necroépolis altomedieval afloran dos masas rocosas contiguas, una se
denomina la Dama Negra por tener forma de “matrona o diosa madre protectora”, que ya Manuel Riu,®
al estudiar la necrdpolis de Cuyacabras, considerd un posible recinto ceremonial pagano anterior a la
ocupacion medieval, opinidon seguida por Josefina Andrio Gonzalo.!” Esta pefia parece ser un pequefio
nemeton o santuario prerromano con sus lados orientados a 140° y 230 °NM y con un acceso ritual a su
cumbre formado por nueve claras perforaciones orientadas hacia el suroeste, a 230 / 240 °NM. Algo mas
al este, junto a una via con fuertes rodaduras de carro, otra pefia menor muestra un /oculus cilindrico
de 47 centimetros de diametro y 35 centimetros de profundidad con un rebosadero orientado al sureste.

Més dudosos son otros casos cuyos escalones no quedan tan bien definidos. Uno es la pefia de la Poza del
Hoyo, en Herbosa, de forma alargada orientada en sentido noreste-suroeste bastante plana en su parte
superior, donde tiene un léculo de 60 centimetros de diametro y 25 centimetros de profundidad (fig. 11).
Su lado oriental ofrece tres posibles suaves escalones, mientras que en las caras casi verticales de la
parte sur y suroeste ofrecen un conjunto de mas de 100 entalladuras, que pueden compararse con las
existentes en otras pefias burgalesas, como La Pefia de Gete, hecho que denota un continuado y reiterado

15 Padilla Lapuente (2003).
16 Riu Riu (1980).
17 Andrio Gonzalo (1994).

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 217



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La Dama Negra de Cuyacabras

Fig. 10. Léculo.

Fig. 9. Entalladuras.

uso ritual. Otro testimonio es la Pefa del Elefante, en Termindn (Ofia) (fig. 12). Es alargada en sentido
noroeste-sureste con su parte mas alta al noroeste. Se accede desde el suroeste a nivel del suelo hacia
el noroeste, donde esta la maxima altura. En esa parte alta se identifica una escalera de acceso y una
compartimentacion en varios huecos cuadrangulares dificiles de precisar por estar cubiertos de maleza,
asi como una cubeta rectangular cubierta de hierba. También resulta incierta la Pefia Castejon de Hacinas
(fig. 13). Es una gran pena de arenisca cretacica de forma ligeramente trapezoidal con alteraciones
antropicas, pues su perfil norte, sur y oeste han sido perfectamente perfilados, mientras que la parte
septentrional ofrece unas escaleras bien definidas en sentido este-oeste, pero sin desarrollo uniforme,
que dan a un espacio rectangular de 10 metros de norte a sur por 9 metros de este a oeste.

Otro altar se ha identificado en el Cerro del Milagro de Poza de la Sal,*® la celtibérica Salionca, luego ciudad
romana de Flavia Augusta (fig. 14). Esta situado por debajo de su extremo noroeste, en un alargado

18 Almagro-Gorbea y Valdés (2019).

2138 . Ignacio Ruiz Vélez y M. Victoria Palacios Palacios



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 12. Pefia del Elefante, en Terminén (Ofia).

Fig. 13. Pefia Castejon de Hacinas vista desde el norte.

espigon con un afloramiento rocoso en el que se distinguen unas escaleras muy deterioradas, ya que la
erosién ha alterado la estructura original, por lo que su identificacién ofrece dudas. Sin embargo, ese lugar
se relaciona con el orto y el ocaso del sol en los solsticios y en terrenos proximos se han hallado monedas,
por lo que Luis Valdés!® ha sefialado su relacion con el diapiro salino que dio lugar a la poblacién, pues es
un “podio natural situado en el extremo de un espigén rocoso al pie del castro y entre dos rios, que fue
cristianizado por medio de una cruz grabada”.

19 Valdés (2018, e. p.).

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 219



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 14. El Cerro del Milagro de Poza la Sal, con el castro al fondo.

Este novedoso conjunto de altares rupestres burgaleses es de notable interés. Hay que destacar los seis
o siete nuevos altares de tipo Lacara,® que se caracterizan por simples agujeros para subir a la cumbre
y que parecen ser originarios de la Edad del Bronce,?! a los que se afiladen otros cuatro mas dudosos vy,
probablemente, mas tardios. Los altares rupestres son uno de los tipos mas caracteristicos de pefias
sacras de la peninsula ibérica. Sus mejores paralelos aparecen en las zonas graniticas occidentales hasta
Avila, aunque también se conoce en Soria algln altar rupestre con escaleras de tipologia més avanzada.??
Igualmente, es de interés que la mayoria se localiza en la zona de Salas de los Infantes, lo que supone una
sorprendente concentracion que se asocia a su tipologia local, quizas debida a la geologia de la zona. No
menor interés tiene su asociacion en Cuyacabras y en Pefa Matanzas a nemeta, esto es, a santuarios con
orientacién astrondémica, lo que permite diferenciar las pefias sacras aisladas de los santuarios,? tanto
mas por cuanto en esta zona de Burgos parece apreciarse una transformacién, seguramente paulatina,
desde la simple pefia sacra ancestral, originaria de la Edad del Bronce, hacia estructuras sacras mas
evolucionadas y complejas, cambios que quizas surgieron ya en la Edad del Hierro.

Tronos rupestres

Las pefias talladas en forma de “trono”, descubiertas en Gete, semejantes a otros ejemplos dispersos por
la peninsula ibérica,?* constituyen otro tipo de monumento rupestre prerromano en tierras burgalesas.

20 Almagro-Gorbea y Jiménez Avila (2000) y Santos Otero (s. f.).
21 Fabian (2010).

22 Correia Santos (2015: 401-424).

23 Correia Santos (2017: 115).

24 Correia Santos (2017).

220 . Ignacio Ruiz Vélez y M.“ Victoria Palacios Palacios



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Los tronos de Gete ofrecen particular interés. El impresionante Altar de los Tres Tronos (41°57'2.20"N;
030°18'48.32"W) esta situado a unos 200 metros al norte del Altar de Gete-1 (La Pena) (fig. 15). Es una
pefa de 6 metros de ancho cuya pared sur, casi vertical y de 3 metros de alto, forma el respaldo de
tres tronos u hornacinas curvadas orientados a la puesta del sol en los equinoccios. Justo sobre los
tres tronos en la cumbre de la pefia hay un gran ldoculo casi circular de 120 centimetros de diametro y
20 centimetros de profundidad con un canal de desagle hacia ese lado sur, de 56 centimetros de largo y 28
centimetros de ancho, que cae en vertical al occidente de los tronos con una longitud de 140 centimetros.
Los tres tronos se encuentran alineados y forman una unidad conceptual, casi a la misma altura, pero
con pequefias diferencias de escasos centimetros, mas alto el de la derecha, algo inferior el del centro
y menos el izquierdo. La hornacina izquierda ofrece un vaciado casi semicircular de 75 centimetros de
alto, 56 centimetros de ancho y 43 centimetros de profundidad. El trono central tiende a una seccién
rectangular con las esquinas romas y mide 55 centimetros de ancho, 46 centimetros de profundidad y
90 centimetros de alto. El trono de la derecha también tiende a ser semicircular, con 58 centimetros de
ancho, 40 de profundidad y 80 centimetros de alto. El anterior descubrimiento permitié descubrir el Altar
de los Cuatro Tronos (41°56'41”N; 3°17'27"W), entre Santelices y El Campédn, cerca de Gete (fig. 16). Es
un afloramiento de arenisca alargado de forma convexa, cuya parte mas alta ocupan cuatro asientos,
aunque posteriormente se remodeld y se le anadieron otros tres de factura mas burda, lo que denota
su posterioridad, para colocar colmenas, segun testimonios de los lugarefios conocidas en la década de
1950. Los tronos no son totalmente idénticos, aunque siguen pautas comunes. Son ligeramente alargados
con el respaldo céncavo y sus dimensiones oscilan entre los 70-80 centimetros de profundidad y los
30-40 centimetros de ancho. Su superficie esta perfectamente pulida y su anchura es ligeramente inferior
en el borde del asiento. Los cuatro tronos originales tienen retocados su interior para hacer un canalillo
que evitara que el agua de la lluvia afectase a las colmenas.

Estos tronos rupestres de Gete constituyen un grupo de evidente personalidad entre este tipo de pefias
sacras, que se suelen relacionar con la tradicion bien documentada en la protohistoria de Europa,
especialmente entre los celtas, de coronar a los reyes sobre tronos de piedra.?® Su tipologia es local,
como ocurre con los altares, probablemente por las caracteristicas geoldgicas del entorno de Salas de
los Infantes. En consecuencia, los dos grupos de tronos burgaleses complementan el mapa de tronos
rupestres de la peninsula ibérica, aunque la falta de contexto arqueoldgico hace que su datacion quede
bastante imprecisa.

25 Correia Santos (2017: 122-123).

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 221



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Gete

Fig. 16. Altar de los Cuatro Tronos.

Peiias sacras varias

También en la provincia de Burgos existen otras penas sacras de tipologia variada y peor definida, que
completan el rico panorama de las pefias sacras burgalesas, al margen de algunas pefias con creaciones
modernas, como la Pefia del Duro, de Ocenillas.?® En primer lugar, existen otros “altares rupestres”,

26 GOmez-Barrera y Fernandez de San Roman (1998); <http://www.soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/
penaduro.htm> (consultado: 15/5/2019).

222 ' Ignacio Ruiz Vélez y M. Victoria Palacios Palacios


http://www.soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/penaduro.htm
http://www.soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/penaduro.htm

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

identificados por su situacidn o por tener una cavidad que se suele interpretar como el /loculus para el
sacrificio. Los casos aducibles son multiples, pero la ausencia de transformaciones debidas a la accidn
humana hace que la mayoria de los casos sean dudosos. Un posible altar rupestre es un pefiasco en el
Alto del Cuerno que domina la punta occidental del oppidum de Kolounioku (fig. 17), la Clunia celtibérica,
en Huerta de Rey, origen de la colonia Clunia Sulpicia.?” Ofrece tres loculi profundos con canalillos de
conexion y un cuarto /oculus excavado en su proximidad, pero a un nivel inferior. Otro ejemplo es la Pefia
de Gete-5 (fig. 18), un bloque de arenisca de 5,8 metros de ancho y 23 metros de este-oeste orientado
al solsticio de verano, como las pefas de Gete-1 y Gete-4. Es de forma irregular alargada y recta, con un
claro buzamiento hacia el norte. En su sector oriental tiene un l6culo de forma circular con los angulos
curvados de 81 a 67 centimetros de didmetro y un canal de desagle en su parte noreste de 35 centimetros
de largo, mientras que su sector central tiene otro loculo circular de 76 a 67 centimetros de diametro.
Ambos léculos estan situados en los puntos mas altos del afloramiento, hecho recurrente en este tipo de
santuarios. Otros dos casos pueden sefialarse en el poblado de La Cerca, en el Comunero de Revenga,
Quintanar, Regumiel y Canicosa. La Cerca I es un afloramiento de arenisca alargado, de forma mas o
menos rectangular, que queda separada del resto del castro por una fisura natural remodelada por la
accion humana (fig. 19). El centro de la roca y su extremo suroeste ofrecen sendos loculos, perfectamente
circulares, debidos a la accion humana. El del centro mide 45 centimetros de profundidad y 70 centimetros
de diametro y presenta un canal hasta el borde del risco. El l6culo situado en el borde sur, de igual

Fig. 17. Posible altar rupestre en el Fig. 18. Pefia n.% 5 de Gete.
Alto del Cuerno (oppidum de Kolounioku).

27 Valdés, Tuset, Martinez y Reina (2017); Almagro-Gorbea y Valdés (2019).

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 223



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

profundidad, mide entre 98 centimetros y 120 centimetros, pero carece de canal de desagle. La Cerca II
es otra pefia de arenisca de superficie plana situada en el borde suroeste del castro, junto a un risco
vertical de 6 metros de altura (fig. 20). Es un complejo cultual formado por un par de léculos situados
cerca del borde y conectados a una pequefa red de canalillos, algunos tapados por matorrales, cuyo canal
principal tiene al sur otro que conecta con los demds, que mueren en el risco vertical, mientras que al
norte queda un gran léculo ovalado situado a mayor altura que los restantes elementos citados.

Fig. 19. La Cerca L. Fig. 20. La Cerca II.

Un ultimo ejemplo que citamos es La Muela, de Vilviestre del Pinar (figs. 21 y 22). Situada a las afueras
de un castro de grandes dimensiones, pudo quedar dentro del Ultimo recinto periférico, al inicio de la
ladera suroeste. Esta pena cilindrica es algo mas ancha en la base que en la parte suroeste, donde
tiene un canal casi vertical que continGla en otra roca adosada. En su cima hay tres loculos circulares
conectados por canalillos, con otras piedras de entre 50 y 70 centimetros de alto alrededor, algunas con
I6culos perfectamente circulares. Aun mas dudosa es la pefia de El Baile, en Hacinas (fig. 23). Es una gran
pefa de arenisca cretacica de forma alargada noreste-suroeste cuyo extremo noreste tiene una parte
separada en la que estuvo el castillo. Una fisura natural, quizds remodelada por la accién humana, separa
el castillo de un posible santuario prerromano, muy alterado por el uso posterior, por lo que no quedan
evidencias seguras, aunque la tradicidn local habla de esa posibilidad.

También deben mencionarse algunas pefias asociadas a ermitorios altomedievales cuyo origen parece
remontarse a época prerromana, como otros casos sefialados que documentan la cristianizacién de estos
monumentos rupestres, entre los que destaca el de Cuyacabras. La ermita de Santiuste en Castrillo de la
Reina es una pefia de arenisca de unos 5 metros de altura, situada en las antiguas eras de la poblacion

224 . Ignacio Ruiz Vélez y M. Victoria Palacios Palacios



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 21. La Muela. Vilviestre. Fig. 22. La Muela. Loculos.

Fig. 23. El Baile. Hacinas.

(fig. 24). En esta pefia se excavd una pequefia capilla orientada al este, con mechinales para las vigas
de madera en la parte externa y asociada a cinco tumbas rupestres antropomorfas.?® El eremitorio
rupestre de cueva Andrés, en Quintanar de la Sierra,? situado a 1 kildmetro al sur de Cuyacabras (fig. 25),
en el fondo de un barranco junto a la fuente de las Abejas, tiene dos habitaculos, al norte la habitacion

28 <http://www.sierradelademanda.com/es/municipios/?iddoc=10> (consultado: 15/4/2019).
29 Castillo (1972); Padilla Lapuente (2003).

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 225


http://www.sierradelademanda.com/es/municipios/?iddoc=10

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

del anacoreta, de 4,40 metros de fondo, parcialmente derrumbada, y al sur el oratorio semirrupestre,
de 4 x 2 metros, que aprovecha la roca natural en la que se grabd una gran cruz griega enmarcada
por un doble arco de herradura para cristianizar el lugar, pues la parte superior tiene dos interesantes
cazoletas circulares, que parecen documentar su uso pagano anterior. El conjunto se completa con
enterramientos excavados en la roca situados en la parte este de la roca natural que cubria la mayor
parte de la estructura. También el asentamiento medieval cercano a la ermita de Revenga, en la ledania
Quintanar / Regumiel / Canicosa, puede tener su origen en un santuario prerromano, pues al lado de la
capilla funeraria medieval hay tres pequefios I6culos alineados de 15 centimetros de didmetro, unidos por
un canalillo que los atraviesa, mientras que un Idculo altomedieval, interpretado como pila bautismal o
para limpiar cadaveres, pudiera ser la reutilizacion de un léculo prerromano (fig. 26).

Fig. 25. Cueva Andrés. Fig. 26. Loculos de Revenga.

226 . Ignacio Ruiz Vélez y M. Victoria Palacios Palacios



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Finalmente, en Orbaneja del Castillo, en la comarca del Sedano, hay una Pena de las Animas. Es un
gran roquedo situado en la parte superior del pueblo, junto a la modesta ermita dedicada a san Tirso,
en el antiguo camino que sube hacia el norte en direccién a Turzo, no lejos de la cueva de la que surge
un importante manantial de agua que se desploma hacia el fondo del valle por el que corre encajado el
Ebro.3° La ermita queda a escasos 200 metros del pueblo, pero donde este ya no es visible, y domina todo
el angosto valle del Ebro que corre encajonado entre las calizas, y a ella acudia el pueblo los dias de San
Tirso y San Vicente, en Pentecostés y en el mes de enero.

Clasificacion

Aunque es dificil una clasificacidén por la escasez de informacion, sin embargo se han hecho sugerentes
categorias aplicando criterios mitoldgicos como la de Reinach,3! en el siglo xix; ya en el xx aplicando
criterios funcionales como Taboada3? o Santos Otero.3? Para Portugal tenemos la importante sintesis de
la tesis doctoral de Correia Santos,?** donde recoge las clasificaciones de Vaz, Seoane-Veiga, Barandela
Rivero y la que hace ella misma distinguiendo dos tipos: el A, con escalones y cavidades (l6culos), y el s,
con cavidades y otros elementos tallados. Para Espafia tenemos la tesis doctoral de Maria Jodo Correia
Santos y la de Silvia Alfayé.?> Mas recientemente, se han incorporado importantes descubrimientos,
aun inéditos, en distintas provincias, como Avila,3 que han permitido a Almagro plantear una nueva
tipologia de pefias sacras,?” mientras que los altares de tronos han sido estudiados por Correia Santos.3®
El primer autor, siguiendo criterios funcionales, distingue cinco grupos: pefias sacras identificadas con la
misma divinidad (numen loci), altares rupestres, pefias sacras con funcidn propiciatoria, pefias sacras
con funcidn adivinatoria y pefias sacras con funciones diversas. En nuestro caso nos interesan los dos
primeros tipos, sobre todo el segundo; y los tronos rupestres clasificados por Maria Jodo Correia Santos.
En consecuencia, en la provincia de Burgos y de momento, sélo podemos hablar de la presencia de dos
modelos: altares rupestres y altares de asientos o tronos aunque en ambos casos incluyen variantes que
vamos a ver.

30 Fernandez y Estébanez (eds.) (2006: 120); Almagro-Gorbea (2015: 345).
31 Reinach (1902 [1893]: n. 6).

32 Taboada (1965: 12).

33 Santos Otero (s. f.).

34 Correia Santos (2015: 32-34).

35 Alfayé Villa (2009: 18-20).

36 Fabian (2010).

37 Almagro-Gorbea (2017: 18-19).

38 Correia Santos (2017).

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 227



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Teniendo en cuenta factores geograficos de localizacion, hemos de indicar que todos estan fuera del
recinto urbano del poblado, incluso, como el complejo de las cinco pefias sacras de Gete, en una zona de
frontera formando un conjunto. Esta idea, de santuarios extraurbanos, se puede aplicar a la situacion
de los dos bloques burgaleses:* el del norte en zona de frontera entre cantabros y autrigones y en el
sureste entre pelendones y turmogos. Sin embargo, otros pueden ser considerados periurbanos pues
se encuentran cerca de los poblados; caso del Cerro del Milagro (Salionca / Flavia Augusta) en Poza
de la Sal y el de La Mina en Vilviestre del Pinar. Por otro lado, estas pefias han sido escogidas por su
individualidad y clara definicidon respecto al paisaje circundante y, en algunos casos, la presencia de varias
cercanas se debe a que responden a un santuario importante por su situacion de frontera como son las
citadas de Gete.

Respecto a los altares propiamente dichos, hemos de decir que los elementos comunes son la presencia
de las entalladuras / escaleras y los l6culos / pilas / cavidades que se encuentran en su parte culminante.
Distinguimos tres modalidades. En primer lugar, las pefas que tienen Iéculos en su parte alta y entalladuras
para el acceso en las paredes, pues no hemos encontrado ninguno con escaleras,*® salvo el posible de
Cerro Milagro. Es el caso de La Pefia de Gete, Pefia Matanzas en Salas de los Infantes, la Pefia del Elefante
en Ofia con entalladuras (éescalones?) para acceder a lo mas alto, donde los antiguos loculos han sido
remodelados con estructuras rectangulares, y, posiblemente, la Poza del Hoyo en Herbosa, la cual tiene
muchas cazoletas en la pared vertical del lado suroeste. El segundo grupo es el que solo tiene entalladuras
como La Mina de Castrillo de la Reina, Pefia del Moro en Gete, y la Dama Negra de Quintanar de la
Sierra. Ademas, esta Ultima presenta unas remodelaciones de planta rectangular de dificil interpretacion,
similares a la n.2 5 de Gete. El tercer grupo es el que Unicamente presentan léculos, como La Cerca Iy
La Cerca II en el comunero de Revenga, en la necrépolis medieval de Revenga (el nuevo asentamiento
altomedieval destruyd gran parte de lo anterior), Pefia n.° 5 de Gete (con remodelaciones rectangulares
en la roca), La Mina de Vilviestre del Pinar y el Alto del Cuerno en el oppidum de la Clunia indigena.
Estas diferencias no sabemos si son reales o es que el tiempo y la meteorologia han hecho desaparecer
parte de sus elementos morfolégicos o el uso posterior de estas rocas. El grupo nortefo provincial,
representado por las peflas de Herbosa, Poza de la Sal y Ofa, tiene, en principio, dos rasgos peculiares.
Por una parte, Poza de la Sal y Ofla se encuentran al lado y muy préximos, respectivamente, a la ciudad
celtibérico-romana de Salionca / Flaviagusta, lo que puede explicar que su acceso se haga con posibles
escaleras. Por otro lado, Herbosa puede vincularse a otras realidades arqueoldgicas de sus alrededores y

39 Ya hemos dicho que ambos grupos se ubican en relieves montafiosos, de calizas al norte y de areniscas al
sureste, en funcion de la naturaleza litoldgica.

40 Esto quiere decir que no llegaron a la romanizacion.

228 . Ignacio Ruiz Vélez y M. Victoria Palacios Palacios



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de la comarca vecina cantabra de Valderredible y parte noreste de Palencia por la presencia de cazoletas
y abrigos y pequefias cuevas con grabados y grafismos esquematicos en pintura en negro y rojo,* que se
centran tanto en el tardoneolitico como en el Bronce y el Hierro. La presencia de cazoletas es frecuente
en Valderredible: abrigo de Rullacero (Las Pozas de Valdearroyo), Pefia Espada (La Serna de Ebro) o las
tres cavidades del alto Ason (Soba). Cazoletas aparecen también en los ortostatos del dolmen burgalés
de Quintanaduefias o en la estela funeraria de la Edad del Hierro de Ubierna. Grafismos esquematicos en
color negro vy, sobre todo, rojo hay en los abrigos de El Cubular y Pefia Portal (Valderredible) y Portillo
Viejo, Pefias de la Cernolia, Corral del Barrio Abajo, Portillo de Higén y cueva del Azar, todos en Alfoz de
Santa Gadea (noroeste de Burgos) salvo el Gltimo de Orbaneja del Castillo, poco mas al sur de esa zona.

Los altares de tronos o asientos son una modalidad distinta que corresponde al tipo B-2 de Correia
Santos,*? autora que los estudia con detalle.*? El rasgo mas especifico de esta roca sagrada es la presencia
de unas entalladuras o vaciados grandes a modo de asiento, con o sin respaldo, asociados a loculos y
cazoletas. No hay uniformidad ni en su disefio ni en su ubicacion, pues los hay dentro y fuera de poblados,
en espacios elevados o fondos de valle. Los dos de Gete estan, precisamente, uno en una zona baja (Tres
Tronos) y otro en una zona alta (Cuatro Tronos). Hay paralelos en toda la peninsula ibérica, ademas de
en otros paises de la Europa del sur y Anatolia cuyo origen se remonta al Calcolitico, pero es a partir del
Bronce Final y, sobre todo, en la Edad del Hierro cuando se define este tipo de roca sagrada, documentado
en el norte de Portugal y en las provincias de Avila, Salamanca, Céceres, Madrid, Cuenca y Teruel. En
Portugal destaca la zona de Guarda con las rocas sagradas de Tribunal / Cadeiral Romano** en Nespereira
que tiene al menos cinco asientos con suave respaldo y la de Cadeirdo da Quinta do Pé do Coelho*
con dos altares de un asiento cada uno, uno de ellos con tres escalones y léculo a los pies. También en
Portugal estan las rocas sagradas de Monsanto*® en Castelo Branco y Cadeiras dos Mouros*” en Santarém.
El primero es un conjunto de rocas sagradas destacando una con tres asientos con respaldo, con muchas
similitudes con el de los Tres Tronos de Gete, mientras que el segundo es un complejo de rocas sagradas
con un trono. En Avila se han identificado tres conjuntos, el mas importante situado en el oppidum de
Ulaca en Solosancho,*® dos con un trono y otro con tres tronos sin respaldo. Un segundo conjunto es El

41 Serna, Martinez y Fernandez (eds.) (2016).

42 Correia Santos (2015: 34).

43 Correia Santos (2017).

44  Correia Santos (2015: 534, lams. 1-1v).

45 Correia Santos (2015: 541-554).

46 Correia Santos (2015: 451-474).

47 Correia Santos (2015: 759-774).

48 Alfayé Villa (2009: 170-176); Fabian (2010: 232-234); Correia Santos (2015: 65-90).

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 229



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Umbo,* en La Nava del Barco, ubicado en el fondo del valle, con tres tronos préximos en altura al castro
de La Era de los Moros. Un tercer trono abulense esta situado en Cebreros®® y ofrece tres asientos, como
los sefialados en San Lorenzo de El Escorial, en la frontera entre vettones y carpetanos. En la provincia
de Caceres se han sefialado varios altares. Uno es el de San Juan el Alto / Pico de San Gregorio,®! en
Santa Cruz de la Sierra, con uno y tres tronos; otro queda proximo a un castro datado desde el Bronce
final a época romana en las inmediaciones; otro estd en Trevejo,*? Villamiel, préximo a un castillo y a una
ermita con tumbas antropomorfas que constituye un complejo sacral con diversas formas, en este caso
con un trono con respaldo y una cruz griega en la parte superior. Otro trono aun inédito se localiza cerca
de un altar con escalones en Naves del Madrofio.>® En la provincia de Madrid hay dos ejemplos en San
Lorenzo de El Escorial. Uno es el llamado Mirador del Rey o Canto Castrejon. Correia Santos®* incluye este
santuario entre los rupestres pero no lo considera de tronos, frente a la opinién de Jiménez Guijarro,* que
defiende su autenticidad. Presenta cuatro rebajes sin respaldo. El segundo de San Lorenzo de El Escorial
es el llamado Silla de Felipe II o Canto Gordo,*® muy conocido, pero cuya autenticidad ya no se discute.
Estos santuarios y otros préoximos a Cadalso de los Vidrios, como el de Piedra Escrita’” manifiestan, aparte
del valor religioso, su situacion en una via natural que desde Toledo pasaba por la actual provincia de
Madrid y parte oriental de Avila hasta Ledn, en cuyo trayecto se ubican los famosos Toros de Guisando.
Corresponde a un santuario de frontera de época prerromana entre vetones y carpetanos, que en época
romana es la divisoria entre la Lusitania y la Tarraconense. En él se ha sefalado una roca de pequefias
dimensiones orientada en sentido noreste / sureste con tres hendiduras o entalladuras en forma de
asiento en su lado principal. El fondo es concavo, como es habitual. El asiento de la izquierda se encuentra
a un nivel inferior respecto a los anteriores, como también es habitual en uno de los tres asientos de
otros altares. En la provincia de Salamanca tenemos dos ejemplos. Uno es el Teso de San Cristébal en
Villarino de los Aires, santuario situado en un alto promontorio de granito, en el que se ha erigido una
ermita, formado por dos cabezos geminados con una plataforma entre ellos a nivel inferior desde el que
se domina el Tormes. En uno de los cabezos hay una piedra basculante con un asiento, que Luis Benito del

49 M.a L. Saviron Cuartango y A. L. Mayoral Castillo: <www.celtiberia.net/es/poblamientos/?id=772>.
50 <http://www.celtiberia.net/es/biblioteca/?id=2727&cadena=celta>.

51 Ramos, Esteban y San Macario (2014); Correia Santos (2015: 89-128).

52 Benito del Rey y Grande del Brio (2000: 155-159).

53 Almagro-Gorbea, Esteban Ortega, Ramos Rubio y San Macario (e. p.).

54 Correia Santos (2015: 281-294).

55 Jiménez Guijarro (2004: 94-95).

56 Correia Santos (2015: 489-491).

57 Canto (1994).

230 . Ignacio Ruiz Vélez y M. Victoria Palacios Palacios


www.celtiberia.net/es/poblamientos/?id=772
http://www.celtiberia.net/es/biblioteca/?id=2727&cadena=celta

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Rey y Ramdn Grande del Brio consideraron de naturaleza cultual prerromana®® y que Maria Jodo Correia
Santos® ha incluido en su estudio de los santuarios prerromanos. El contexto arqueoldgico de la zona
es muy denso desde la segunda Edad del Hierro, toda la época romana y la medieval. La ermita actual
sustituye a otra mas antigua con una necrépolis de la que procede una estela funeraria romana y otra
piedra grabada con un jinete, conservada en el Ayuntamiento de Villarino. El otro ejemplo salmantino
es El Maguillo, en Sorihuela, con dos tronos y cazoletas, situado junto a un poblado y una necrdépolis
medievales. En la provincia de Cuenca esta el complejo de Los Tres Tronos o de El Canto, en Buendia, que
ofrecen tres asientos con respaldo y otro idéntico en las cercanias. Fue publicado por Storch de Gracia
y Asensio®® que consideran estas estructuras de caracter cultual, aunque Correia Santos® distingue dos
etapas netamente diferenciadas y con funciones marcadamente distintas. En el sector mas nortefio, junto
a tres escalones, aparecen tres rebajes en forma de asiento® mas un cuarto un poco mas al sur. A los tres
primeros les sigue una serie de 23 cavidades cuasicilindricas, practicamente iguales. Un ultimo y curioso
caso son los restos de El Torredn de la Redehuerta, en Alcafiz (Teruel), ubicado en un pequefio cerro
en las feraces huertas de esta localidad y constituido por un afloramiento rocoso. En la cumbre de este
se sitlla un torredn bajomedieval que domina la vega vy, justo a su lado oriental, hay unas entalladuras
en forma de asiento dispuestas en dos filas contiguas a diferente altura, la superior con 6 asientos y la
inferior con 15 organizadas en forma curvada, como en el ejemplo portugués de Tribunal, en Guarda. Hay
que tener en cuenta que las estaciones de arte rupestre también son santuarios, al menos para Seoane-
Veiga y otros autores.®?

A nivel informativo, sefialamos tres santuarios, ya de época romana, dedicados a dioses indigenas. Uno
en Barcina de los Montes con cuatro aras dedicadas al dios Vurovius,® de naturaleza ctonica, procedentes
de la ermita de Santa Eulalia, una en el pueblo y tres en el monasterio de Ofia, fechadas en el siglo u d. C.
Otro en una cueva de Hontangas, con un yacimiento romano contiguo en el que aparecieron varias
arulas de la segunda mitad del siglo i d. C.,%® una de ellas dedicada a Hércules, aunque Diez Asencio®®
considera que se refiere a una divinidad indigena asimilada al héroe; otra esta dedicada a Aeius Daiciunus

58 Benito del Rey y Grande del Brio (1994: 122 y 2000: 111-116).
59 Correia Santos (2015: 745-756).

60 Storch de Gracia y Asensio (2013).

61 Correia Santos (2015: 719-744).

62 En el plano de Maria Jodo Correia Santos: A1, A2, A3 y A4.

63 Seoane-Veiga, Garcia Quintela y Guimil Farifia (2013).

64 Elorza y Abasolo (1974); Ruiz Vélez, Rodriguez y Campillo (2012).
65 Abasolo (1985).

66 Diez Asencio (1995).

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 231



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

(Aeiusdaicinius), una divinidad supralocal, Aeius, asociada a epitetos como Aeio Deo en una inscripcion
votiva de Villafranca Montes de Oca (Burgos) o Aioragatus, en otra inscripciéon de Clunia, por lo que
Abasolo sugiere que se trata de una cueva-santuario en la que se practicd un culto a Aeius Daiciunus
posteriormente asimilado a Hércules y, aunque Silvia Alfayé®” plantea dudas al no haber aparecido las
inscripciones en la cueva sino en las inmediaciones, su aparicion conjunta confirmaria su procedencia de
un santuario. Finalmente, en Villaverde del Monte se han encontrado cuatro aras votivas dedicadas a una
divinidad femenina, Caleca Nevara.®®

Referencias bibliograficas

ABAsoLo, J. A. (1985). “Inscripciones romanas en las provincias de Segovia, Burgos, y Palencia”. Archivo
Espafol de Arqueologia, 48 (160), pp. 161-174.

ABAsoLo, J. A., y A. Ropricuez (2005). “"Caleca Nevara”. En L. S. Iglesias, R. J. Payo y M.2 P. Alonso (coords.),
Estudios de historia y arte. Homenaje al profesor D. Alberto C. Ibafnez Pérez, pp. 107-111. Burgos.

ALFAYE, S. (2009). Santuarios y rituales en la Hispania céltica. BAR International Series. Oxford.

ALmaGRO-GoRBEA, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de adivinacién de la Hispania
Celtica”. Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

ALmaGro-GoRBEA, M., y A. Garr (eds.) (2017). Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M., y F. J. Jiménez AviLa (2000). “Un altar rupestre en el Prado de Lacara (Mérida). Apuntes
para la creacion de un parque arqueoldgico”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Avila, El megalitismo
en Extremadura (homenaje a Elias Diéguez Luengo). Extremadura Arqueoldgica, 8, pp. 423-442. Mérida.

ALMAGRO-GORBEA, M., 1. Ruiz VELEZ y M.2 V. PaLacios (2017). “Las pefias sacras de Gete (Pinilla de los Barruecos,
Burgos): nuevos datos sobre religiosidad céltica”. BIFG, 254, pp. 41-79.

ALmaGrO-GORBEA, M., I. Ruiz VELEZ y M.2@ V. PaLacios (2018). “Las pefnas sacras de Gete (Pinilla de los Barruecos,
Burgos): sobre religiosidad céltica en el alto valle del Arlanza”. En Actas de las VI Jornadas de Arqueologia
del Valle del Duero. Del Paleolitico a las Edad Media, Oporto 17-19 de noviembre 2016, pp. 217-240.
Valladolid.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. EsTean ORTEGA, J. A. Ramos Rugio y O. be San Macario (e. p.). “El posible mithraeum de
la ermita del Cancho (Navas del Madrofio, Caceres) y el altar y el trono rupestres asociados”. Anas, 33-34
[en prensa 2020-2021].

ALMAGRO-GORBEA, M., y L. Valpés (2019). “Les sanctuaires de |'Hispania Celtica: nouvelles données”.
Sanctuaires de I'dge du Fer. Actes du colloque AFEAF 2017 de Dole, pp. 15-30. Paris.

67 Alfayé (2009: 66).
68 Abasolo y Rodriguez (2005); Carcedo y Pradales (2014).

232 . Ignacio Ruiz Vélez y M. Victoria Palacios Palacios



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

ANDRIO GonzaLo, J. (1994). “Dos necrdpolis medievales. Quintanamaria y Cuyacabras”. Bol. Arque. Medieval,
8, pp. 163-188.

Arenas Estesan 1. (2010). “Sobre la identificacion de entornos religiosos en el horizonte prerromano
celtibérico”. En F. Burillo (ed.), Ritos y mitos. VI Simposio sobre Celtiberos, pp. 87-102. Zaragoza.

Benito peL REY, L., y R. GraNDE DEL Brio (1994). “Nuevos santuarios rupestres prehistdricos en las provincias
de Zamora y Salamanca”. Zephyrus, xwii, pp. 113-131. Salamanca.

Benito peL REey, L., y R. Granpe peL Brio (2000). Santuarios rupestres prehistéricos en el centro-oeste de
Espafa. Salamanca.

CanTo, A. M.2 (1994). "La «piedra escrita» de Diana, en Cenicientos (Madrid), y la frontera oriental de Lusitania”.
Cuadernos de Prehistoria y Arqueologia, 21, pp. 271-296. <https//doi.org/10.15366/cupauam1994.2.008>.

Carcepo, B. P., y D. PrabaLes (2014). “Nuevo santuario rural en territorio turmogo”. En J. Mangas y M. A.
Novillo, Santuarios suburbanos y del territorio en las ciudades romanas, pp. 295-309. Madrid.

CasriLLo, A. del (1972). Excavaciones arqueoldgicas en las provincias de Soria, Logrofio y Burgos. Madrid.

CorrEIA SaNTOS, M.@ 1, (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leida en la
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

Correla Santos, M. J. (2017). “¢Sillas de reyes o tronos de dioses? Cuestiones metodoldgicas en torno a
los santuarios rupestres”. En M. Almagro Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias
sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016,
pp. 113-150. Huesca.

Diez Asencio, J. (1995). “Teonimia indigena en las tierras meridionales del Duero medio”. Hispania Antiqua,
19 (10-11), pp. 7-14.

ELorza, 1. C., y 1. A. AsAsoLo (1974). “Un posible centro de culto de época romana en la Bureba (Burgos)”.
Durius, 22, pp. 115-120.

FasiAn, J. F. (2010). “Altares rupestres, pefias sacras y rocas con cazoletas. Ocho nuevos casos abulenses
y uno salmantino para la estadistica, el debate y la reflexion”. Madrider Mitteilungen, 51, pp. 222-267.

FernAnDEZ, I., v J. C. EsTéBanez (eds.) (2006), Estampa de Burgos: articulos de Eduardo de Ontafidn en la
revista Estampa (1928-1936). Burgos.

GoMEz-BARRERA, J. A., Y A. FERNANDEZ DE SAN RomAN (1998). Casos y cosas de Soria, 1. Soria; <http://www.
soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/penaduro.htm> (consultado: 15/5/2019).

IGME, Marco geoldgico de la provincia de Burgos. (<www.igme.es/igme/publica/librosi_HR/libro74/pdf/
lib74/in_04.pdf>, consultado: 14/5/2019).

Jimenez Guwarro, J. (2004). “Los epigrafes regios del Canto Castrejon (El Escorial, Madrid) y la leyenda
laurentina de la Silla de Felipe I1". Estudios de Prehistoria y Arqueologia Madrilefias, 13, pp. 87-107.

PabiLLa Lapuente, J. I. (2003). Yacimiento arqueoldgico de Cuyacabaras: despoblado, iglesia y necrdpolis.
Eremitorio de Cueva Andrés. Quintanar de la Sierra (Burgos), pp. 70-77. Barcelona.

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS ‘ 233


https//doi.org/10.15366/cupauam1994.2.008
https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf
http://www.soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/penaduro.htm
http://www.soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/penaduro.htm
www.igme.es/igme/publica/libros1_HR/libro74/pdf/lib74/in_04.pdf
www.igme.es/igme/publica/libros1_HR/libro74/pdf/lib74/in_04.pdf

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ramos, J. A., J. Estesan y O. bE San Macario (2014). “El complejo arqueolégico de San Juan el Alto (Santa
Cruz de la Sierra, Caceres). Santuarios rupestres”. Alcantara, 79, pp. 19-24.

REiNAcH, S. (1902 [1893]), “Les monuments de pierre brute dans le langage et les croyances populaires”.
Revue Archéologique, serie 1, 21, pp. 195-226, 329-367.

Riv Riu, M. (1980). “Apuntes comentados de un viaje arqueoldgico por tierras de la Castilla medieval”. En
la Espafia Medieval, 1, pp. 399-422.

Ruiz VELez, I., A. Robricuez y J. CampiLLo (2012). “El santuario del dios Vurovio en Barcina de los Montes (La
Bureba, Burgos)”. En C. Fernandez y R. Bohigas, In Durii Regione Ronanitas. Estudios sobre la romanizacion
del valle del Duero en Homenaje a Javier Cortes Alvarez de Miranda, pp. 289-294. Palencia / Santander.

Santos OTERO, S. (s. f.). Santa Marifa das Augas Santas, culto milenario. Un protagonista para una historia
de mas de dos mil afios, <http://www.monografias.com/trabajos-pdf/aguas-santas-culto-milenario/aguas-
santas-culto-milenario.pdf> (consultado: 27/6/2019).

SesiLLoT, P. (1902), “The worship of stones in France”. American Anthropologist, 1 (4), pp. 76-107.

SEOANE-VEIGA, Y., M. V. Garcia QuinTELA ¥ A. GuimiL Farifia (2013). “Las pilas del castro de Santa Marifa de
Maside (Ourense): hacia una tipologia de los lugares con funcidn ritual en la Edad del Hierro del NW de la
peninsula ibérica”. Cuadernos de Estudios Gallegos, .x / 126, pp. 13-50.

SernaA, M. L., A. MarTinez ¥ V. FErnANDEZ (coods.) (2016). Después de Altamira: arte y grafismo rupestre
post-paleolitico en Cantabria, pp. 303-418 y 475-509. Santander.

SToRcH DE GRACIA Y Asensio, J. J. (2013). “Un posible santuario en la Celtiberia: El Canto (Buendia, Cuenca)”.
En R. M. Cid Lépez (ed. lit.), Debita verba: estudios en homenaje al profesor Julio Mangas Manjarrés, 1,
pp. 627-634.

Tasoaba, X. (1965). O culto das pedras no noroeste peninsular. Verin.,
VaLpes, L. (2018, e. p.). "Aproximacion a lo intangible. Cerro Milagro (Poza de la Sal, Burgos)”.

VALDEs, L., F. Tuset, A. MarTiNEZ ¥ J. REINA (2017). "Campamentos romanos de asedio al oppidum Clovniogvm
(Huerta del Rey, Burgos)”. Madrider Mitteilungen, 58, pp. 215-217.

234 . Ignacio Ruiz Vélez y M. Victoria Palacios Palacios


http://www.monografias.com/trabajos-pdf/aguas-santas-culto-milenario/aguas-santas-culto-milenario.pdf
http://www.monografias.com/trabajos-pdf/aguas-santas-culto-milenario/aguas-santas-culto-milenario.pdf

ENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

Jestis Caballero Arribas*
Maria Mariné Isidro**

Mas de la mitad, la meridional, del territorio de Avila resulta idénea para la continuidad de modos de
vida ancestrales, en los que se atisban rastros de su vigorosa etapa de cultura céltica. Es una agreste
plataforma granitica donde aun hoy sus gentes se dedican, principalmente, a la ganaderia y a la agricultura,
casi en el mismo paisaje milenario. Entre sus berrocales abundan las rocas singulares con connotaciones
sagradas, fésiles de tradiciones animistas de las que se han catalogado hasta la fecha 169. Ya publicados
los altares rupestres, este articulo aborda los cantos que conservan restos o memoria de una actuacion
ritual. Son las pefias de los deseos y responsos, las de fecundidad mediante deslizamiento o ronchaderas
y los misteriosos campanarios, ademas de las cristianizadas, que cosifican la propia evolucion de los ritos.

Rocas sagradas. Mitos animistas. Provincia de Avila.

More than half the province of Avila is ideal for the continuity of ancestral ways of live, where there are
still signs of its vigorous stage of Celtic culture. It is a rugged granite platform where people have always
been dedicated to livestock and agriculture, in almost the same millenary landscape. Among its berrocales
there is a large number of unique rocks with sacred significance, now fossils of animist traditions. To date,
169 of them have been classified. This work addresses the cantos that retain remains or memory of some
ritual activity such as the pefias de los deseos y responsos (rocks of wishes and funeral prayers), the
ronchaderas (the fecundity rocks women would slide on) or the mysterious campanarios (bell towers). In
addition, the Christianized, which petrify the evolution of the rite.

Sacred rocks. Animist myths. Avila province.

*  Arquedlogo. Castellum S. Coop. y Gestion del Patrimonio Histdrico y Natural. jesuscastellum@gmail.com
**  Académica correspondiente en Avila de la Real Academia de la Historia. mariamarineisidro@gmail.com

[inorce qd 235


mailto:jesuscastellum%40gmail.com?subject=
mailto:mariamarineisidro%40gmail.com?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

En la actual provincia de Avila se ha documentado, por el momento, un nutrido catalogo de sacra saxa que
la convierten, quizd, en una de las zonas de Europa con mayor densidad de este tipo de restos.

Constantes del territorio

Ello se debe a que, en gran parte, concentra las caracteristicas geoldgicas, las condiciones geograficas y la
persistencia de modos de vida mas acordes no solo para la existencia y conservacion de testimonios fosilizados
de ritos de raigambre protohistérica o del universal animismo primigenio, sino también para la pervivencia
de sus rituales derivados, que hoy dia pueden resultar incomprensibles incluso para los propios actores.

Se trata de mas de la mitad meridional de la actual provincia, conformada por una sucesion de sierras
y valles sobre una elevada plataforma de granito, a 1000 metros de altura media. Es parte del Sistema
Central compuesto de norte a sur en este sector por la sierra de Avila, el valle del Adaja o Amblés, las
Parameras, el valle del Tormes y el del Alberche, y la sierra de Gredos que baja un enorme escalén desde
los 2500 metros de su cumbre Almanzor hasta los 400 del valle del Tiétar. Todo esto contrasta con la
parte septentrional, integrada en la Tierra de Campos, aqui un paramo llano de arcillas sedimentarias en
declive hasta el Duero —mucho mas al norte— desprovisto de afloraciones rocosas.

Esta base granitica y esta altitud, combinadas con el clima continental de amplios extremos, originan un
entorno agreste, con escaso bosque y abundancia de matorral, monte bajo y rocas peladas; un paisaje
protagonizado por grandes berrocales, donde afloran agudas crestas, intrincados canchales, amplias
losas, y bolos individualizados —pefias, pero sobre todo cantos para el habla abulense, cristalizada en
sus respectivos topénimos y en el consabido dicho popular “Avila, tierra de cantos y de santos”—. Un
pedregal dominante y generalizado en el cual se distinguen las piedras sagradas en su franja habitable de
considerable altura, entre, redondeando, los 800 y los 1500 metros.

Por su parte, no sobra recordar que el granito —en una visiéon general y nada técnica— es una roca de
dureza media, resistente e impermeable, pero también disgregable y sensible a la erosiéon provocada
por vientos, aguas, nieves, hielos y amplitudes térmicas, que lo esculpen a ritmo geoldgico a base de
diaclasas, cubetas o pilancones, a menudo con canalillo de vertido, hoyos, estrias..., que ahora complican
su deslinde respecto a las piedras sagradas cuando estas contienen formas circulares —altares tipo Lacara,
tronos...— o que desde antiguo tienden a ser explicadas mediante mitos o leyendas —las entrafiables
“huellas de herradura”, por ejemplo—.

A la vez, la vida entre granitos produce una gran familiaridad con un material de enorme utilidad, un
recurso para muy diversas necesidades, que se maneja a nivel casi doméstico, ademas de ser explotado
profesionalmente por los antafio mucho més numerosos canteros profesionales de la zona. De este modo,

236 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

a la accidén geoldgica y a la humana ritual sobre las pefias se viene a sumar la humana utilitaria, las
formas talladas en las pefias para su empleo —se podria decir— laico, porque en los usos tradicionales
abundan los artilugios preindustriales que dejan en las piedras rastros semejantes al de ciertos fenémenos
naturales -bases de postes, lagares, colmenas, almazaras, escalones... —sin descartar que los reutilicen
y adapten—; algo demostrado, por ejemplo, en la Caldera de los Moros (en Solosancho, bajo el castro de
Ulaca): un pilancén excavado por el agua y repicado adrede para dedicarlo a eficaz fogon campestre. Es
otro factor que puede dificultar reconocer hoy sentido sagrado en un determinado pefiasco, si tan solo se
cuenta con él mismo, sin mas datos que vengan a corroborarlo.

A grandes rasgos, es el de las sierras de Avila un territorio habitado desde el Neolitico hasta el presente,
si bien no de forma profusa ni absolutamente continua. Aunque si suficiente para mantener a lo largo
de milenios determinadas liturgias primitivas, asi como las rocas en las que se fosilizaron o adaptaron
a las sucesivas culturas de sus pobladores; y, a la vez, bastante escasa y dispersa para no precisar
transformar de forma radical el entorno. A ello contribuye la penosa vida agropecuaria que exigen unas
tierras un tanto inhodspitas, muy apropiada para determinadas etapas culturales que basan en ella su
subsistencia: ademas del Calcolitico, es la peculiar de los castros vettones —fase de su mayor apogeo—
y de la tardoantigliedad, tras su romanizacion de pasada; después, la repoblacién medieval cristiana
supone su ocupacion efectiva, que evoluciona hasta la actualidad donde la vida urbana y las ya no tan
nuevas tecnologias se superponen a la tradicion, sin sustituirla del todo: aln hoy sus gentes se dedican,
principalmente, a la ancestral ganaderia mayor que pugna por seguir siendo extensiva y a la agricultura,
ahora intensiva; siempre en el mismo paisaje milenario, casi inmutable.

Debido a ello, han resistido costumbres, han continuado topénimos, se han recordado leyendas y se han
mantenido hitos en los que ahora se reconocen, petrificadas —en sentido esencialmente etimoldgico—
unas especiales fuerzas sagradas, a pesar de que en la mayoria no queda ni la memoria; y no por
desaparicién sino por haberse difuminado hacia la mera actividad divertida, el juego infantil, el reto
pandillero, la gamberrada de toda edad... cuando no hacia gestos automaticos o de pura imitacion,
carentes de sentido trascendental.

La investigacion

En contraste con este horizonte de penurias, Avila fue pionera como campo de investigacién social en
Espana, desde principios del siglo xx, precisamente por ser una capsula de vida preindustrial, genuinamente
rural y aislada, debido a sus condiciones tan dificiles como sostenibles —retrotrayendo la expresion—.
Para esto le favorecio, sin duda, su relativa accesibilidad de comunicaciones y noticias respecto a Madrid,
ademas de permanecer inédita y ser terreno propicio para descubrimientos entre dos focos culturales tan

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 237



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

potentes como Madrid y Salamanca; ya que, también sin duda, coexistian con el de Avila otros reductos
de igual o mayor interés, pero tan confinados que fueron ignorados del todo por el mundo cientifico.

Asi, si la provincia abulense fue objetivo del primer Catalogo monumental de Espafa, donde Manuel
Gdémez-Moreno presenta con sumo escepticismo el Altar de Ulaca (Gdmez-Moreno, 1903: 14; 1983: 21).
También en las Sierras, en la franja donde se acumulan las piedras sacras, el mismo investigador definid la
“cultura de los castros celtas” (Gémez-Moreno, 1904) y excavé Juan Cabré el de Las Cogotas bautizando
con este nombre toda la segunda Edad del Hierro peninsular —entre otras etapas— (Cabré, 1930-1933). Y
la sierra de Gredos fue uno de los reductos europeos, donde aun sobrevivia lo tradicional sin contaminar,
elegido por la escuela de Hamburgo para documentar “las palabras y las cosas” que iniciaran los estudios
etnolégicos en el Viejo Continente (Klemm, 1932 [1962]).

También para las pefas sagradas estas tierras han funcionando como espoleta de salida para la
interpretacion en este sentido de tales monumentos emblematicos: desde el mencionado Altar de Ulaca
hace mas de un siglo al Canto de los Responsos de Solosancho, a los pies de Ulaca (Almagro-Gorbea,
2006), pasando por la sauna ritual en el mismo castro (Almagro-Gorbea y Alvarez-Sanchis, 1993: 177-254).

Cuestiones formales del catalogo

El catalogo se ha abordado con el propdsito de comprender el bosque —litico— animado que es el conjunto
de piedras sacras abulenses. En este momento, con un 55 % del territorio comprobado sistematica y
personalmente (sierra de Avila, valle Amblés, valle del Corneja y valle del Alberche) y anotado el resto
—siempre conscientes de que se continuaran reconociendo nuevas penas de interés— se han inventariado
169 monumentos.

Esta presentacion se centra en las pefas cuya sacralidad implica una acciéon humana, un gesto litdrgico
necesario para su funcion ritual, del que quedan evidencias aun hoy (en la pefia, en la memoria, en la
tradicion, en la toponimia, o en determinadas costumbres derivadas si bien ya carentes de sentido sacro):
en las “interactivas”, se podria decir, aquellas que funcionan tras un determinado impulso humano —sea
voluntario y consciente, sea mimético o sea mecanico— y que no son meramente “contemplativas”.

Repertorio de peias

Las pefias sacras abulenses abarcan todos los tipos esenciales identificados como caracteristicos de las
comunidades animistas de la antigua Hispania (Almagro-Gorbea, 2017: 16-24). Bien conocidos los altares
rupestres, centramos este trabajo en las pefias sacras que exigen el acto azaroso de “arrojar una piedra”
a su cuspide, y en las pefias sonoras (campanarios) y las pefias resbaladeras, que han dejado sefales

238 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

®9  CASTRO VETTON
NUMEN LOCI

S ALTARES RUPESTRES

<
@  PENAS PROPICIATORIAS Y ADIVINATORIAS
éﬂ @ ~
-
&
£ PENAS CRISTIANIZADAS 3 0 o
PENAS SONORAS Ml | bk
- e

Fig. 1. Distribucion de pefias sagradas en la provincia de Avila.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 239



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

fisicas de la actuacion que requieren para funcionar. Sin embargo, para aportar una vision global del
paisaje sacro de Avila, se relacionan en un cuadro adjunto el resto de pefias del repertorio de la provincia.

Altares rupestres

Sin dudar del atractivo que sobre el hombre prehistérico pudieron ejercer ciertas pefas con formas
sugerentes, con posicidn destacada en el paisaje o con cazoletas “misteriosas”, a la espera de que avancen
las investigaciones de datos que los vengan a confirmar no tratamos aqui las pefias con pilancones y taffonis
labrados por elementos naturales, que no manifiestan ninguna transformacién antropica —ya recientes
trabajos recogen un conjunto representativo de estos posibles altares (Serna, 2009; Fabian, 2010)—.

Al margen de estas insinuantes pefias, en Avila se documentan los dos tipos de altares reconocidos por la
investigacion (Almagro-Gorbea, 2017: 21-23).

a) Tipo Lacara

Caracterizados por una sucesién de entalladuras artificiales que, en uno de los lomos de la pefia, generan una
cremallera mas o menos regular por la que trepar a la cumbre —o apoyar una escalera de madera—, donde
se sitla el loculus aprovechando pilancones naturales. Cronoldgicamente, se encuadran en la Edad del Bronce
y el Hierro I, correspondiéndose con el tipo A.1.1 de Maria Jodo Correia Santos (Correia Santos, 2017: 119).

Aqui se han inventarido tres altares de este tipo: El Mortero en Bonilla de la Sierra (Fabian, 2010: 224-232;
Correia Santos, 2015: 41-49); otro en Ulaca, Villaviciosa (Solosancho) (Serna, 2009: 90-91; Fabian, 2010:
232-235; Correia Santos, 2015: 65-90); y el que se erige préximo al castillo de Malqueospese en Mirocillo
(Serna, 2009: 221-223; Fabian, 2010: 235-243; Correia Santos, 2015: 57-64) y el inédito aun de Las
Pocilgas en El Barraco.

b) Tipo Ulaca

Los entalles son ya escalones que, de facil y solemne ascenso, conducen hasta los pilancones, algunos
parcialmente transformados. Tallados con instrumentos de hierro, se encuadran en el Hierro II, pudiéndose
plantear que alguno de estos monumentos sea producto de la adaptacion de anteriores altares tipo
Lacara. Se corresponden con el tipo A.1.2 de Maria Jodo Correia Santos (Correia Santos, 2017: 119).

Este grupo incluye el archiconocido Altar de los Sacrificios de Ulaca (Correia Santos, 2015: 65-90, con la
abundante bibliografia anterior); dos en Navalterreros, Bonilla de la Sierra;! y el altar de Praillo Mijares,
Hoyocasero? (Correia Santos, 2015: 51-56).

1 Véase Diario de Avila, de 10 de julio de 2010.
2 Fabiadn Garcia, J. F., Diario de Avila, de 15 de abril de 2010.

240 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 2. Las Pocilgas, en El Barraco.

Pefas con funcidn propiciatoria y adivinatoria

a) Con ritual de arrojar piedras a su cumbre

Engloba aquellas pefias o cantos asociados al rito azaroso de arrojar piedras a su cumbre, con una
finalidad propiciatoria (alcanzar un deseo o favorecer un viaje propiciando las animas) o adivinatoria
(pronosticar el futuro del noviazgo). Se conseguira el objetivo si la piedra que se tira permanece arriba,
Si no se cae.

Son caracteristicas de las tierras occidentales de la antigua Hispania, ocupadas por lusitanos y vettones
(remontables al sustrato lusitano de la Edad del Bronce, incluso al m milenio a. C.), y relacionadas
con las areas atlanticas europeas (Almagro-Gorbea, 2018: 263). Se extienden en la Peninsula desde
Galicia al Alentejo, y desde el Atldntico hasta Huesca, concentrandose entre la cuenca del Mifio y la
del Duero, pero también en Tras-os-Montes, en las Beiras y por tierras de Céaceres, Avila y Toledo

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 241



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

(Almagro-Gorbea, 2015: 389; 2018: 264). En la peninsula ibérica se inventarian 89 monumentos de este
tipo,? de los que Avila aporta 16.

Segun el fin que se pretende al tirar la piedra, se han distinguido cuatro grupos:
e Cantos de animas y cantos de responsos

Se lanzaba una piedra. La funcion principal era para propiciar la accién favorable de las animas que
deambulan por el lugar —echar un responso— para sacar un alma del purgatorio y, a cambio, obtener
proteccién sobre posibles peligros, tanto terrenales como sobrenaturales, a los que el transelnte pudiera
enfrentarse en el camino.

1. Canto de Responsos (Villaviciosa, Solosancho). Asociado al arroyo de los Potrillos, se ubica, superadas
las primeras estribaciones de la sierra del Zapatero, ya en ambiente serrano, en el camino del mismo
nombre, que, desde el valle Amblés, da acceso a los pastos de verano de la sierra, y que comunica con
el Alto Alberche. Queda fuera del dominio visual del castro vetdon de Ulaca, ubicado 2,8 kildmetros al
sureste, entre los que se interpone la Umbria de Navasangil, en cuya cdnica cima se localiza El Gavilan,
asentamiento del Bronce antiguo. Desde el castro visigodo de La Cabeza de Navasangil, a 0,9 kildmetros
al sur, la pefia si es visible (Almagro-Gorbea, 2006: 5-38).

El canto ha mantenido la tradicién de arrojar la piedra hasta fechas cercanas, y aun hoy se practica
el ritual esporadicamente. En la cima del bolo ovoide (bien visible en el paisaje, incluso destacado) se
conserva un cuantioso acopio de guijarros de 5-10 centimetros. La funcién principal era propiciar las
animas que vagan por el lugar, favoreciendo un viaje sin percances. Puntualmente, también ha servido
para recuperar objetos perdidos, para eliminar clavos de las manos, para encontrar pareja sentimental...,
por tanto, se le otorgan también poderes adivinatorios y sanatorios.

2. Canto del Perddn (Villaviciosa, Solosancho). Supone un caso excepcional, en cuanto que son dos cantos
que, separados por 25 metros, flanquean el camino de Garganta Honda, via trashumante que enlaza, tras
salvar la Umbria de Robledillo y a través del camino de los Molinos (donde se erige el Canto de Responsos
de la Hija de Dios), con la Calzadilla, bifurcacion terrera de la Calzada del Puerto del Pico (Ferrandiz Martin
et alii, 1990: 190-191). Estan bajo Navasangil, en el entorno visual de Ulaca, a 2 kildémetros al oeste, en el
fondo de un profundo vallejo, por donde discurre el arroyo de Garganta Honda, que confluye en el de los
Potrillos; ambas destacan en el paisaje, a pesar de encontrarse en un entorno caracterizado por bolas de
granito que han rodado ladera abajo.

3 Dato aportado por Martin Almagro-Gorbea en el II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: las piedras sagradas
de la peninsula ibérica, celebrado en Huesca los dias 22 y 23 de noviembre de 2019.

242 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

El oriental tiene forma cubica, con un escalonamiento en la cabecera que permite dos considerables
acopios de piedras; la pefa occidental, de menores dimensiones, es un bolo granitico ovalado, con la
cabecera marcadamente convexa, que también admite un montén de cantos. El paraje esta justo donde
confluyen los dos cursos fluviales; en la pared de otra roca cercana se han inscrito unas grafias, ilegibles
por la invasion de liquenes, y hasta cinco cruces que testimonian la cristianizacién del lugar.

Fig. 3. Cantos del Perddn, en Villaviciosa (Solosancho).

3. La Anima (Narrillos de San Leonardo). Por su sugerente morfologia y por su volumen, es la pefia mas
espectacular de las catalogadas. Ubicada en el extremo oriental de la sierra de Avila, en un espacio
aplanado caracterizado por los “campos de bolos” de granito erosionados, la pefia no solo destaca en el
paisaje sino que lo domina. Esta constituida por un gran bolo globular sobre el que la erosion ha generado
un casquete esférico a manera de visera. La piedra se lanzaba a la diaclasa que, a manera de repisa, se
genero entre ambos bloques. A pesar de lo complicado del lanzamiento, se conserva un amontonamiento
de varios cientos de piedras, ya amalgamadas con liquenes. Se emplaza al lado del cementerio, en el
camino de Narrillos a la dehesa de Pedro Cojo.

Ningun vecino recuerda el rito de “tirar la piedra” que se practicé antafio; el sugerente toponimo de La

Anima tan solo viene avalado por una vecina.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 243



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 4. La Anima, en Narrillos de San Leonardo.

4. Risco de los Boigos (Burgohondo). Sobresaliendo en el paisaje, estd en el camino del Chorrorén al
Puerto de Mijares que discurre paralelo al arroyo de Garganta del Puerto, gregario del Alberche, por el
profundo valle abierto entre pronunciadas y prolongadas pendientes. El risco, un bloque seudocubico,
tiene en la cumbrera una amplia concavidad que facilita la acumulaciéon de muchas piedrecitas.

Muy conocido en el pueblo, el rito primario ha generado actualmente un acto mecanico habitual de tirarle
una piedra, ademas de ser un juego de nifios que compiten en habilidad y punteria: “A alguien mayor
le oi contar que en un dia de lluvia un transelnte se quiso proteger bajo la piedra. Llovia tanto que se
desplazd el terreno, quedando el individuo sepultado. Desde entonces, al pasar por el risco, se echaba un
responso, se tiraba una piedra. Yo también he tirao alguna que otra... Casi todos los que pasabamos por
alli lo haciamos”, o “El risco llegd rodando, arrollando a un individuo que pasaba. Desde aquel hecho, cada
persona que por alli pasaba lanzaba una piedra a la cumbrera”. Sin embargo, otro testimonio, también
octogenario, desconoce el responso pero afirma que ella de nifia lanzaba una piedra al pasar para ir a
la escuela, igual que sus compafieros, “por gamberrismo infantil”, con el reto de que se quedara arriba.

244 ' Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

5. Canto de Responsos (La Hija de Dios). Situado en el camino de los Molinos, proximo al regato de los
Arroyuelos, en la ladera baja de una pronunciada ladera de berrocal y sin arbolado del reborde meridional
del valle Amblés.

Es un bolo de granito de tendencia clbica, con la cabecera cortada, desde que la ampliacidén de la calzada
en la década de los setenta-ochenta del siglo xx, la elimind; aunque se continuaron lanzando algunas
piedras en este punto, el canto fue “sustituido” por un nuevo Canto de Responsos, 200 metros al norte
del primitivo. En el nuevo canto, con escasas piedras en su cima, se ha seguido practicando el ritual
esporadicamente, hasta fechas muy recientes®.

6. Canto de la Reverencia (Navatalgordo). Sin uso desde hace tiempo (no tiene ninguna piedra en su
convexa cumbrera), la pefa se emplaza, bien visible, en la culminacién de una pronunciada y prolongada
pendiente que asciende desde el rio Alberche, y que forma parte de las estribaciones meridionales de las
Parameras de Avila. El ascenso se hace por el camino del Burguillo, paralelo al arroyo de Fresnedilla.

Nos cuentan que, ante la pefia, el caminante hacia una reverencia mirando a la ermita de la Virgen de la
Canaleja (visible desde el lugar, a 0,3 kildmetros), después se santiguaba y lanzaba la piedra. La ermita,
cuyo interior custodia la imagen hallada —segun la tradicién— en el hueco de un pino, acoge una popular
romeria el dia 8 de septiembre (Natividad de la Virgen).

7. Canto de las Animas (Cardefiosa) (Almagro-Gorbea, 2015: 344). Destruidos tiempo atrds al hacer
la carretera AV-808 y asociados al cordel o Calzadilla de Cardefiosa, unos grandes bloques de granito
rememoran el lugar en que se emplazaba el canto; encima se colocd en 1982 una placa de granito que
reproducia la antigua inscripcion que, a modo de siste viator, recordaba la necesidad de rezar por las
animas del purgatorio.® No existe alusion alguna a lanzamientos de piedras.

e Cantos de deseos

Con un caracter propiciatorio, se lanza la piedra con el objeto de lograr un deseo (que se piensa, pero no
se dice), encontrar un objeto perdido, u otra pretension similar...

8. Canto de los Deseos (Valdecasa). Dentro de las estribaciones mas elevadas de la Sierra de Avila, se
emplaza a 1480 msnm (la mas alta de las inventariadas), en un punto previo a la culminacién de una
enriscada ladera que, orientada al mediodia, delimita por el norte la hondonada del arroyo de Fuente

4 El vecino don Isidro Jiménez del Pozo (con 94 afios de edad y fallecido en 2018), a la pregunta de cual es el ritual
practicado responde, con rotundidad: “¢Pues qué se iba a hacer?: tirar la piedra”.

5 “Canto de las animas: / haz pronto lo que / quisieras haber / hecho, cuando / mueras recemos / todos por las
animas / padre nuestro... / 1603-1982". Nos dicen que fue trasladada “a Madrid, al Museo de Bellas Artes”.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 245



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

del Valle. Inmersa en un paisaje de berrocal y monte bajo, el canto, aunque compite con otros muchos
pefiascos, es bien visible en el paisaje. Ofrece una forma seudocubica con la cabecera plana, donde aun
se conserva una abundante acumulacién de pequefios cantos y guijarros.

El gesto de tirar la piedra para conseguir un deseo se ha practicado por la poblacion de Valdecasa hasta
que se trazé una nueva ruta a Narrillos del Rebollar, en los afios ochenta del siglo xx, cayendo en desuso
el viejo camino y el ancestral canto de deseos que lo flanqueaba.

Fig. 5. Canto de los Deseos, en Valdecasa.

9. La Nasa de Pedro Diaz (Hurtumpascual) (Almagro-Gorbea, 2015: 344). En la vertiente septentrional
de la sierra de Avila, dentro de paisaje granitico muy erosionado y de encinar adehesado, se emplaza,
destacado en el paisaje, en la ladera septentrional de un suave collado que marca el limite de la poblacién
de Hurtumpascual por el norte.

Con forma de hongo, mantiene, aunque esporadicamente, la tradicién de lanzar la piedra: cualquier
viandante puede lanzar un pedrusco para, segun algunos testimonios locales, tener novio o de que el
noviazgo finalizara en boda; siendo los quintos, especialmente, los que realzaban el gesto ritual, sin
fecha concreta. En la cabecera, marcadamente convexa, se acumulan muchas piedras que forman dos
montones, separados por la clspide de la pefia.

Se ubica en el camino de la Cafiadilla, asociado a un manatial, por el que se accede a la ermita de la
Virgen del Espino —se dice que un pastor hallé la imagen entre un espino—, lugar de encuentro de las
localidades del entorno los dias de romeria (segundo domingo de mayo y tercer domingo de septiembre).

246 ' Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

10. Canto de los Deseos (Navarredondilla). En el reborde montafioso septentrional del Valle del Alberche,
en la ladera media de aguda y prolongada pendiente que cae hasta el arroyo de Garganta de Navalacruz,
dentro de un paisaje berroquefio y de robledal disperso. Es un gran bolo, destacado en el entorno, con la
cabecera aplanada e inclinada, donde aun se conservan unas pocas piedras de no mas de 5 centimetros.

El ritual de lanzar la piedra se perdio cuando el camino, que comunicaba Navarredondilla con Navatalgordo,
se transformd en una moderna carretera. Algunos muy confusos testimonios recuerdan la tradicion de

lanzar una piedra para obtener un deseo (“iCuantos deseos han rodao por el canto!”, recuerda, no sin
nostalgia, un vecino).

e Cantos de casaos

Con caracter adivinatorio, su liturgia permitia conocer el futuro del noviazgo; en algunas comarcas de
Portugal también sirven para despejar dudas sobre la fidelidad de la esposa. En ambas circunstancias,
constituian una manifestacion de la divinidad, ya que revelaban al consultante determinados aspectos del
futuro a través de un ritual adivinatorio (Almagro-Gorbea, 2015: 350).

11. Canto de los Casaos (El Barraco). En un entorno berroquefio y de bosque de encina y pinar, se erige
el canto en la ladera baja de una pronunciada pendiente que, en el reborde septentrional del valle del
Alberche, cae hasta el arroyo del Tejar. Se eleva, majestuoso y destacado en el paisaje, en el camino del
Tejar, suponiendo un bolo ovoide caracterizado por un pilancén abierto en el tercio superior de la pefia. Es
en esta cavidad en la que debia quedarse depositada la piedra lanzada para que la pretension de casarse
en el afio se cumpliese. Olvidado el ritual, aun hoy, el pilancén continlia colmatado de piedras.

Ll

Fig. 6. Canto de los Casaos, en El Barraco.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 247



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Son escasos e imprecisos los testimonios, aunque si coinciden en que se arrojaba la piedra para saber
si el noviazgo acabaria en boda; y sin diferencia de sexos: al parecer, hombres y mujeres recurrian al
augurio, indistintamente.

12. La Pedrera de Canto Majano (Gallegos de Altamiros). Canto en el camino a Villaflor, eliminado por
trabajos de canteria a mediados del siglo xx, a cuya cima lanzaban una piedra las mozas para averiguar si
se casarian con su novio en un afo: algo que confirmaba la permanencia arriba de la piedra.

e Cantos sin precision funcional
(de los que no hemos logrado saber para qué se practicaba el ritual)

13. Canto de San Juan del Olmo. La pefia, por su tamano y por su morfologia, destaca dentro de un
paisaje caracterizado por el pastizal y las formaciones graniticas muy erosionadas, de la sierra de Avila.
Una diaclasa lo secciona transversalmente y genera una repisa en la que debia quedarse la piedra lanzada;
aunque se afade la dificultad del posible rebote la visera acumula un montén de piedras lanzadas.

Se erige en las inmediaciones de la Calzadilla de Pefiaranda (actual AV-120) que, paralela al rio Almar,
comunica con el santuario de la Virgen de las Fuentes (a 1,5 kildmetro al sur). La ermita (del siglo xvi,
con imagen romanica) se levanta sobre el manantial que supone el nacimiento del rio Almar, lo que
ha permitido plantear la hipotesis de que se levante sobre un lugar de culto vettdn relacionado con
los manantiales, sincretizado después en culto a las Ninfas acuaticas (Carpintero, 2002: 5). Acoge dos
populares romerias, a las que concurren gentes de todo el entorno, el 1 de mayo (fecha también de la
fiesta celta de Beltaine) y el tercer domingo de septiembre.

14. Canto de Navalmoral de la Sierra. Localizado a media ladera de una pronunciada pendiente, que
forma parte del reborde montafoso septentrional del valle del Alberche. El paisaje se caracteriza por
los afloramientos graniticos y la ausencia de vegetacién arborea. Se asocia a la Calzada del Puerto de
Navalmoral y, aunque con competencia, es un bolo ovoide destacado en el entorno; el pilancén de la
cumbrera conserva ahora pocas piedras.

15. Canto de Sonsoles (Avila). Muy cerca de la capital, es un auténtico hito en el paisaje del cierre
meridional del valle Amblés o del Adaja, por su envergadura y caracteristica morfologia de “piedra
caballera” en visera. Igual que en otros casos, es en el recoveco entre ambas donde debian quedarse
las piedras lanzadas, y donde aln se acumula un buen montén; ademds, una treintena de pequefias
cazoletillas o taffonis en la base potencian su personalidad.

Emerge cercano al yacimiento calcolitico de Las Cuestas, y asociado al camino que comunica los caserios
de El Cerezo y la Zapatera con el santuario de la Virgen de Sonsoles (a 0,7 kilbmetros al oeste), patrona del
valle Amblés y protectora de sus habitantes. En su santuario se celebran romerias muy concurridas y

248 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de enorme arraigo en la ciudad y demas poblaciones vecinas; también es meta de peregrinacion devota y
lugar de cumplimiento de promesas o exvotos por favores recibidos.

Segun la tradicién popular, la denominacion y el culto provienen de la aparicién resplandeciente de la
Virgen a unos zagales que describieron la imagen como “iSon soles!”. Mas verosimil es que deriven de una
Fons Solis si su manantial permanente se consagro al sol, en sintonia con la tradicién céltica y romana
(Rodriguez Almeida, 1981: 75).

Fig. 7. Canto de Sonsoles.

16. Canto de Fuentes Claras (Avila). Se localiza en el extremo oriental de la sierra de Avila que, con un
relieve aplanado, se caracteriza por un paisaje de encinar disperso y formaciones graniticas profundamente
erosionadas.

La pefia, asociada al camino de Avila y a la dehesa de Fuentes Claras de Arriba y bien visible en la panoramica,
es un bolo con forma de “hongo” alargado, en cuya cumbrera convexa se conserva un testimonial conjunto
de cantos; a escasos metros, otro bolo granitico con varias cruces grabadas certifica la sacralidad del
lugar a través de los tiempos.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 249



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Vistos los datos de cada canto, se aprecia que siempre resaltan en el paisaje, que estan asociados a
caminos hacia ermitas, santuarios o cementerios, y cerca, a menudo, de manantiales y arroyos.

Salvo excepciones, no tienen formas especiales: son bolos con diverso grado de erosién que aportan un
insinuante pilancén geoldgico en la parte superior, o pefias caballeras con una repisa idonea entremedias.
Sus dimensiones oscilan entre los 2,5 y 6,5 metros de altura (excepcionalmente hasta 9 metros) y entre
los 9,5 y los 25 metros de perimetro. Por su parte, las piedras o guijarros utilizados en el lanzamiento
se cogen de los alrededores tras una seleccidn casual y rapida, sin requisitos especiales. Son pequefios
cantos que pesan poco y caben en la mano, ldgico.

Son rasgos comunes a todas, sin diferencias segun su funcién propiciatoria o de prediccidn, ni segun el
objetivo concreto perseguido: de hecho, resultan confluirambas finalidades en casos con varios testimonios
disponibles (en el Canto de responsos de Villaviciosa o en La Nasa de Pedro Diaz de Hurtumpascual).

A pesar de que el territorio abulense acumula la mayor densidad de sacra saxa de la Peninsula, sus
liturgias se han perdido o sobreviven muy difuminadas entre vecinos y foraneos, como gestos miméticos
0 mecanicos carentes de sentido espiritual, sin descartar la mera diversion juvenil, cuando no se ignoran
sin mas. Una vez desaparecida la ultima generacién que acaso practicara el ritual, este solo se puede
reconstruir mediante relatos imprecisos y lejanos, la mayoria “de oidas”.

El rito, comun a todos los cantos analizados en este apartado, consistiria en lanzar una piedra a la pefia
y que esta quedase depositada en la cima o en la repisa; si la piedra caia el propdsito buscado no se
cumpliria; y en lanzarla al pasar —no hay condiciones previas: ni fecha, ni hora, ni postura, ni tipo de
tiro...—. El azaroso resultado, binario, deriva de la fuerza y destreza del lanzamiento, de los rebotes, de las
formas de la cumbrera, del montén de piedras ya acumuladas..., sin que en Avila hayamos logrado saber
qué ocurria cuando el tiro de una nueva piedra derribaba alguna de las anteriores —percance previsto,
por ejemplo, en la Pefia de los Novios de Las Ventas con Pefa Aguilera (Toledo), donde tal torpeza podia
entrafiar males para el autor (Almagro Gorbea, 2018: 253-255)—.

Es el abulense, por tanto, el ritual basico. Aqui se ha fosilizado o ha mutado la ceremonia elemental,
despojada ya de complejidades y variables que se documentan en otros lugares donde se demuestra mas
viva la tradicion. Por ejemplo, en algunas pedras de namorados del Concelho do Sabugal, para mayor
dificultad, la tirada debia de hacerse de espaldas o con la mano izquierda si se era diestro o viceversa,
incluso con el pie: se lanzaban tres piedras, si se fijaban las tres, el casamiento se produciria en menos de
un afio, si eran dos en menos de dos afios y si era una la celebracion se demoraria en el tiempo (Almagro-
Gorbea y Torres, 2015: 21); de tal casuistica bien acreditada se puede inferir que serian tres las piedras
lanzadas en el primitivo rito augural, nUmero con profundo significado en el simbolismo y en la mitologia
celtas (Almagro-Gorbea, 2015: 358-359). Asimismo, tampoco en Avila se confirma la vinculacién de los

250 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

cantos de deseos o de matrimonio con romerias de concurrencia popular donde entablar relaciones cuyo
futuro se pudiera consultar a la divinidad como es el caso de la mayoria de los penedos do Casamento
(Almagro-Gorbea, 2015: 354).

b) Pefias propiciatorias de la fertilidad femenina: pefias resbaladeras

Dentro de las sacra saxa catalogadas en tierras abulenses, las pefias resbaladeras son, con diferencia,
las mas cuantiosas; solo exagerando un poco, diriase que son habituales, que lo raro es que algun pueblo
carezca de tobogan litico. En un reciente analisis monografico (Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.), su
numero rondaba el medio centenar; actualmente, el corpus lo conforman 82 pefias resbaladeras, cifra
que se vera incrementada cuando concluya el inventario sistematico de todo el territorio. Se tata de un
tipo comun en las areas graniticas occidentales de la antigua Hispania, en especial desde Galicia y Tras-
os-Motes, a Zamora, Salamanca, Extremadura, Avila y la vertiente septentrional de los Montes de Toledo,
territorio por el que se extendia el sustrato lusitano de la Edad del Bronce (Almagro-Gorbea, 2017: 115;
y 2018: 265). Con algunos ejemplos aislados dentro de la Espafia calcarea; sumando ya 281 las anotadas
en la peninsula ibérica,® y siendo, por tanto, la plataforma granitica abulense la mas prolifica al respecto.

Dichas pefas resbaladeras se llaman en Avila de muchas maneras, todas variantes de la tradicién de
deslizarse voluntariamente por ellas.” Se han registrado, por orden alfabético: arrastraculos, un Unico
ejemplo conocido (Tolbanos); arrastraero, designacién empleada en San Juan de la Nava; esbalizadero en
San Garcia de Ingelmos; esbaradera / esvaradera / esvaraera, asi denominadas en localidades del valle
del Corneja (dos), valle del Tiétar (una) y Tierra de Pinares (otra); esbaricero, documentado en Piedrahita;
esbaruzadero (seis casos en el valle del Corneja); eslizaero / eslizadero (cuatro, en el valle Amblés y en
la sierra de Avila, donde, indistintamente, también se las conoce como ronchaderas); esvarona (otros
tres en el Amblés); esvarosa, utilizado en Guisando (Valle del Tiétar); /ancha esbaruciente, en Tormellas;
lizaera, también ronchadera, en Hurtumpacual. Doce hacen referencia al soporte —piedra o lancha—, no
al uso, acompafiadas del topdnimo, en una férmula empleada por toda la provincia. También, resbaladera
/ resbalaera (trece), es general por toda la geografia provincial; rodador en La Adrada. Y la mas comun
ronchadera / ronchaera / roncha (diecisiete casos), sobre todo en el valle Amblés y la Sierra de Avila.

Pero, asimismo, en estas pefias hay denominaciones alusivas a fuerzas sobrenaturales: Pandero de
las Mozas (Mufotello), Resbaladero de las Brujas (Pajarejos, Bonilla de la Sierra) y La Raja del Diablo
(Mingorria). Cuando el pefiasco se asocia a una ermita, se acompafia del hagiénimo del templo —excepto la

6 Dato aportado por Martin Almagro-Gorbea en el II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: las piedras sagradas
de la peninsula ibérica, celebrado en Huesca los dias 22 y 23 de noviembre de 2019.

7 En trece casos, y a la espera de mas noticias, desconocemos la denominacién concreta de la pefia.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 251



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

mencionada de Mingorria, al lado de la ermita del Cristo del Berrocal—; en otras ocasiones se complementa
con el topénimo del paraje en que se ubique.

Caracteriza estas pefias el tobogan trazado, por repetidos e innumerables deslizamientos a lo largo de
los siglos, en una amplia superficie lisa e inclinada, con una pendiente del 35-100 % (20-45 grados de
inclinaciéon). Se trata al menos de una acanaladura, de entre 20 y 50 centimetros de ancho, muy pulida
por el roce hasta ser una hendidura desgastada de 2-3 centimetros de profundidad: este es el elemento
que permite identificar la sacralidad de la pefia y el acto alli practicado.

En 34 de los casos catalogados?® existe una Unica acanaladura; en siete se trazan dos; cuatro se han marcado
en las Resbalaeras de Riofrio y tres en La Lancha de San Pedro en Pascualcobos. Otros dos berrocales
carecen de rastro y roncharse en ellos seria inviable por peligroso; sin embargo, su topénimo, Resbaladero
de las Brujas y Pandero de las Mozas, con testimonios que confirman el lugar como frecuentado por el

Fig. 8. La Lancha de San Pedro, en Pascualcobo.

8 Quince resbaladeras, de las 82 que contempla el catdlogo, alin no tienen la ficha completa.

252 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

género femenino, permiten intuir que se trata de ancestrales lugares asociados a ritos de fecundidad. E
incluimos aqui también dos parajes, Fuente Rodeo (Megamufioz) y Los Resbaladeros (Cepeda de la Mora),
asociados a manantiales, donde los chiquillos se iban a tirar desde tiempos inmemoriales; aunque lo
hicieran sobre praderas hiumedas en rampa y no sobre las lanchas graniticas que proliferan en el entorno.

El recorrido del tobogan oscila en general entre los 3 metros (Pefia Esbaradera de Hoyorredondo o
Eslizaero de Altamiros) y los 15 metros de longitud (La Roncha de Mufiochas o La Ronchadera de Cillan);
excepcionalmente, puede tener un mayor desarrollo (Ronchadera de Robledillo, con 25 metros).

El soporte mas utilizado (52 del total de las documentadas) son los lanchares, algunos de enormes
dimensiones, en cuya parte inferior se traza la ronchadera; menos frecuentes son los de masas graniticas
aflorantes y berrocales (19 ejemplos); y esporadicas son las resbaladeras sobre pefas aisladas (11), cuya
altura oscila entre los 3 metros (Ronchadera de San Gregorio, Aldea del Rey Nifio) y los 10 (Ronchadera
de Valdecasas). Por ultimo, son singulares dos pefiascales con resbaladeras que se trazan en galerias
generadas en el interior de berrocales destacados en el paisaje: El Arrastraculos (Tolbafos), una galeria
de 8,50 metros de longitud entre imponentes bloques graniticos redondeados, con un lanchar que, muy
alisado por los deslizamientos, hace de base; la escasa longitud permite que la luz invada toda la camara.

Fig. 9. Pefia Esbaradera, en Hoyorredondo.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 253



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

El otro es La Raja del Diablo, en Mingorria. Recientemente, Nieves Alvarez, artista plastica oriunda del
lugar, ha publicado como un cuento las vivencias de su infancia en el pueblo, narrando la jornada festiva
que, el Lunes de Aguas, se celebraba en torno a la ermita del Cristo del Berrocal (siglo xvi) y a La Raja del
Diablo, ahora desfigurada por la cantera de granito. Tirarse por La Raja del Diablo era parte de la fiesta:

[...] subimos hasta la Silla de la Reina, que esta a lo alto del todo. Menudo miedo. Algunos pasadizos
me han parecido casi imposibles, pero, como es peor volver atrds, hemos seguido subiendo. [...].
Luego vamos a Las Escaleras, que estan dentro de un hueco entre varias piedras. No sé por qué
las llaman escaleras, porque son tan altas que no se pueden subir ni bajar como se suben y se
bajan las escaleras [...] Por ultimo entramos en la Raja del Diablo. Eso si me ha dado miedo. Por
algunos tramos hay que pasar arrastrandose debajo de una piedra larga y grande [...]. Y, por fin,
llegamos al Desfiladero. Me quiero morir. Parece imposible que se pueda bajar por esa piedra:
esta tan inclinada que si no lo veo no lo creo. Es una roca enorme, por la que se baja al prao
arrastrando el culo. Nos lanzamos sin pensar y llegamos abajo gritando. En el camino he perdido

un zapato, se me ha roto el vestido, la braga, y tengo el culo pelao. Me duele hasta el alma.
(Alvarez, 2019: 244-245)

Fig. 10. Junto al berrocal del Cristo de Mingorria,
en la Fiesta de las Aguas, hacia 1955. Esta
fiesta se celebra el primer miércoles después
del Domingo de Resurreccion. Al fondo, las
formaciones rocosas que forman el berrocal del
Cristo, donde los nifios solian jugar y esconderse
en sus recovecos, entre los que estaba La Raja
del Diablo. (Coleccién de JesUs M.2 Sanchidridn
Gallego)

254 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Por el momento, es inviable intentar encuadrar cronoldgicamente las pefias resbaladeras; aunque,
por légica, hemos evitado las que fehacientemente, no tienen mas de 120 afios.® En este sentido, es
interesante analizar la ubicacion de las pefias respecto a los habitats: estudiada la cuestion en mas de la
mitad (el 51 % de las inventariadas) resulta que un 24 % estan dentro de los nlcleos urbanos, entendiendo
como tales el caserio tradicional sin los ensanches de la segunda mitad del siglo xx; que el 19 % estan en
los alrededores, a escasa distancia y a la vista de la poblacién; y que el 6 % estan en el entorno urbano,
en lugares recogidos, buscando privacidad y oculto a las miradas indiscretas. Y aun las hay alejadas de
las poblaciones, a distancias, a veces superiores a los 3 kildmetros, en parajes apartados, escondidos o
camuflados, y envueltos en la “soledad” de la naturaleza, denotando que el tirarse se ha considerado una
ceremonia intima, sin espectadores y casi clandestina; es el caso de la Ronchadera de Valdecasa o del
Ronchaero del Barranco Castillo (Altamiros, Gallegos de Altamiros).

Es ldgico considerar que un porcentaje muy mayoritario de las resbaladeras emplazadas dentro de los
cascos urbanos sean posteriores a la fundacion del enclave; con una antigliedad que no va mas alla de
finales de siglo x1 - comienzos del xi1, coincidiendo con el proceso de repoblacion, cuando se fundan la
gran mayoria de estas aldeas; y esta misma cronologia relativa se podria aplicar a las que definimos
como visibles, abiertas a la vista de cualquiera en el entorno urbano. En cambio, las alejadas de las
poblaciones, o las cercanas pero con situacion recatada, podrian retrotraerse a momentos muy antiguos,
prerromanos, pudiéndose considerar primitivas pefas sacras fecundantes, una finalidad perdida con el
fin del paganismo y el paso de los siglos hasta convertirse ahora en una experiencia aventurera juvenil.

Apoyando este encuadre cronoldgico son relevantes otras circunstancias que arropan algunas ronchaderas:
algunas de estas pefas, aisladas quedan asociadas a manantiales (Ronchadera de Valdecasas o Roncha de
Mufiochas); otras se localizan dentro de los limites de asentamientos neoliticos y/o calcoliticos (Esbaruzadero
de Fuente de la Vifia en Santa Maria del Berrocal y Pefa Lisa en La Serrada). La Ronchadera de la Atalaya
(Mufopepe), ubicada dentro de un contexto del Neolitico final - Calcolitico, se traza sobre un majestuoso
pefiasco, en cuya cara opuesta, en una suerte de abrigo, se conserva un panel con pinturas esquematicas
(Guerra et alii, 2012: 507-515; Fabian, 2006: 160-162). La ronchadera de Robledillo se localiza dentro del
asentamiento neolitico de cueva de los Moros, caracterizado por un covacho formado en el interior de un
berrocal (Fabian, 2006: 56-57); la Roncha de Mufiochas (Fabian, 2006: 185-187) también se asocia a una
cueva, la cueva de los Moros, que da nombre al yacimiento calcolitico, y de la que se cuenta que las gentes
del pueblo guardaron en ella las pertenencias valiosas durante la ocupacion francesa. Esta leyenda hay que
relacionarla con los mitos célticos que se refieren a espiritus que residen en el interior de ciertas penas y
cuevas y que custodiaban tesoros del mas alld (Almagro-Gorbea et alii, 2017: 112-113).

9 Cuando los testimonios octogenarios no refieren su uso por parte de sus antepasados, no se han considerado.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 255



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Distintivo de antigliedad poseen algunos nombres que han prevalecido. Es el caso de la denominacién
mozarabe Esbaraira, en San Pablo de los Montes (Toledo), término similar a los conservados en la
arcaizante comarca de valle del Corneja, esbaradera y esbaruzadero (Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.).

Seis casos estan estrechamente ligados con ermitas, desaparecidas algunas (San Sebastian en Villanueva
del Campillo y San Gregorio en Aldea del Rey Nifio), sin culto otras (Cristo del Berrocal en Mingorria), o
con culto (del Resucitado en Avila, iglesia de San Pedro en Pascualcobos e iglesia de Nuestra Sefiora de
la Asuncién en Hurtumpascual). La cuestion es dilucidar qué elemento es primero, si los templos, de los
siglos xvi-xvii, se erigen en ese punto como consecuencia de su cristianizacion o la resbaladera se genera
a posteriori, ya como un entretenimiento asociado a las fiestas del lugar. Quiza futuras investigaciones
permitan determinar si alguno de los templos asociados a estas pefias se construyeron como continuacion
del lugar sagrado, o para acabar con los rituales paganos, porque todas carecen de cruces inscritas.

Pero si hay explicaciones legendarias de cristianizacion: se cuenta que el Esbaricero de Piedrahita (en
cuya base se localiza la huella petrificada de La Pisada del Nifio Jesus) se originé cuando a la Virgen,
que hilaba sentada en la cima, se le cayd el ovillo y el hilo se escurrié generando el surco. Mucho tiempo
después, cuando los duques de Alba frecuentaban Piedrahita, un nifio fue protegido de la embestida de un
toro al interponerse la Virgen entre ambos.

Otra leyenda se genera en torno a la Pefia Esbaradera de Hoyorredondo: aquellas personas que, de noche,
osasen adentrarse en el encinar, que crece inmediatamente al oeste de la pefia y que supone el camino
natural de acceso a Esbaradera, podrian tener un indeseado encuentro con una de Procesiéon de Animas:

Fig. 11. El Esbaricero, en Piedrahita.

256 ' Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

ése intentaba, desde los poderes eclesiasticos, disuadir el acceso a la pefia, y, con ello, acabar con las
practicas paganas en el lugar?

Estas pefias, consideradas sacras y dotadas de poder para facilitar y favorecer el embarazo (numen loci con
un caracter fecundante), han llegado a la actualidad como lugar comun de juego juvenil y, puntualmente,
de entretenimiento, de mayores y pequefios, en fiestas populares y romerias relacionadas muchas con el
Resucitado y el Dia del Hornazo.

Las pefas resbaladeras ya fueron recogidas en los estudios de los folkloristas y arquedlogos del siglo xix
(Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.). En estos estudios, su asociaciéon a rituales de fecundidad queda
bien atestiguada en areas de la Europa atlantica occidental, especialmente en Bretafia y otras zonas
francesas (Rodriguez Plasencia, 2013: 94-95; Almagro-Gorbea, 2018: 267-268; Almagro-Gorbea et alii,
2017: 115-117; Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.), donde se deslizaban las chicas jévenes, en secreto y
evitando ser vistas, para favorecer el embarazo o para que mujeres estériles fuesen fecundadas. El rito
debia practicarse con las posaderas desnudas, para que las partes genitales quedasen directamente en
contacto con la superficie de la lancha, y el numen que habitaba la roca contribuyese a engendrar a la
mujer que practicaba el ritual (Almagro-Gorbea et alii, 2017: 114-115; Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.).

Una vez perdido el sentido sacro y mutado en diversion, la bajada se hace vestido —sabiendo que el
destrozo es seguro— o, para mayor comodidad, sobre pequefias lajas de granito o ramajes. Actualmente,
se baja sobre plasticos y cartones que aseguran por lo menos la integridad de los —siempre— pantalones.

Aunque escasos, en la peninsula ibérica también se han podido recopilar algunos testimonios que testifican
su ancestral uso como pefias fecundantes. En Valdeobispo (Caceres), la ronchadera, asociada a la ermita de
la Virgen de Valverde, ademas de utilizada por zagales, fue usada “por las mujeres estériles, en la creencia
de que la friccién del vientre con la roca, acabaria con la esterilidad” (Rodriguez Plasencia, 2013: 96).

En la provincia de Avila también disponemos de algunos indicios y testimonios de su asociacién a rituales
de fertilidad (Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.). La desaparecida Pefia Esbaradera de Villar de Corneja
estaba vetada a los varones, Unicamente debian deslizarse las muchachas, so pena de ser considerados
“maricas” (sic). Por el contrario, en algunos lugares de Extremadura, por ejemplo, Fuente del Arco
(Badajoz), los deslizamientos se practicaban mayoritariamente por varones o por chicas que “tenian mas
costumbres de varéon que de hembra” (Rodriguez Plasencia, 2013: 95).

De notable interés es que en Riofrio coincidan varios testimonios en afirmar que las mujeres que querian
quedarse embarazadas sin conseguirlo, iban a deslizarse a las Resbalaeras.®®

10 Virgilio Mufioz Collado recuerda haber oido a los mayores: “iVete a la resbalaera para que te embaraces!”, o
“Fulanita, éves?, ipor ir a la resbalaera!” (conversacidén en 2018).

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 257



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Por dltimo, la denominacién de algunas pefias esta aludiendo a su uso femenino originario, como el
Pandero de las Mozas en Mufiotello, topdnimo que implica la relacidon con los gliteos de muchachas
jovenes. Esta idea parece estar implicita en la denominaciéon mayoritariamente empleada en la provincia
de Avila, ronchadera, y el mismo sentido ofrece el sustantivo arrastraculos, aunque en estos casos no se
hace alusion a un sexo concreto.

En otras zonas graniticas de la Europa atlantica las muchachas jovenes también se deslizaban para
propiciar casarse en el plazo de un afio; este rito no parece que se haya descrito en la peninsula ibérica
(Almagro-Gorbea et alii, 2017: 114). En este sentido, llama la atencion que la nifia Alicia decida tras su
aventura en La Raja del Diablo: “[...] no pienso entrar nunca en La Raja del Diablo, por muy enamorada
que esté [...]” (Alvarez, 2019: 245), acaso dejando entrever aqui vestigios de liturgias inmemoriales para
conocer el devenir amoroso.

Como ocurre por el resto de la geografia hispana, bastantes ronchaderas se asocian a la fiesta religiosa
y social del Domingo del Resucitado y el Dia de Aguas, que marcan la Pascua en el calendario catdlico,
siendo el lugar elegido para ir a “rondar” el hornazo:!! asi es en la ermita del Resucitado de Avila, en la de
Matallanas de Sotalbo, en la del Canto de la Pila de Martiherrero y en la de Tormellas; y el Lunes de Aguas
en La Raja del Diablo (ermita del Cristo de Mingorria) o en La Aliseda de Tormes.

Pefas cristianizadas

En la Antigliedad todas estas pefias con sus liturgias atavicas se acomodaron sin dificultad al sincretismo del
pantedn romano, pero la difusion del cristianismo como religion oficial del Imperio en el siglo 1v debia acabar
con estos rituales, tan arraigados como incompatibles con la nueva fe, por considerarlos supersticiones
peligrosas. Fue preocupacién prioritaria de la Iglesia combatir tales creencias, condendndolas —son
reiterados pero poco efectivos los sucesivos anatemas en los concilios de los siglos 1v al vii— y procurando
su desaparicion, brusca o tolerando su adaptacion a la doctrina cristiana en la mayoria de los casos.

No es ahora cuestion de dilucidar como ni en qué momentos se fue produciendo la cristianizacion del
territorio abulense, si bien se puede dar por generalizada con la implantacion del sistema parroquial,
lentamente introducido a partir del proceso de repoblacién iniciado por Raimundo de Borgofa, bajo
Alfonso VI (1072-1109), y prolongado, al menos, hasta el primer tercio del siglo xi1 (Martin Viso, 2012:
20-21).

11 El hornazo es una masa de pan engrasada y hecha al horno. Se rellena con productos de matanza (lomo,
longaniza y jamoén) y huevos duros. Es tipico comerlo en la merienda campestre del Dia del Resucitado y del Lunes de
Aguas.

258 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

En relacidon con las rocas sagradas tal cristianizacion se aprecia cuando se convierten en basas para
los campanarios de templos (caso de las numinicas, véase el cuadro) en tanto que simbolo cristiano de
dominio del paisaje o, mas a menudo, por las cruces incisas que menudean en algunas, indicando la
evolucion de creencias de los fieles asi como la larga perduracién de una costumbre, a veces por mera
imitacion de lo ya grabado.

Fig. 12. Iglesia de San Miguel Arcangel, en Neila de San Miguel.

Al margen de otros elementos que también formarian parte del paisaje sagrado, fuentes (fuente de la
Antina en Villar de Corneja o fuente de San Miguel en Navatalgordo) o cuevas (cueva de El Risco en
Amavida'? o cueva de la Mora en El Mirén), unas ya han sido mencionadas en lineas anteriores —Canto de
la Mora (Navalosa), Canto del Perdén (Villaviciosa) y Canto de Fuentes Claras (Avila)—; otras resultan ya
conocidas en repertorios de rocas “pasivas” —Yermas en San Juan de la Nava (Serna, 2009: 217-220) y la
pareidélica en el cementerio de Avila (Serna, 2009: 156-159)—, y aun otros pefiascos donde se abigarran
cruces, acaso como marcas de ocupacion o refugio: Los Descansaderos, en Navatalgordo, donde se
insculpen mas de 30 cruces distribuidas por diferentes pafios de un pequefio berrocal; y el pafo frontal de
un abrigo en Gallegos de Sobrino, con cruces alineadas de incisién superficial.

12 <https://acpelrisco.es.tl/Monasterio-de-Nuestra-Se%F1lora-del-Risco.htm>.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 259


https://acpelrisco.es.tl/Monasterio-de-Nuestra-Se%F1ora-del-Risco.htm

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Sin embargo, interesan mas otras que, por su ubicacion en caminos, su morfologia o sus dimensiones,
parecen responder a antiguos cantos susceptibles del ritual de “tirar la piedra”, aunque no conserven
ningun guijarro arriba: el Canto Quebrantaollas en San Juan del Olmo es un bolo con 15 cruces inscritas,
simples (ninguna sobre monticulo, el Gdlgota); el Berroco de las Cruces en Cabezas del Villar es un bolo,
hito en el paisaje, donde se han inciso un nimero inusual de cruces —mas de 40, con y sin Monte—,
tiene un pequeno pilancon en la cabecera que pudo acoger las piedras que se le arrojaran; a 3 metros
al mediodia, emerge otra pefia en la que también se han insculpido unas 20 cruces, algunas de factura
reciente; y el Canto de los Casarejos en Narrillos de San Leonardo (espectacular bolo coronado por una
cruz de granito, timbrada en bajorrelieve con una cruz potenzada).

Fig. 13. El Berroco de las Cruces, en Cabezas del Villar.

Mencién especial merece la Pefia de Fuente de Santa Lucia (Mufiogalindo), entre encinas y berrocales
y en un contexto calcolitico —Pefia del Aguila (Lopez Plaza, 1976: 287-292)—, es un manantial que
fluye por una ranura, con forma de vulva, abierta en la base de una gran masa granitica con el frente
vertical y orientado al saliente; a unos 200 metros al sur hay otra pena, orientada a mediodia, cuyo
lomo septentrional esta repleto de cruces latinas sobre el Gdlgota, mas de 50, en incisiones que llegan
a superponerse; el cuadrante inferior carece de cruciformes; pero contiene un elemento que, a falta de
estudios en detalle, puede responder a un tectiforme que dibuja un cruciforme enmarcado en una forma
rectangular inconclusa con las aristas redondeadas, asimilable a uno de los grabados localizados dentro
del yacimiento de Pefia del Aguila (Lopez Plaza, 1983: 203-208).

260 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 14. Pefia de Fuente Lucia, en Mufiogalindo.

Pefas sonoras

En este trabajo Unicamente incluimos una referencia preliminar de estas peculiares pefias que merecen
un tratamiento pormenorizado aun por hacer.

Destacan las conocidas como campanas o campanarios, con cinco ejemplos, por el momento: El Canto de
la Campana (Cabezas del Villar) es un pilancén invertido, de mas de 1 metro de profundidad, en el que una
persona puede quedar dentro de pie con una perturbadora sensacidon de aislamiento en una escafandra.
La Campana (Valdecasa) es una estrecha galeria vertical entre rocas donde una piedra tirada arrojada
por la boca superior va golpeando las paredes hasta el suelo produciendo un “repique de campanas”. Las
Campanitas de Aguilén (Navalosa) y los dos Campanarios de (Becedillas) estan en sugerentes y estrechas
galerias que, formando parte de grandes berrocales, ofrecen un panel vertical con grupos de cazoletas
semiesféricas (unos 12 centimetros de didmetro por de 4 a 8 de profundidad), producto del constante
golpeteo con percutores liticos alli preparados para los sucesivos tafiedores.

Se trata, geoldgicamente, de litdfonos: de percusidon seca en la galeria de Navalosa, para acompafiar una
letrilla popular, de tonada infantil, que debe cantarse en su interior;!? y de sonido metalico los de Becedillas

13 “Las Campanitas de Aguilén, // quien las toca, suyas son. // Si las toca el sacristan, // suyas seran; // si las toco
yo, // mias son”.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 261



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

!_,
%0
E
E

%,

T LR

Fig. 15. Las Campanitas de Aguildn, en Navalosa.

—muy similares a los de los fonolitos volcanicos— quiza debido a una geoda abierta en alguna veta interna
de cuarzo. Son sonidos que los vecinos relacionan con algin sistema de comunicacién entre pastores.

Se han documentado lit6fonos naturales por buena parte del planeta, sobre todo en territorio volcanico.
En América Central y del Sur, conocidos como campanas y dotados de un caracter sagrado para las
comunidades prehispanicas —por ejemplo, las desaparecidas campanas del Morro de Eten, en el norte de
Peru (Pena, 2014)—. En Espafia, se acreditan fonolitos en Canarias, principalmente en Tenerife (Garcia

Miranda, 2011), donde, a veces asociados a insculturas, tendrian un caracter ritual para las comunidades
guanches.

El caso abulense se presenta como un sorprendente tema abierto, cuya investigacién continuara porque
no ha hecho sino empezar.

262 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Anexo: Otras peiias de la provincia de Avila

Nombre Localidad Tipo Entorno Tradiciones / leyendas
Iglesia de Nuestra Navalsauz, San Martin Espadafna
Sefiora del Rosario del Pimpollar sobre roca

Iglesia de San
Miguel Arcangel

Neila de San Miguel

El Campanario

Pefa de la Mora

Villaviciosa
(Solosancho)

Navatalgordo

“de Moros”

De una ermita
desaparecida

“La Encantada” en la noche
de San Juan.

Pefia de la Mora

Burgohondo

Pefa de la Mora

Hoyos del Espino

Pefna de la Mora

La Hija de Dios

Piedra de los Moros

Gallegos de Altamiros

Canto de la Mora

San Juan del Olmo

Canto de la Mora

Cabezas del Villar

[destruido por obras]

La Bigornia

Becedillas

Oscilante

con cruces
inscritas

Lancha del Moro Piedralaves = =

La Guija de la Mora Tolbafios = =

Cancho del Moro Gilbuena = Guarda en su interior un tesoro
escondido por /os moros.

Canto de la Mora Navalosa = Al lado, pefia Aplicando la oreja, se puede

oir el lamento de la mora
encantada dentro, que solo
sale en la noche de San Juan.

Solo bravuconadas
de los quintos.

Silla de la Reina Navaluenga Trono

Silla de la Reina La Colilla =

Silla de la Reina Mingorria =

Silla de la Reina Santa Maria =
del Berrocal

Sillita de la Reina

Cabezas del Villar

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 263




SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Nombre Localidad Tipo Entorno Tradiciones / leyendas
Sillén de la Reina Piedralaves =
Silla del Cura Navalacruz = Escondido Triple asiento: dos laterales
porexplanacién | para monaguillos y uno
para mirador central mas alto para el cura

(preferido por los nifios).

Silla de los Medinilla = Triple asiento.
Reyes Moros

[Trono de Ulaca] Villaviciosa = En el castro Triple asiento.

Trono de Rengallego Casasola = ¢De “rey gallego”?: abunda el
toponimo geografico
en la repoblacion.

Trono de la Virgen Solana de Avila = En la batalla del Escobar

la Virgen, a su pesar, maldijo
el lugar: por eso no hay alli
pradera, solo escobas.

La Pisa de la Cabra Amavida, El Risco Huella Monasterio
mitica abandonado

La Pisa de la Mula Avila, San Vicente = En el suelo Marcé el lugar de
de la basilica, enterramiento de San Pedro
sobre la del Barco de Avila.
cortada de la
Soterrana

La Pisada del Toro Barraco =

La Pisa del Moro Casasola =

Pisada de la Vaca Horcajada =

La Pisa de Sanson Losar del Barco =

Pata de Buey

La Pisada de la Santa | Medinilla = Paraje de
Santa Lucia

Huella de la Vaca Mufiana =
Huella del Hombre

La Herradura del Mufiogalindo =
caballo de Santiago

La Pisada del caballo Navalmoral de la Sierra =
de Santiago

264 ' Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Nombre

Localidad

Entorno

Tradiciones / leyendas

La Huella
del Nifio Jesus

Navatalgordo

[Eliminadaalrehaceruncamino].

El Ojo de Gato Oco = [Destruida por obras

El Ojo de Dios en el camino].

La Pisada Piedrahita, = Asociada auna Vid supra: la ronchadera

del NifioJesUs La Casa de las Fieras ronchadera la trazé la caida del ovillo dela
Virgen que hilaba en la cima.

La pisada del Moro Santiago del Collado =

La pisada del caballo | Solana de Avila = Paraje Las

de Santiago Chorreras

[En realidad, cazoleta en pizarra
(Serna, 2009: 148 y 149]).

La pisada del caballo | Solana de Rioalmar =

del Cid / de Babieca

La Pisada del Diablo Vadillo de la Sierra =
La Pisada

del Nifio Jesus

Referencias bibliograficas

ALMAGRO-GORBEA, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Avila): un rito celta del Mas All&”. Ilu:
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

ALmaGrO-GoRrBeA, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de adivinacion de la Hispania
Celtica”. Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

ALmaGrO-GoRrBeA, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificacién y de metodologia de estudio”. En
M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del Coloquio
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

ALmaGrO-GORBEA, M. (2018). “Pefias sacras en la provincia de Toledo”. Toletum, 62, pp. 239-269.

ALMAGRO-GORBEA, M., y J. R. ALvarez-Sinchis (1993). “La ‘sauna’ de Ulaca: saunas y bafios iniciaticos en el
mundo céltico”. Cuadernos de Arqueologia de la Universidad de Navarra, 1, pp. 177-232.

ALMAGRO-GORBEA, M., v J. Torres (2015). “Pedras de namorados no concelho do Sabugal”. Sabucale, 7, pp. 17-32.

ALMAGRO-GORBEA, M., y J. CaBALLERO ARRIBAS (€. p.). “Las pefias resbaladeras de Avila: contribucién al estudio
de las pefias sacras en la peninsula ibérica”. En VIII Jornadas de Arqueologia en el Valle del Duero. Del
Paleolitico a la Edad Media (Avila, noviembre de 2018).

ALMAGRO-GORBEA, M., J. J. BARRIGA BrAvo, A. M.@ MarTIN Bravo, E. PeriaNEs VALLE Y N. Diez GonzALez, N. (2017).
“El ‘paisaje sacro’ de Garrovillas de Alconétar (Caceres)”. Revista de Estudios Extremefios, 73 (1), 91-134.

Awvarez Martin, N. (2019). Alicia en el Pais de la Alegria. Coleccion Alquisa de Narrativa, 36. Ocafia.

PENAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES ‘ 265



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Caere AcuiLd, J. (1930). Excavaciones de Las Cogotas (Cardefiosa, Avila), 1: El Castro. Memorias de la Junta
Superior de Excavaciones y Antigledades, 110. Madrid.

CarpPINTERO GARCEA, P. (2002). Ermita de Nuestra Sefora de la Virgen de las Fuentes (siglo xvii, su siglo de
oro). Avila.

CorrEIA SANTOS, M.2@ ], (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leida en la
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

CorrEIA SanTos, M. J. (2017). “¢éSillas de reyes o tronos de dioses? Cuestiones metodoldgicas en torno a
los santuarios rupestres”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias
sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016,
pp. 113-150. Huesca.

FaBIAN Garcia, J. F. (2006). El 1v y 11 milenio a. C. en el valle Amblés (Avila). Arqueologia en Castilla y Leén,
5. Valladolid.

FaBiAN Garcia, J. F. (2010). “Altares rupestres, pefas sacras y rocas con cazoletas. Ocho nuevos casos abulenses
y uno salmantino para la estadistica, el debate y la reflexion”. Madrider Mitteilungen, 51, pp. 222-267.

FErRrANDIZ MARTIN, F., J. L. MarTinez CaBANAS, J. PINEDO REYES Y M.2 R. Soea DE LA FuenTe (1990). “La calzada del
Puerto del Pico: problematica de su trazado en la provincia de Avila”. En Simposio sobre La red viaria en
la Hispania romana, pp. 183-198. Zaragoza.

Garcia MiranDA, F. 1. (2011). Los litéfonos de Tenerife. Santa Cruz de Tenerife.
Gomez-Moreno, M. (1903 [1983]). Catdlogo monumental de la provincia de Avila. Avila.

GoMEz-MoRreno, M. (1904). “Sobre arqueologia primitiva en la regién del Duero”. Boletin de la Real Academia
de la Historia, 45, pp. 147-160.

GuerrA Dock, E., P. J. Cruz SANcHEz, J. F. FABIAN GARcCiA, P. ZAPATERO MAGDALENO Y S. Lorez PLaza (2012). “Una
referencia en el paisaje. Canchales graniticos y procesos de neolitizacion en el valle Amblés (Avila)”.
Rubricatum. Revista del Museu de Gava, 5, pp. 507-515.

Kiemm, A. (1932 [1962]). “La cultura popular de la provincia de Avila (Espafia)”. Anales del Instituto de
Lingdistica, 8, pp. 3-323.

Lorez PLaza, S (1976). “Informe sobre la excavacion en la Pefia del Aguila, Mufiogalindo (Avila)”. Noticiario
Arqueoldgico Hispanico. Prehistoria, 5, pp. 287-292.

Lopez PLaza, S. (1983). “Grabados rupestres esquematicos en Mufiogalindo (Avila)”. Zephyrus, xxxvi, pp. 203-208.

MarTin Viso, I. (2012). “Paisajes sagrados, paisajes eclesiasticos: de la necrdpolis a la parroquia en el
centro de la peninsula ibérica”. Reti Medievali Rivista, 13 (2), pp. 1-43. <http://rivista.retimedievali.it>.

Pefia NuRez, B. C. (2014). Fonolitos. Las piedras campanas de Eten: rituales, milagros y codicia. Valladolid.

RobriGUEz ALMEIDA, E. (1981). Avila romana (notas para la arqueologia, la topografia y la epigrafia romana
de la ciudad y su territorio). Avila.

RobpriGuez PLasencia, J. L. (2013). “El santuario de la Virgen de Navelonga, de Cilleros, ¢un lugar magico?”.
Alcantara, 78, pp. 83-96.

SernA MarTINEZ, M. (2009). Rastro sagrado: de la Prehistoria a la Edad Media, las huellas del culto abulense. Avila.

266 . Jests Caballero Arribas y Maria Mariné Isidro


https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf
http://rivista.retimedievali.it

ENAS SACRAS EN CIUDAD REAL:
DE LOS MONTES DE TOLEDO A SIERRA MORENA

Martin Almagro-Gorbea®
Pedro R. Moya-Maleno**

Lorena Marin Munoz***

Primera aproximacion al fendmeno de las pefias sacras en los territorios situados entre los Montes de Toledo y
Sierra Morena, que corresponden en su mayoria a la provincia de Ciudad Real, en Castilla - La Mancha. Es una
sistematizacién inicial que se debe ampliar en cada monumento y con un muestreo mas profundo de la Submeseta
Sur. Confirma creencias y ritos semejantes a los hallados en otras zonas adyacentes de la Peninsula, como los
de otras regiones de Europa central y atlantica. Las caracteristicas fisicas y la funcionalidad de los altares, las
pefias propiciatorias y las piedras resbaladeras evidencian la importancia y el trasfondo de estos ritos y su
trascendencia en los paisajes miticos “sobrenaturales” de las comunidades prerromanas de las que proceden,
ya que reflejan tradiciones “de larga duracién” que se remontan, cuanto menos, a la prehistoria reciente.

Pefias sacras. Sacra saxa. Etnoarqueologia. Procesos de larga duracién. Prehistoria. Provincia de Ciudad Real.

First approach to the phenomenon of sacred rocks in the territory located between the Montes de Toledo
and Sierra Morena, Spain, which nowadays would roughly correspond to the province of Ciudad Real, in
Castilla - La Mancha. It is an initial systematization that should be extended in the future to every monument
and with a deeper sampling in the Southern Plateau. It confirms the presence in this area of beliefs and rites
similar to those of adjacent areas of the Iberian Peninsula and in Central and Atlantic Europe. The physical
characteristics and the functionality of the altars, propitiatory rocks and slippery stones show the importance
and the meaning of these rites and their relevance in the mythical “*magical” landscapes of the pre-Roman
communities of Iberia, since they reflect “long lived” traditions that go back, at least, to the Prehistory.

Sacred rocks. Sacra saxa. Ethnoarchaeology. “Long lived” traditions. Prehistory. Ciudad Real province.

*  Académico anticuario. Real Academia de la Historia. anticuario@rah.es <https://orcid.org//0000-0003-0065-5878>

**  Colaborador honpriﬁco del Departamento de Prehistoria, Historia Antigua y Arqueologia de la Universidad Com-
plutense de Madrid (Area de Arqueologia). Centro de Estudios del Campo de Montiel. <https://orcid.org/0000-0001-
9417-0796>. preyesmo@ucm.es

*** Arquedloga. lorenama8879@gmail.com

[inorce q 2067


mailto:anticuario%40rah.es?subject=
https://orcid.org//0000-0003-0065-5878
https://orcid.org/0000-0001-9417-0796
https://orcid.org/0000-0001-9417-0796
mailto:preyesmo%40ucm.es?subject=
mailto:lorenama8879%40gmail.com?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La provincia de Ciudad Real ocupa el extremo sureste de las areas graniticas caracteristicas de las regiones
occidentales de la peninsula ibérica, formadas por granitos y rocas igneas afines y por rocas metamorficas,
como pizarras y similares. Esta geologia ha conformado la personalidad de un paisaje que queda delimitado
entre las llanuras sedimentarias del Tajo y del Guadalquivir por los Montes de Toledo al norte y por Sierra
Morena al sur, mientras que hacia el oeste se prolongan por tierras extremenas y por el este se abre hacia
las llanuras manchegas hasta las elevaciones subbéticas de la sierra de Alcaraz, en el sureste.

Este territorio de paisaje tan caracteristico constituye la continuidad y, en la practica, el extremo de
las regiones siliceas occidentales en las que se han conservado tradiciones rituales vinculadas a pefias
sacras. Estas pefas sacras son pefias o rocas del paisaje asociadas a ritos y mitos ancestrales de origen
prerromano que se han conservado en el folklore, mas o menos cristinizados, gracias a procesos de
larga duracién (Moya-Maleno, 2020). Son pefias que se pueden considerar sagradas porque pertenecen
al ambito sacro, que les otorga caracter “sobrenatural” y connotaciones “magicas”, reflejadas en los
ritos y mitos asociados, dificiles de entender desde nuestra forma racional de ver el mundo. Su origen
parece proceder de ancestrales tradiciones animistas que remontan hasta la prehistoria y que, gracias a
la simplicidad de los ritos, han perdurado cristianizados hasta la actualidad como “supersticiones”, en el
sentido real de la palabra, pues han sobrevivido como Unico testimonio de la religion popular prerromana,
que no se puede llegar a conocer de otro modo y que hay que documentar y estudiar con toda urgencia
antes de que estos verdaderos monumentos desaparezcan para siempre debido a los cambios sociales
y mentales ocurridos a partir de la segunda mitad del siglo xx, al despoblarse el campo y perder sus
habitantes su cultura ancestral, en las que se habian conservado durante siglos tradiciones de origen
prehistdérico en un impresionante proceso de “larga duracion”.

La llegada del cristianismo supuso la eliminacién de las creencias y ritos anteriores, considerados
“supersticiones” paganas, propias de los pagani o gentes del campo. Por ello fueron condenadas por los
predicadores y en los concilios, como los de Arlés (452), Tours (567), Nantes (658), que condenaron el culto
a las fuentes, arboles y a las piedras y el de Nantes prescribié a los obispos de manera explicita demoler
las piedras que eran objeto de tales cultos (Labbé, 1671-1672, 1x, canon xx, col. 470; Reinach, 1893: 333).
Lo mismo hicieron los concilios 1v (633), xi1 (681) y xvi (693) de Toledo, que reiteran las condenas a los
veneradores lapidum (Tejada y Ramiro [ed.], 1850: 479 y 566; Menéndez Pelayo, 1990: 426), aunque
también en algunas ocasiones se preferia cristianizar con cruces estos monumentos paganos, como
recomendod Teodosio II (Cod. Theod. x, 23) (Reinach, 1893: 335). El resultado ha sido la destruccion de
muchas de estas pefias sacras y la desaparicion de sus ritos y mitos, solo excepcionalmente conservados
como leyendas casi hasta la actualidad por su profundo arraigo popular.

Estos estudios los iniciaron los anticuarios romanticos del siglo xix, que consideraban las pefias sacras
como monumentos celtas (Cambry, 1805; Caumont, 1830), como las que recogi6 en Francia el etndlogo

268 . Martin Almagro-Gorbea et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Paul Sébillot (1908) y el arquedlogo Salomon Reinach (1893), estudios también desarrollados en Espafia
(Assas, 1857) y en Portugal (Vasconcelos, 1882: 89 ss.; Sarmento 1884: 161-189; Braga, 1885), tradicion
continuada hasta mediados del siglo xx en Galicia (Taboada, 1965 y 1982). Sin embargo, estas pefias
sacras planteaban el problema de su datacién, para poder precisar su origen y de este modo llegar a
interpretarlas histéricamente, lo que solo se ha logrado a partir del siglo xx1 (Almagro-Gorbea y Jiménez
Avila, 2000). Este avance ha suscitado un creciente interés hacia estos monumentos, con publicaciones
cada vez mas numerosas (Almagro-Gorbea, 2006 y 2015; Fabian, 2010: 222-267; Correia Santos, 2015...)
y diversos equipos estudian estos monumentos en Portugal, Galicia, la zona de Salamanca-Zamora,
Extremadura, Avila, Burgos y Aragdn movidos por la necesidad de documentar estas tradiciones antes de
que desaparezcan. Gracias a este proceso se ha pasado de conocer apenas 130 pefias sacras en toda la
peninsula ibérica en el afio 2000 a tener inventariadas mas de 1200 en la actualidad, a lo que se afiade
la celebracidn en estos ultimos afios de dos coloquios especializados, el Iy el II Coloquio Internacional
sobre Sacra Saxa (Almagro-Gorbea y Gari, eds. / coords., 2017 y 2021; Moya-Maleno, 2016). Si a estos
hechos se afiade la publicacion en fechas recientes del primer estudio sobre las pefias sacras en la
provincia de Toledo y los notables avances en el inventario de las de Extremadura, donde los hallazgos
son mas abundantes, se comprende el especial interés que tienen las pefias sacras de la provincia de
Ciudad Real, analizadas en este capitulo con una visién amplia del territorio natural, que abarca desde los

Montes de Toledo hasta Sierra Morena.

En consecuencia, en estos Ultimos afios se ha hecho un gran esfuerzo para estudiar estos monumentos y
comprender su caracter “sobrenatural” y el caracter “magico” que tendria el paisaje en el imaginario y en
la vision de la naturaleza y del mundo de los pueblos prerromanos (Almagro-Gorbea et alii, 2017).

El avance del estudio de las pefas sacras en la peninsula ibérica ha facilitado que cada dia se conozca
mejor su tipologia (Almagro-Gorbea, 2017), pues existen y ofrecen formas y funciones diferentes, que se
reflejan en los distintos ritos y mitos asociados (Moya-Maleno, 2017). Esta experiencia permite comprobar
que las pefas sacras de Ciudad Real ofrecen una tipologia caracteristica de las pefas sacras de las
regiones occidentales graniticas de la peninsula ibérica (Almagro-Gorbea, 2017, 16-24). En la actualidad,
se han documentado una treintena de pefias sacras en este amplio territorio (fig. 1), de las que unas 12 se
localizan desde los Montes de Toledo hasta Consuegra, 16 en la provincia de Ciudad Real y tan solo 2 en
la Sierra Morena andaluza, area en la que sin duda son necesarias prospecciones mas intensas. En este
conjunto, cabe sefialar 4 altares rupestres, 3 pefias propiciatorias, 20 pefias resbaladeras, que también
en esta zona son las mas abundantes, y 3 pefas oscilantes, aunque todavia no se han localizado otros
tipos de pefias, como sanadoras, sonoras y con huellas miticas, y son raras las que ofrecen signos de
cristianizacion.

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 269



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 1. Dispersion de las pefas sa-
cras entre los Montes de Toledo y
Sierra Morena (a, altar rupestre; b,
pefia oscilante; ¢, pefia propiciato-
ria; d, pefia resbaladera; e, pefia
resbaladera sin rito): 1, Aldeanueva
de Barbarroya, Canto del Perdon;
2, Hontanar, ¢altar? de Malamone-
da; 3, Navahermosa, altar del Can-
to de la Escalera; 4, San Pablo de
los Montes, Escurriscidera; 5, Las
Ventas con Pefia Aguilera, Pefia de
los Novios; 6, Menasalbas, pefia
resbaladera; 7, Cuerva, pefia res-
baladera; 8, Mazarambroz, Pefia
de la Escurrifiadera; 9, Orgaz,
N Pena del Craneo, Pefa del Huevo y

~ Piedra Rastraculos; 10, Consuegra,
piedra resbaladera; 11, Porzuna, piedra resbaladera; 11a, Fontanarejo, piedra resbaladera; 12, Arroba de
los Montes, piedra oscilante; 13, Agudo, Faraera de San Blas (x 2), Piedra de los Enamorados y Pefién de
San Gregorio; 14, Puertollano, Los Escurrideros; 15, Argamasilla de Calatrava, Pefia Escurriza; 16, Moral
de Calatrava, Piedra de Arrastraculos y Piedra de la Raja; 17, Alcubillas, Piedra Arrastraculos; 18, Albala-
dejo, pefias resbaladeras (x 3); 19, Fuencaliente, Las Lastras; 20, Montoro, Cérdoba, altar de Sibulco; 21,
Anddjar, Jaén, santuario de la Virgen de la Cabeza: piedra balanceante.

oex«4 )
o000 oo

Peinas sacras de los Montes de Toledo

En la zona septentrional de los Montes de Toledo se han identificado una decena de pefas sacras, entre
las que destacan varios altares rupestres, pero la mayor parte de las pefias conocidas son resbaladeras
(Almagro-Gorbea, 2018). Entre los altares rupestres destaca por su interés el Canto de la Escalera,
situado en entre Navahermosa y Menasalbas (fig. 1.3), junto al Arroyo de la Jimena que baja de los Montes
de Toledo hacia el Tajo (Almagro-Gorbea, 2018: 243 ss., fig. 1). Es una pefia de unos 3 metros de norte
a sur por 3,5 metros de este a oeste y 3 metros de altura, practicamente horizontal y lisa en su cumbre
en cuyo extremo occidental hay una pileta poco profunda que pudo servir como /oculus. Es de interés

270 ' Martin Almagro-Gorbea et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

que para ascender a la cima ofrece siete entalladuras a modo de escalones tallados sin usar instrumentos
metalicos y dirigidos hacia el norte, dispuestos de forma alterna para facilitar la subida, pero es necesario
empezar por el pie izquierdo para no tener que cambiar de pie en el cuarto escaldén, como ocurre en el
altar de Lacara, cerca de Mérida (Almagro-Gorbea y Jiménez Avila, 2000: 425), y en el Canto del Mortero,
en Bonilla de la Sierra (Avila) (Fabian, 2010). Estos “escalones” tallados sin metal permiten considerar
que es un altar rupestre de tipo Lacara, a pesar de que su orientacién hacia el norte no parece habitual.

Més dudoso es otro posible altar situado en Malamoneda (fig. 1.2), un lugar retirado y rico en agua de los
Montes de Toledo, situado a 6,5 kildmetros al occidente del pueblo de Hontanar (Almagro-Gorbea, 2018:
246 ss., fig. 2). Esta situado en medio de una explanada, a unos 100 metros al noreste de unas conocidas
inscripciones rupestres romanas y a unos 250 metros al oeste del castillo de Malamoneda. Se trata de
un gran berrocal de granito de unos 12 metros de este a oeste, por unos 9 metros de norte a sury 2,5
metros de altura por el norte y 4 metros por el sur, al estar en pendiente. En su cara norte ofrece una
ligera rampa de la que arrancan hasta cuatro oquedades a modo de escalones que parecen talladas para
ascender a la cumbre, en la que no se observa ninguna pileta de interés, lo que hace que no sea segura
la interpretacion funcional de esta posible pefia sacra.

Otro posible altar rupestre puede ser la Pefia del Craneo de Cantos Blancos (Almagro-Gorbea, 2018: 248,
fig. 3; Gomez Fernandez-Cabrera, 2020), situada en el camino de Orgaz a Casalgordo (fig. 1.9), desde
el que es visible. Constituye una de las pareidolias mas llamativas de la peninsula ibérica, pues es una
pefia granitica cuyas formas redondeadas y erosiones evocan una calavera (fig. 2). Esta pefia, que se
halla aislada, mide unos 3 metros de norte a sur por apenas 2,5 metros de este a oeste y 2,5 metros
de altura. Su parte superior, ligeramente abombada, no ofrece ninguna oquedad, aunque como /oculi
pudieran haber servido dos oquedades naturales intercomunicadas situadas casi en la cumbre de la parte
frontal. Ademas, ofrece en la parte frontal saliente del craneo, que corresponderia a los maxilares, tres
entalladuras en forma de escalones, que, junto a otras dos oquedades naturales, facilitan la subida a la
parte superior.

Junto a estos altares rupestres, en esta zona se localizan por lo menos tres pefas sacras de funcién
propiciatoria y de adivinacion, caracterizadas por el rito de arrojar un canto o piedra a su cumbre. La
mas occidental es el Canto del Perddn (fig. 3), en Aldeanueva de Barbarroya, en la comarca de La Jara
toledana! (fig. 1.1). Se trata de una gran pefia de granito situada junto al “camino de la Dehesa Boyal”,
a unos 3 kildmetros al suroeste del pueblo (Almagro-Gorbea, 2018: 250 ss., fig. 4). El Canto del Perddn
tiene una hendidura natural transversal con numerosos cantos arrojados, de los que algunos aparecen

1 <http://lamejortierradecastilla.com/nuestros-pueblos-aldeanueva-de-barbarroya/#more-3090> (consultado: 22/4/2021).

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 271


http://lamejortierradecastilla.com/nuestros-pueblos-aldeanueva-de-barbarroya/#more-3090

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 2. Pefia del Craneo, en Orgaz (Toledo).

Fig. 3. Canto del Perddn, en Aldeanueva de Barbarroya (Toledo).

272 . Martin Almagro-Gorbea et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

caidos por el suelo, pues segun tradicion popular, si arrojas una piedra y formulas un deseo, este se
cumplird y se perdonaran tus pecados, lo que evidencia su caracter magico. Ademas, su superficie ofrece
grabados rupestres antropomorfos, probablemente de la Edad del Bronce, sin excluir que sean marcas
de limites ganaderos, como pudieran indicar una cruz patada y una fecha del siglo xvi o xvi (Lancharro,
2010: 278).

Otro caso bien constatado en la Pefia de los Novios, en Las Ventas con Peia Aguilera? (fig. 1.5), en el
camino que conduce a la ermita de Nuestra Sefiora del Aguila, cuya romeria se celebra del 24 al 27 de
septiembre (Almagro-Gorbea, 2018: 252 ss., fig. 5). Sus caracteristicas parecen propias de un santuario
prerromano asociado a una fuente en un monte sacro, como evidencia su impresionante paisaje de
berrocales de granito y su situacién a 873 msnm como punto de control de un amplio territorio que se
extiende hacia el norte, a lo que se anade la tradicién de que la Virgen del Aguila se aparecio a un pastor
llevada por un aguila en su pico, lo que parece reflejar un mito de origen prerromano. La pefia sacra se
sitla en el inicio del camino al santuario a unos a 700 metros del mismo y actualmente queda dentro del
patio delantero de la casa n.° 20 de la calle de la Virgen. La Pefia de los Novios es un berrocal de granito
que mide unos 3 metros de alto por 2,80 metros de norte a sur con un pequefio mogote en su parte
alta, alterada al colocar una antena de televisor que ha hecho desaparecer las piedras que existian en
su cumbre, segun decian los vecinos. El rito conservado consistia en tirar una piedra a su cumbre para
conseguir novio si esta permanecia sin caer, pero podia entranar males si, al arrojarla, se hacia caer
alguna de las que ya alli estaban,? rito que se ha perdido al desaparecer la costumbre de ir a la fuente, por
lo que ya solo lo recuerdan hombres y mujeres de mas de setenta afios.

Las pefias sacras conocidas como pefas resbaladeras se concentran en la zona granitica de los Montes
de Toledo que se extiende entre San Pablo de los Montes y Navahermosa, aunque otra se localiza en
Consuegra y son las mas frecuentes en la provincia de Ciudad Real (Almagro-Gorbea, 2018: 256-261).
Estas pefias resbaladeras estan bien documentadas por todas las areas graniticas del occidente de la
peninsula ibérica, pues solo en Extremadura se sabe de mds de 60 (Almagro-Gorbea et alii, 2020). Su
origen debe considerarse relacionado con ritos de fecundidad, pero la mayoria de las conocidas en la
actualidad se utilizaban para jugar chicos y chicas, por lo que su caracter sacro solo debe admitirse
cuando existen indicios suficientes.

2 Agradezco a la doctora Maria Mariné, directora del Museo de Avila, la noticia sobre esta pefia y a don Alfonso
Utrillo Romero, de 77 afios de edad, vecino toda su vida de Las Ventas con Pefia Aguilera, por su amabilidad en
acompafarnos hasta esta pefia (29/12/2015) y explicarnos las interesantes tradiciones que recordaba sobre la misma.

3 Agradezco este interesante detalle a la doctora Maria Mariné.

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 273



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Este tipo de pefias aparecen en Menasalbas, donde se conocen dos* (fig. 1.6). Menasalbas-1 mide unos
3 metros de recorrido y tiene unos 40 grados de pendiente y esta situada en la calle Cuerva o carretera
de circunvalacion n.° 78, con su parte superior actualmente ya tapada por el muro medianil de la finca
situada al sur. La de Menasalbas-2 esta situada al fondo de la finca de la calle Cuerva, 76, y ofrece un
recorrido de unos 4 metros con unos 30 grados de pendiente. Otra pefia resbaladera habia en Cuerva
(fig. 1.7): pero fue destruida a fines del siglo xx, hace unos veinticinco afos, segun las noticias recibidas.
Estaba situada en las afueras de la parte Norte del pueblo y la usaban solo los chicos y las chicas. El
mismo uso tenia hace unos treinta afios la Pefia de la Escurrinadera de Mazarambroz (fig. 4), situada en
un prado a la salida de la poblacion hacia Cuerva y Navahermosa por la carretera CM-432, a unos 30
metros al sur de la misma (fig. 1.8). En la actualidad se halla destruida en su parte central. Mas interés
ofrece la Piedra Arrastraculos o Esbaraira, de San Pablo de los Montes (fig. 1.4), situada en las afueras,
al occidente del pueblo, al otro lado del arroyo del Molino, junto al camino que se dirige a Las Navillas.
Esta Piedra Arrastraculos aprovecha la parte inferior de una gran lancha de granito de 40 metros de este
a oeste con unos 20 metros de ancho y su resbaladero tiene unos 30 grados de inclinacion y un recorrido

Fig. 4. Pefia de la Escurrifiadera, en Mazarambroz (Toledo).

4  Agradecemos a don Felipe Ramirez habernos permitido el acceso a la pefia situada en su propiedad y las
indicaciones que nos dio sobre su uso para jugar los chavales del pueblo, hace unos setenta anos (8/2/2017).

274 ' Martin Almagro-Gorbea et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de 4 a 5 metros, claramente marcado por el fuerte pulimento que ofrece la superficie (fig. 5). También
se conoce como Escurriscidera, que significa ‘resbaladera o piedra resbaladiza’ en mozarabe, de la que
existen referencias en San Pablo de los Montes (Sanchez Miguel, 2002: 45), que evidencian su antigliedad
milenaria, que apunta a su caracter ritual. Otra Piedra Rastraculos se ha dado a conocer en Orgaz (Gémez
Fernandez-Cabrera, 2020). Esta situada junto al camino de Ajofrin y era usada como un tobogan por
chicos y chicas, que jugaban deslizandose por su pendiente, como evidencia la huella muy pulimentada
producida a lo largo de los siglos, aunque no conserva noticias de ritos de fecundidad. Mas al suroeste,
otra interesante piedra resbaladera se halla en la falda este del castillo de Consuegra (fig. 1.10), en una
posicién que domina hacia el este todo el entorno. La pefia es una cuarcita rosada de mas de 5 metros
con una estrecha y profunda acanaladura, orientada de oeste a este y con una marcada concavidad en su
arranque en la parte superior (fig. 6).

Fig. 5. Piedra Arrastraculos, Esbaraira o Escurriscidera de San Pablo de los Montes (Toledo).

Ademas de altares y pefias de funcion propiciatoria y de fecundidad también debieron existir pefas
oscilantes o caballeras, que se caracterizan porque se puede hacerlas bascular sin gran esfuerzo, como la
Pefia del Huevo, la Pefia Levadura y la Pefia que se anda, situada en el término de Orgaz® (fig. 1.9). Estas

5 <http://www.villadeorgaz.es/orgaz-patrimonio-restos-megaliticos-penas.htm> (consultado: 11/2/2017).

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 275


http://www.villadeorgaz.es/orgaz-patrimonio-restos-megaliticos-penas.htm

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

pefas ya fueron relacionadas con los celtas en el siglo xix, como sefialaba en 1866 Eduardo Mariategui
en su Descripcién de la Provincia de Toledo (Mariategui, 1866: xm1 y 67): “a media legua de la villa [...]
hay una piedra de mas de tres metros de didmetro, colocada en equilibrio de tal modo, que al menor
impulso se mueve, pero nunca cae; pertenece por consiguiente a la clase de los monumentos llamados
célticos, que se conocen con el nombre de piedras locas”, y también Juan de Moraleda a inicios del
siglo xx consideraba celtas estas piedras: “Autores respetables presumen existiéo durante el apogeo de
los celtiberos, fundandose tal vez en la conservacidon en sus cercanias de dos monumentos de aquella
edad [...] comprendido entre las denominadas piedras locas y que con exactitud marcadisima llama el
vecindario la Pefa del Huevo, que tiene la particularidad notable de cabecear, sin perder el equilibrio”,
piedra situada “[...] entre el Camino de la misma Dehesa y el de Toledo” (Moraleda y Esteban en Goémez
Fernandez-Cabrera [ed.], 2005). Sin embargo, la ausencia de tradiciones rituales o de leyendas miticas
que ilustren su caracter sacro, impide saber si realmente fueron pefas sacras, por lo solo se deben
aceptar con muchas reservas, ya que pudieran ser meros fendmenos geoldgicos debidos a la erosion, en
consecuencia, sin significado magico.

Fig. 6. Pefia resbaladera junto al castillo de Consuegra, en Toledo.

276 ' Martin Almagro-Gorbea et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Peiias sacras de la provincia de Ciudad Real

Las pefias sacras conocidas de la provincia de Ciudad Real son todavia escasas, seguramente por falta de
suficiente prospeccion, pues es un territorio de gran interés por su situacion. La mas septentrional se localiza
en la sierra de Porzuna, situada sobre la localidad de este nombre (fig. 1.11). Es una piedra resbaladera
situada a 27 metros al noroeste de la ermita de la Cruz de Mayo, a 810 msnm, emplazamiento que domina
el extenso valle en el que se halla Porzuna, la Canada Real Toledana que discurre a 3 kildmetros al noreste y
el cauce del rio Bullaque al este. Se trata de una lancha inclinada de cuarcita rosacea, de 6 metros de norte
a sur, 2,5 metros de alto y 5 metros de este a oeste, con una inclinacion de 30-40 grados, que siguen el alto
desnivel de la ladera (fig. 7). Ofrece bien marcado el canal de deslizamiento, de 3,5 metros de longitud y
30 centimetros de ancho, orientado de sur a norte y con un pequefio asiento al inicio y una poceta formada
por los pies al caer. La resbaladera se usa en la fiesta del 3 de mayo, cuando se sube a la ermita contigua vy,
segun tradicion, se tiraba uno tres veces y se pedian un deseo, sin tematica especifica.t

Fig. 7. Piedra resbaladera de la ermita de la Cruz de Mayo, en Porzuna (Ciudad Real).

6  Agradecemos a don Angel Luis Rojas esta informacion.

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 277



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Al este de Porzuna, en Arroba de los Montes (fig. 1.12), a 18 kildmetros al noreste de Puebla de Don
Fadrique, se ha sefialado una piedra oscilante o caballera (Garcia, 2011; Galan, 2013). Es de forma
ovalada de 2 metros de longitud y 1 metro de anchura, situada en equilibrio perfecto sobre un conjunto
de pefias cuarciticas. Aunque no se han recogido mitos ni ritos relacionada con ella, se ha senalado que,
en el solsticio de invierno, queda alineada con la sierra del Hontanar, situada unos 100 kilémetros al
norte, cerca de Navahermosa (Toledo). Mas al oeste, en Fontenarejos, también se han recogido noticias
de resbaladeras usadas como juego infantil (Almagro-Gorbea, en visita al lugar el 29/2/2020).

Una de las pefias mas interesantes de Ciudad Real es la (Res)Faraera (fig. 8).” Situada delante de la ermita
de San Blas en Agudo (fig. 1.13), en la sierra de Altambu o cerro de San Blas o de San Miguel, es un
emplazamiento a 815 msnm con excepcionales vistas de todo el entorno hasta muy largas distancias que
albergd abrigos con pinturas rupestres (Marchante, 2016), un estratégico asentamiento islamico medieval
e importantes leyendas para comprender el lugar de forma holistica.® El dia 3 de febrero, que coincide
con la festividad celta de Imbolc, se celebra la romeria en honor al santo y es costumbre resbalarse por
la Faraera, una roca cuarcitica en rampa de 10 x 6 metros y con una superficie muy lisa. Se utiliza como
tobogan para los jovenes aunque también viene siendo tradicion tirarse por ella para pedir dadivas a
san Blas,® lo cual deja a la luz dos rampas paralelas de color mas rosaceo —por la friccion— de unos 50
centimetros de ancho, si bien no forman canales rehundidos como tal. La orientacion de las rampas es
noreste-suroeste, con una pendiente de entre 30 y 35 grados.

El cerro de San Blas de Agudo ofrece otros dos interesantes testimonios de posibles piedras sacras.
Uno es una segunda piedra resbaladera, situada a unos 120 metros a la espalda de la ermita. Se trata
de una gran lancha cuarcitica descarnada de unos 260 m?, que también ha servido de diversion a los
mas jovenes, pero parece ser una segunda opcidn frente a la anteriormente mencionada, por su escasa
pendiente y pequefa rampa (2-3 metros), como lo atestigua la inexistencia de un canal de bajada y el
poco pulimento de la superficie. No obstante, al estar mas alejada de la zona visible desde la capilla, si era
zona para el galanteo y para intimar las parejas de jovenes.

7  Agradecemos la rica informacion sobre la ermita, la historia del cerro y de sus penas sacras a don Emilio Julian,
presidente de la Hermandad de San Blas, y a la arquedloga dofa Isabel Cabrera.

8 Segun nuestros informantes, una leyenda sitla en el cerro una gallina de los huevos de oro, a la que iban a
buscar la gente de la localidad. Se trata de un mitema, probablemente de origen celta, bien conocido en la literatura
oral; cf. Moya-Maleno (2012: 357 ss., passim).

9 <https://www.facebook.com/San-Blas-Agudo-106684347552314/> (consultado: 22/4/2021). El culto a san Blas
en Agudo tiene notable importancia como evidencian los exvotos depositados en la capilla. No obstante, la ermita
estuvo previamente dedicada también a san Miguel, cuya festividad corresponde al final de la cosecha, cuando el
28 de septiembre se renueva el ciclo agricola y los contratos de pastos: <http://www.agudo.es/quevisitar/3.php>
(consultado: 22/4/2021).

278 . Martin Almagro-Gorbea et alii


https://www.facebook.com/San-Blas-Agudo-106684347552314/
http://www.agudo.es/quevisitar/3.php

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 8. La Faraera de la ermita de San Blas, en Agudo (Ciudad Real).

También en este lugar se debe tener en cuenta la llamada Piedra de los Enamorados, situada en la ladera
este cerca de la cima. La tradicién dictaba que las mujeres le lanzaban o daban besos para encontrar
pareja, pero, por desgracia, casi nada queda de ella, pues al hallarse en el tramo final del camino de
ascenso a la ermita fue reventada en una ampliacién de la senda original.

En la pendiente septentrional del cerro de San Blas, pero mas préxima y al sur del casco urbano de Agudo,
también nos han referido la tradicion de llevar una piedra al pefdn de San Gregorio para tener hijos. Se
trata de un berrocal cuarcitico sobreelevado del nivel de la superficie de forma abrupta, que se situaba en
la cuerda de la sierra de los Poyales, a unos 749 msnm, que se dirige hacia la cima de San Gregorio, de
841 msnm. El pefidon domina y controla el importante camino de la Garganta y del puerto de los Barreros
y el arroyo de Valciego, que dan paso al area extremefia de Baterno y La Serena.

Los Escurrideros de Puertollano (fig. 1.14) es una pefa resbaladera situada en el cerro de Santa Ana
(Gémez y Delgado, 2019; De San Andrés y Monescillo, 2014), a 852 msnm, a unos 2,8 kildmetros al
suroeste en linea recta de otra piedra escurriza situada en Argamasilla de Calatrava. Es una lancha
cuarcitica inclinada de unos 11 metros de largo, 4 metros de alto y 5 de anchura (fig. 9), que constituye

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 279



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

uno de los numerosos afloramientos rocosos que siguen la pendiente del terreno, casi sin resaltar, aunque
con su superficie mas lisa que otros roquedos contiguos y orientada en sentido norte a sur. Se halla
situada en el cerro de Santa Ana, dominado por una torre de telégrafos del siglo xix, pues es el espoldn
occidental de la sierra de Calatrava y el limite norte del valle de Alcudia a cuyo pie queda Puertollano. En
consecuencia, es un lugar estratégico que domina las llanuras circundantes y las rutas de comunicacion,
en un paisaje hoy alterado por explotaciones mineras. La pefa se usa actualmente como tobogan para
divertirse, pero la antigua ermita estaba situada junto a la cueva u oquedad en la que habia aparecido
la santa y junto a un enebro milagroso que daba aceite para nutrir la ldmpara de la ermita dia y noche.
También en el entorno se localiza la leyenda de una encantada. A la ermita y laderas del cerro se acude
al menos desde el siglo xvi, para la festividad de San Ildefonso (el 23 de enero, hoy Dia del Chorizo), el
Domingo de Ramos, el Domingo de Cuasimodo (primer domingo después de Pascua de Resurreccion, hoy
Dia del Hornazo), el dia de Santiago el Mayor (25 de julio), la fiesta de Santa Ana (26 de julio) y el dia
de Santa Lucia (13 de diciembre), aunque han seguido acudiendo las pandillas de jovenes y es un lugar
donde se han establecido muchos noviazgos (Egido, 2020; Gémez y Delgado, 2019). Agradecemos a la
Asociacion Portus Planus de Puertollano el darnos a conocer este lugar.

Fig. 9. Escurridero de Santa Ana, en Puertollano (Ciudad Real).

La Pefa Escurriza, de Argamasilla de Calatrava (fig. 1.15), se encuentra en la finca de Sierra Alta, a 749
msnm, junto al “camino de la Pefia Escurridiza” que parte del casco urbano hacia el Suroeste. Es una

280 ' Martin Almagro-Gorbea et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

lancha cuarcitica inclinada de unos 3,30 x 2,70 metros y de paredes verticales, escindida de otra pefia
mas grande y rugosa situada sobre ella (fig. 10). La resbaladera no ofrece canal de arrastre, sino una
superficie ligeramente concava y resbaladiza. La Sierra Alta forma parte de un macizo cuarcitico de la
sierra de Calatrava, cuyo contexto arqueoldgico es mal conocido, pero al pie de esta pefia resbaladera se
han hallado ceramicas a mano, como hemos constatado personalmente!® y, a escasos metros de la piedra,
nace un manantial. Se conservaba la tradicién ritual de que el dia del Angel, que se celebraba el 1 de marzo,
los vecinos acudian a la Pefia Escurriza para “espantar al diablo” y propiciar una buena cosecha, aunque
también en la pefia se celebraban los eventos importantes para la comunidad. A la fiesta acudian jovenes y
mayores que disfrutaban de un dia de campo y durante ella se deslizaban por la pefia, tradicién perdida en la
actualidad por haber quedado dentro del vallado de la finca,'! aunque todavia se recuerda entre los vecinos.

Ya en el limite suroccidental de la provincia de Ciudad Real, en el limite con Cérdoba, se sitlan Las
Lastras, en el paraje de Las Chorreras, a unos 642 msnm y a unos 4 kildmetros de Fuencaliente (fig. 1.19).
Es un gran conjunto de losas cuarciticas inclinadas hacia la orilla del rio Cereceda, que corre a sus pies

Fig. 10. Pefla Escurriza de Argamasilla de Calatrava (Ciudad Real).

10 Agradecemos al propietario de la finca el habernos facilitado el acceso a la misma para su documentacion
fotografica.

11 Comunicacién personal de Consuelo Aparicio, José Manuel Pérez Trujillo, Charo Molina y Angelines Alarcén Garcia,
y miembros del Centro de Mayores de Argamasilla de Calatrava y Ayuntamiento de Argamasilla de Calatrava, ed. 2013.

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 281



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

(fig. 11) y que atraviesa la Sierra Madrona. Esta pefia, situada en el corazén de Sierra Morena y cerca de
los famosos abrigos con pinturas rupestres de La Batenera y Pefia Escrita, presenta una zona pulida por
usarse como rampa para deslizarse hasta el agua a modo de tobogan, con una inclinacién de unos 20
grados, aungque no se conservan noticias de ritos o mitos relacionados.*?

Fig. 11. Posible pefia resbaladera de Las Lastras, en Fuencaliente (Ciudad Real).

En el centro de provincia, en Moral de Calatrava, se localizan otras dos pefias resbaladeras: la Piedra de
Arrastraculos y la Piedra de la Raja (fig. 1.16).*3 Dichas lanchas, distantes una de la otra unos 350 metros,
estan situadas al norte del casco urbano en el paraje de Hoya Blanca, esto es, en la vertiente meridional
de las formaciones cuarciticas de la sierra del Moral, en las que existen asentamientos de la Edad del
Bronce. La Piedra de Arrastraculos es cuadrangular y tiene unos 2 x 2 metros y 1 metro de alto, con una
escasa pendiente de 10-15 grados. Esta aislada de otros conjuntos rocosos del este de la cresta contigua
y presenta laterales verticales excepto la cara de la rampa. No tiene canal para resbalarse, aunque esta
pulida por el rozamiento, que se orienta en direccion norte-sur. A la Piedra de la Raja, situada en la cara

12 Agradecemos a don Miguel Angel Duque esta informacién personal (10/2/2020).

13 Agradecemos la informacion al respecto de estas piedras los moralefios don Alfonso Delgado Torres (22/2/2020)
y don José Javier Pifia Abellan (27/1/2020), este Gltimo también arquedlogo.

282 . Martin Almagro-Gorbea et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

norte de la cresta a 770 msnm, se llega prosiguiendo el “camino del Tesorillo”. Es de mayores dimensiones
que la anterior y tiene una gran fractura, de la que recibe su nombre. Ninguna de estas pefias conserva
ritos ni tradiciones especificas mas alla de la de servir como divertimento para deslizarse, especialmente
los nifios, los viernes de Candelaria. Dicho viernes, anterior a San Blas, se sigue subiendo a esta parte de
la sierra y la gente se come un hornazo y se divierte deslizdndose en un dia de campo.

En la parte oriental de la provincia, la Piedra Arrastraculos de Alcubillas (fig. 1.17) se encuentra en la
falda norte del cerro de la Cruz o del Castillo, a 841 msnm, que domina desde el Sureste el pueblo y
sus entornos. La cumbre mas alta es el mencionado cerro, con 899 msnm, una formacion cuarcitica que
destaca en el Campo de Montiel y que domina el valle del rio Jabaldn situado al sur. En el entorno de la
piedra fluye el manantial de Las Fuentecillas. El terreno circundante estad hoy antropizado y ha tenido
siempre presencia humana, con un poblado oretano durante la Edad del Hierro y una atalaya medieval
fortificada encima de la piedra arrastraculos en la clspide del cerro. Esta Piedra Arrastraculos es un
afloramiento cuarcitico que mide 5 metros de largo y 3,5 metros de ancho, con una rampa de descenso
muy pulida de unos 45 centimetros de ancho y con una inclinacion de 20 a 30 grados siguiendo la
pendiente del cerro y orientada de noroeste a sureste (fig. 12). En su lado occidental otras pefias mas
altas delimitan ese flanco, mientras que por el Este queda al nivel del terreno. Una fractura en su parte
superior sirve de asiento para lanzarse y una pequefia poceta al final sirve para recibir los pies. El 25 de
abril se celebraba en este paraje la festividad de San Marcos con una comida campestre de cuadrillas
y familias, se hacia un nudo en las hierbas para “atar las pelotas al diablo” y propiciar las cosechas y
se resbalaba por la Piedra Arrastraculos. También servia para intimar las parejas entre los roquedos de
los cerros. La tradicidn tiende a desplazarse también a la festividad de San Isidro el 15 de mayo (Arcos
Mufioz, 2019; Charytino, 2012).*#

Por ultimo, en el sur de la comarca del Campo de Montiel y ya lindando con la provincia de Jaén, hemos
tenido testimonio oral de la existencia, al menos, de tres pefas resbaladeras en el casco urbano de
Albaladejo (fig. 1.18).!> Una estaba cerca de antiguo colegio, hoy convertido en cuartel; otra estaba en
las eras de la Menga o de la Bruja y otra debajo del castillo islamico y posteriormente de la Orden de
Santiago, que ha dado nombre al callejon de los Escurriceros. Eran protagonistas de juegos infantiles, pero
desaparecieron con el crecimiento urbanistico y de ninguna de ellas existen noticias de ritos asociados.

14 Informacion personal que agradecemos a Rosario Carrillo Megia.

15 Agradecemos estas noticas a don Juan Carlos Gémez Macias, vicepresidente del Centro de Estudios del Campo
de Montiel (15/1/2020).

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 283



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 12. La Piedra Arrastraculos de Alcubillas (Ciudad Real).

Pefas sacras de Sierra Morena

También se han empezado a tener las primeras noticias de la existencia de pefas sacras en la abrupta y
fragosa zona de Sierra Morena, que constituye el limite natural entre la provincia de Ciudad Real y el valle
del Guadalquivir. Algunas pefias resbaladeras ya se conocian como pefas o lanchas refalizas en la zona
sureste de Badajoz, en los términos de Monesterio, Montemolin y Puebla del Maestre (Almagro-Gorbea
et alii, 2020: 238), lo que hace suponer que igualmente se deben extender por el norte de la provincia
de Cordoba, pero a estas se debe afiadir la probable pefia resbaladera conocida como Las Lastras, ya
citada, en Fuencaliente (Ciudad Real) (vid. supra), ademas del altar con escalones de Sibulco, en Montoro
(Cérdoba), y de una pefia bamboleante en el santuario de la Virgen de la Cabeza, en Jaén.

La pefia sacra dada a conocer como “santuario rupestre de Sibulco” (Carbonell, 1926; Delgado, 2014;
Palomo, 2014) se halla en el corazéon de Sierra Morena (fig. 1.20), entre los encinares del valle de Los
Pedroches, en el extremo noroeste del término municipal de Montoro, a unos 22 kildmetros en linea
recta al noroeste de esta poblacién y a 18 al sureste de Villanueva de Cérdoba, ya cerca del limite con la

284 . Martin Almagro-Gorbea et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

provincia de Ciudad Real. El lugar, conocido como castillo de Sibulco, es un cerro granitico situado sobre
el arroyo Sibulco, afluente del arroyo del Valle, tributario a su vez del Arenoso, y este, del Guadalquivir
por su margen derecha, a unos 500 msnm y a 0°49'10"” de longitud norte y 38°11'20"” de latitud oeste.
Su acceso se puede realizar por la carretera N-401 de Montoro a Ciudad Real, pero al llegar a Cardefa se
toma hacia el oeste la carretera A-424 en direccion a Villanueva de Cdordoba hasta llegar al Ventorro de la
Vicenta, donde se debe coger el camino de la Loma de la Higuera o el camino llamado del Bautista, hacia
la finca Las Pitillas.

La pefia se localiza en el interior del castillo de Sibulco, fortaleza ibérica de muros ciclépeos con cuatro
recintos cuadrangulares paralelos, caracteristica del area jienense hacia los siglos v-i1 a. C. (Fortea y
Bernier, 1970), pero el topdnimo Sibulco, relacionado con el de Obulco y derivados (Villar, 2000: 137 ss.),
parece originario del mundo tartesio al menos desde la Edad del Bronce. El yacimiento fue explorado en
el primer cuarto del siglo xx (Carbonell, 1926). En el interior de su recinto central, situado en la cumbre
del cerro de granito, hay un gran canchal fruto de la erosién en el que se han tallados tres peldafos
orientados al este (fig. 13), donde se abren varias cazoletas u oquedades bastante erosionadas, pero que
se han considerado de factura humana. Los escalones, tallados con instrumentos de hierro, permiten
clasificar esta pefa como un altar de tipo Ulaca. Ademas, frente al altar, a un par de metros, sobre otro
risco similar, hay unas oquedades bastante erosionadas de clara factura humana y también hay que
sefialar la existencia de una fuente con agua todo el afio a 200 metros al noreste de la pefia sacra.

Fig. 13. Altar con escalones de Sibulco, en Montoro (Cérdoba).

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 285



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Muy interesante es también la piedra balanceante que existia en el santuario de la Virgen de la Cabeza
(Galan, 2013), ya en la provincia de Jaén (fig. 1.21). Esta pefia balanceante fue conocida durante
generaciones por los peregrinos que acudian al santuario, que la tocaban y movian, ademas de subirse
sobre ella. Estaba situada sobre otra piedra que le servia de base, sobre la que mantenia un equilibrio tal
que si se empujaba suavemente con un dedo empezaba a balancear, pero si se intentaba mover con mas
fuerza, se mantenia inmovil. La pefia ha desaparecido, probablemente en los duros combates durante
la Guerra Civil que destruyeron el santuario en 1936, pero se conservan testimonios de personas de
aquellos afios y una interesante descripcion del cronista Manuel de Salcedo Olid, en 1677.

Manuel Salcedo Olid, en su Panegirico historial de la Virgen de la Cabeza de Sierra Morena, cuenta que era
una atraccion muy admirada por los antiguos romeros la famosa piedra balanceante, situada préxima a la
puerta de la sacristia al sureste del santuario, probablemente sobre las cuarcitas rosaceas que todavia se
ven a unas decenas de metros de la Hospederia. Todos los romeros, en particular los primerizos, tenian
costumbre de tocar la piedra dandole un leve empujoncito, pues se movia:

Todos [los romeros] procuraban desembarazarse un rato para ir a ver una novedad de mucha
admiracién, que es un desproporcionado pefasco, el cual esta cerca de la puerta de la sacristia,
sentado sobre otro con tan imperceptible asiento y tanta igualdad de peso, que (es de extraordinaria
grandeza) tocandose con un dedo solo, tiembla y se mueve dando golpes y vaivenes, aunque en él
estén subidos muchos hombres y en aplicdndose mas fuerza se para y se resiste inmovil, y lo tiene
la gente por cosa rara, que no se contenta con verlo y menearlo, sino que con puiales y piedras
cortan pedazos para llevar por testigo de haber visto un prodigio tan grande de naturaleza.

Salcedo considerd que formaba parte de los “rituales iniciaticos” del neéfito romero que por vez primera
llegaba al santuario de la Virgen de la Cabeza a venerar a la Reina de Sierra Morena; al referirse a ella, la
compara con otra pefia similar citada por Plinio (NH 2,211):

siendo Plinio tan excelente y curioso investigador de cosas maravillosas, no hallé en todo el mundo
sino otro pefiasco semejante al nuestro, en el movimiento, del cual hace mencion entre otras
cosas que parecen increibles, diciendo: Que junto a Harpasa, lugar de Italia, cerca de Asis, hay un
horrendo cuerpo de pefia que se mueve con un dedo y si se le aplica todo el cuerpo se resiste.'®

16 La ubicacién de Harpassos en Italia es un error, pues es una ciudad de Caria, Anatolia.

286 . Martin Almagro-Gorbea et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Conclusiones

Las pefias sacras documentadas en la extensa zona de unos 30 000 km? que se extiende entre los Montes
de Toledo al norte y Sierra Morena al sur, territorio cuya mayor parte corresponden a la actual provincia de
Ciudad Real, es una zona de rocas metamorficas, con granitos y cuarcitas caracteristicos de las regiones
occidentales de la peninsula ibérica, cuyo relieve diferencial da personalidad a su paisaje. En consecuencia,
estas tierras son una continuidad de las regiones siliceas occidentales y de sus tradiciones rituales vinculadas
a pefias sacras, aunque resultan mal conocidas desde el punto de vista arqueoldgico y etnografico.

El breve analisis de las pefias sacras aqui realizado debe considerarse una vision preliminar para completar
la vision general sobre estos monumentos en la peninsula ibérica. En esta vision, cabe sefialar dos hechos
relacionados: uno es el escaso numero de hallazgos, que apenas superan la veintena, lo que contrasta
con la extension del territorio. Otro, sin duda relacionado con el anterior, es que los tipos de pefas sacras
identificados por ahora resultan escasos, lo que probablemente refleja una falta de suficiente informacion
y de publicaciones.

Seguramente por esta razdn la tipologia que ofrecen estos monumentos en esa extensa zona es bastante
mas pobre que en Extremadura (Almagro-Gorbea et alii, 2020), de la que debe considerarse una extension,
hecho que muy probablemente refleja esa senalada falta de conocimiento y, quizas también la pérdida de
los ritos y mitos correspondientes, lo que una vez mas plantea la urgencia de localizar estos monumentos
y recoger las leyendas y ritos asociados cuanto antes. Un ejemplo de este hecho es la reciente publicaciéon
de las pefias sacras de Orgaz en Toledo, que da una buena idea de la cantidad de nuevos datos que
prospecciones adecuadas pueden aportar (Gédmez Fernandez-Cabrera, 2020) o el fructifero trabajo de
campo realizado en la poblacién de Agudo.

Como se ha indicado al inicio, se conocen en este amplio territorio mas de veinte pefias sacras, entre
las que destacan cuatro altares rupestres, tres en Toledo y uno en la Sierra Morena cordobesa, dos
pefias propiciatorias en Toledo y otra en Ciudad Real y mas de veinte pefias resbaladeras distribuidas por
Toledo y Ciudad Real, alguna de ellas dobles y otras cuyo caracter ritual es discutible, pero por ahora se
desconocen en la zona central de Sierra Morena, aunque si estan bien atestiguadas en su zona occidental,
ya en la provincia de Badajoz, en los términos de Monesterio y Llerena (Almagro-Gorbea et alii, 2020).
También hay que destacar tres pefias oscilantes, una segura aunque desaparecida, en el santuario de
la Virgen de la Cabeza, en Sierra Morena, otra en Orgaz (Toledo), incierta a pesar de su valoracion
desde el siglo x1x, y otra posible en Ciudad Real. Sin embargo, de momento se desconocen en este vasto
territorio otros tipos de penas sacras caracteristicos de las areas siliceas, como pefias de tipo numinico,
pefas sanadoras, con perforaciones o con cubetas para el agua, pefias fecundantes, pefias falicas, pefias
astrondmicas, pefias sonoras, pefas limitrofes y tronos rupestres, etc., y apenas hay pefias con huellas
miticas, lo mismo que escasean las pefnas cristianizadas con cruces grabadas.

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 287



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Entre los altares rupestres hay que sefialar en la provincia de Toledo el Canto de la Escalera, situado junto
al arroyo de la Jimena entre Navahermosa y Menasalbas (fig. 1.3) y que debe considerarse de tipo Lacara
a juzgar por las entalladuras que ofrecen para ascender a la cumbre, pues los de Malamoneda y Orgaz son
dudosos, a pesar de ser este Ultimo una pareidolia digna de ser destacada. Otro ejemplo muy destacado
es el altar de Sibulco, situado en la acrdpolis de un poblado ibérico fortificado y que tiene auténticos
escalones de tipo Ulaca, un tipo por ahora ausente en tierras toledanas y de Ciudad Real, a pesar de
que estos altares, tanto de tipo Lacara como de tipo Ulaca, estédn bien documentados en tierras de Avila
(Fabian, 2010) y de Extremadura (Almagro-Gorbea y Jiménez Avila, 2000; Esteban Ortega et alii, 2013 y
2014; Correia Santos, 2015: 175 ss.; Almagro-Gorbea et alii, 2020: 37 ss.; etc.).

Las pefas sacras propiciatorias y de adivinacién solo se han constatado en Toledo, representadas por dos
ejemplares que conservaban hasta hace poco su rito caracteristico, en la actualidad ya perdido. Es un
tipo de pefia sacra bien conocido que se extiende por las tierras graniticas del occidente, desde Galicia a
Extremadura y Avila, pero que llega hasta Huesca y se relacionan con las areas atlénticas, ya que ofrecen
paralelos préoximos en Irlanda (Almagro-Gorbea, 2015). Estas pefias sacras no destacan en el paisaje,
aunque suelen ser visibles, generalmente por estar junto a un camino relacionado con un santuario o
lugar de romerias, como en Las Ventas con Pefa Aguilera.

Como en la zona de Zamora-Salamanca, Extremadura, Avila y otras dreas de la peninsula ibérica, destacan
por su numero las pefias resbaladeras. Resultan ser mas frecuentes en las zonas graniticas de los Montes
de Toledo, pero también se atestiguan en rocas cuarciticas por toda la provincia de Ciudad Real, que
en este aspecto prolonga las conocidas en Badajoz. Estas pefias se caracterizan por la brillante y suave
acanaladura pulimentada por el roce de quienes se han resbalado por ellas a lo largo de siglos a modo
de tobogan. Se extienden en especial por las areas graniticas desde Galicia y Tras-os-Montes a Zamora,
Salamanca, Extremadura y Avila, pero se conocen casos aislados en Huesca, Lérida, Gerona y Castelldn.
En muchos casos, su caracter sacro es discutible, pues se utilizan desde hace varias generaciones como
tobogan para juegos infantiles, aunque hay testimonios de que originariamente estas penas resbaladeras
se asociaban a ritos de fecundidad, como en otras areas de Europa occidental, en especial en las zonas
atlanticas de Francia, donde se extienden hasta los Alpes (Sébillot 1902 y 1908: 98-99; Reber, 1912:
470-478). Este rito de deslizarse las mujeres sobre una piedra sagrada para tener hijos lo documentd
ampliamente en el siglo xix Sébillot (1882) y Mircea Eliade (1990: 273-276) interpreté que “la piedra,
la roca, el monolito, el dolmen, el menhir, etc., «adquieren» caracter sagrado gracias a la impronta de
esa fuerza espiritual [...], puesto que estamos en el area cultural del «antepasado», del muerto «fijado»
en una piedra con el fin de ser utilizado como instrumento de defensa o para incrementar la vida”, lo
que lleva a concluir que la pefia sacra es el numen loci ancestral, de caracter protector y fecundante
(Almagro-Gorbea, 2015: 398).

288 . Martin Almagro-Gorbea et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Como colofén de lo dicho, esta breve aportacion al II Coloquio solo pretende documentar la estratégica
zona que se extiende desde los Montes de Toledo a Sierra Morena, hasta ahora practicamente desconocida,
que amplia las areas mejor documentadas de Extremadura y de Toledo. Una vez mas, hay que insistir en el
interés que ofrecen estos monumentos como testimonio de la concepcién de un paisaje sacro de caracter
“magico” en el hombre prehistdrico, lo que permite al hombre actual, cuya visidon del mundo es racional
y cada vez mas cientifica, comprender las hierofanias de nuestros antepasados, para los que estas penas
eran concebidas como numina llenos de vida y de poder (Allen, 1985: 108; Almagro-Gorbea, 2015: 394
ss.; Almagro-Gorbea et alii, 2020: 222 ss., 225 ss.), lo mismo que los puntos de agua, como rios, lagunas
y fuentes, los arboles y tantos otros elementos que conformaban una naturaleza sobrenatural y *magica”,
de clara tradicion animista, hecho esencial para comprender las culturas prehistéricas y su cosmologia o
vision del mundo desde nuestra mentalidad. Es mas, basta una minima documentacién, como la realizada
para este trabajo, para abrir nuevas vias de analisis en estos campos de estudios, como puede ser la
relacién de las piedras con manantiales, la orientaciéon astronémica de las rampas de deslizamiento, las
tradiciones vinculadas o el calendario festivo al que muchas veces estan asociadas.

En definitiva, el especial interés de estos monumentos exige ampliar los estudios a ellos dedicados
y, ante todo, documentar con urgencia sus ritos y tradiciones vinculados antes de que desaparezcan
definitivamente, pues son auténticos monumentos del pasado del mayor interés histoérico y cultural que
hay que conservar para el futuro como testimonio de los mas antiguos ritos y creencias de Europa, de la
que forman parte esencial de su patrimonio arqueoldgico y espiritual.

Referencias bibliograficas

AvLten, D. (1985). Mircea Eliade y el fendmeno religioso. Madrid.

ALmAGRO-GORBEA, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Avila): un rito celta del Mas All&”. Ilu:
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

ALmaGRO-GORBEA, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de adivinacion de la Hispania Celtica”.
Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

ALmaGRO-GoRBEA, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificacién y metodologia de estudio”. En M.
Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefas sagradas. Actas del Coloquio
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

ALmacro-GoRrBEA, M. (2018). “Pefias sacras en la provincia de Toledo”. Toletum, 62, pp. 239-269.

ALMAGRO-GORBEA, M., v F. J. Jiménez AviLa (2000). “Un altar rupestre en el Prado de Lacara (Mérida). Apuntes
para la creacion de un parque arqueoldgico”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Avila, El megalitismo
en Extremadura (homenaje a Elias Diéguez Luengo). Extremadura Arqueoldgica, 8, pp. 423-442. Mérida.

ALmAGRO-GORBEA, M., v A. Garl (eds.) (2017). Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016. Huesca.

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 289



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

ALmaGRO-GORBEA, M., y A. Gart (coords.) (2021). Sacra saxa II: las piedras sagradas de la peninsula ibérica.
Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. BARRIGA, A. M.@ MarTiN Bravo, E. Perianes y V. Diez GonzALez (2017). “El ‘paisaje sacro’
de Garrovillas de Alconétar (Caceres)”. Revista de Estudios Extremenros, 73 (1), pp. 91-134.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. EsteBan ORTEGA, J. A. Ramos Rusio y O. be San Macario (2020). Berrocales sagrados de
Extremadura: origenes de la religion popular en la Hispania céltica. Badajoz-Caceres.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. EsTean ORrTEGA, J. A. Ramos Rusio y O. e San Macario (2021). “Avance hacia un corpus
de las pefias sacras de Extremadura: la provincia de Caceres”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz
(coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas de la peninsula ibérica. Actas del II Coloquio Internacional
sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019, pp. 293-316. Huesca.

Arcos Muioz, J. V. (2019). Memorias de Alcubillas. Sevilla.

Assas, M. de (1857). “Nociones fisiondomico-historicas de la Arquitectura en Espafa. Monumentos célticos”.
Semanario Pintoresco Espafol, 22.

AvUNTAMIENTO DE ARGAMASILLA DE CALATRAVA (ed.) (2013). Fiestas y celebraciones rabaneras. "Los legados de la
tierra”. Argamasilla de Calatrava (Toledo).

Braca, T. (1885). “Supersticdes populares portuguesas”. O pobo portugues nos seus costumes, crengas e
tradigoes, 1-11. Lisboa.

Camery, J. (1805). Monuments celtiques, ou recherches sur le culte des pierres, précédées d’une Notice sur
les Celtes et sur les Druides, et suivies d’Etymologies celtiques. Paris.

CarBONELL, A. (1926). “El castillo de Sibulco: contribucién al estudio de Sibulco”. Boletin de la Real Academia
de Cérdoba, 15, pp. 469-479.

CaumonT, A., Marquis de (1830). Cours d‘antiquités monumentales. Ere celtique, 1. Caen.

CHarYTINO (2012). “Alcubillas. Paseo virtual”, en <https://youtu.be/vSA62yCHVCs>, 10:50-10:54 (consul-
tado: 17/2/2020).

CorrelA SanTos, M.@ 1. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leida en la
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

DEeLGaDO, P. J. (2014). “Sibulco, un yacimiento arqueoldgico del término municipal de Montoro”. <http://pasion
pormontoro.blogspot.com/2014/12/sibulco-un-yacimiento-arqueologico-del.html> (consultado: 15/1/2020).

Ecipo, E. (2020). “La Chimenea Cuadrd”, La Voz de Puertollano, 26.2.2020 (<https://www.lavozdepuertollano.
es/web/contenido/en-primera-persona-eduardo-egido-sanchez/la-chimenea-cuadra8439.html>; consultado:
26/2/2020).

ELiapg, M. (1990). Tratado de historia de las religiones. Barcelona.

EsTesan ORrTEGA, J., J. A. Ramos Rusio y O. be San Macario Sincrez (2013). “El altar rupestre de La Molineta
(Trujillo) y su entorno arqueoldgico”. Boletin de la Real Academia de Extremadura de las Letras y las Artes,
21, pp. 307-320.

290 . Martin Almagro-Gorbea et alii


https://youtu.be/vSA62yCHVCs
https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf
http://pasionpormontoro.blogspot.com/2014/12/sibulco-un-yacimiento-arqueologico-del.html
http://pasionpormontoro.blogspot.com/2014/12/sibulco-un-yacimiento-arqueologico-del.html
https://www.lavozdepuertollano.es/web/contenido/en-primera-persona-eduardo-egido-sanchez/la-chimenea-cuadra8439.html
https://www.lavozdepuertollano.es/web/contenido/en-primera-persona-eduardo-egido-sanchez/la-chimenea-cuadra8439.html

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

EsTean ORTEGA, J., J. A. Ramos Rusio y O. be San Macario Sanchez (2014). “El complejo arqueolégico de San
Juan el Alto (Santa Cruz de la Sierra, Caceres): santuarios rupestres”. Alcantara, 79, pp. 11-28.

FagiAn, J. F. (2010). <http://foroscastilla.org/foros/index.php?topic=12911.15;wap2> (consultado: 1/2/2017).

FasiAn, J. F. (2010). “Altares rupestres, pefas sacras y rocas con cazoletas. Ocho nuevos casos abulenses
y uno salmantino para la estadistica, el debate y la reflexién”. Madrider Mitteilungen, 51, pp. 222-267.

ForTea, J., y J. Bernier (1970). Recintos y fortificaciones ibéricos en la Bética. Salamanca.

GaLAN, P. (2013). “Una colosal piedra oscilante en el santuario de la Virgen de la Cabeza”, <https://
lahiguerajaen.blogspot.com/2013/01/una-colosal-piedra-oscilante.html> (consultado: 29/1/2020).

GaRrcia, J. V. (2011). “Piedra oscilante o caballera en Arroba de los Montes”, <http://arrobamontes.blogspot.
com/2011/10/piedra-oscilante-o-caballera-en-arroba.html>; consultado: 26/2/2020).

Gomez, M. F., y J. D. Dewcapo (2019). “Un culto maldito: Santa Ana, antigua patrona de Puertollano, su
ermita y el castillo”, en La Comarca de Puertollano: <https://www.lacomarcadepuertollano.com/diario/
noticia/2019_09_08/37> (acceso: 18/2/2020).

GOMEz FERNANDEZ-CABRERA, J. (1919). “Via romana entre Toledo y Ajofrin, Orgaz y Yébenes”. Boletin de la
Real Academia de la Historia, 74 (5), pp. 213-221.

Gomez FErRNANDEZ-CABRERA, J. (2020). “Villa de Orgaz. Piedras con valor arqueoldgico. Pefias sacras”, <http://
www.villadeorgaz.es/orgaz-patrimonio-restos-megaliticos-arqueologicas.html> (consultado: 29/1/2020).

GomEz FERNANDEZ-CABRERA, J. (ed.) (2005). Moraleda y Esteban, J. de, La Villa de Orgaz, Toledo (ms. 1887 de
la Real Academia de la Historia; transcripcion y edicidn electrénica disponible en <www.villadeorgaz.es>).

Laeeg, Ph. (1671-1672). Sacrosancta concilia ad Regiam editionem exacta. Lutetize Parisiorum.

LaNcHARRO, M.@ A, (2010). “Grafias y territorios de la prehistoria reciente en la cuenca interior del Tajo:
Toledo y Madrid”. En Mesa redonda Artes Rupestres da Pré-histéria e da Proto-histéria: paradigmas e
metodologias de registro (Trabalhos de Arqueologia, 54), pp. 273-282. Lisboa.

MaRcHANTE ORTEGA, A. (2016). “Analisis macro- y microespacial del abrigo inédito de Puerto Baterno (Agudo,
Ciudad Real) y su insercidon dentro del arte rupestre esquematico de los montes de Ciudad Real, valle
de Alcudia y Sierra Madrona”. Vinculos de Historia, 5, pp. 161-195. doi: <http://dx.doi.org/10.18239/vdh.
v0i5.011>.

MariATecur, E. de (1866). Crénica de la provincia de Toledo. Crénica general de Espafa 6 sea historia
ilustrada y descriptiva de sus provincias, sus poblaciones mas importantes y posesiones de ultramar.
Madrid.

MenEnDEz PeLAYo, M. (1990). Historia de los heterodoxos espafoles?, 1. Madrid.

Mova-MaLENO, P. R. (2016). “Sacra saxa: creencias y ritos en pefas sagradas. Instituto de Estudios Altoara-
goneses — Gabinete de Antigliedades de |la Real Academia de la Historia. Huesca, 25-27 de noviembre de
2016". Complutum, 27 (2), pp. 436-447. doi: <http://dx.doi.org/10.5209/CMPL.54755>.

Mova-MaLeEno, P. R. (2017). “Majanos y difuntos: tumulos en la Hispania céltica desde una perspectiva de
larga duracién”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefas sagradas.

PENAS SACRAS EN CIUDAD REAL ‘ 291


http://foroscastilla.org/foros/index.php?topic=12911.15;wap2
https://lahiguerajaen.blogspot.com/2013/01/una-colosal-piedra-oscilante.html
https://lahiguerajaen.blogspot.com/2013/01/una-colosal-piedra-oscilante.html
http://arrobamontes.blogspot.com/2011/10/piedra-oscilante-o-caballera-en-arroba.html
http://arrobamontes.blogspot.com/2011/10/piedra-oscilante-o-caballera-en-arroba.html
https://www.lacomarcadepuertollano.com/diario/noticia/2019_09_08/37
https://www.lacomarcadepuertollano.com/diario/noticia/2019_09_08/37
http://www.villadeorgaz.es/orgaz-patrimonio-restos-megaliticos-arqueologicas.html
http://www.villadeorgaz.es/orgaz-patrimonio-restos-megaliticos-arqueologicas.html
www.villadeorgaz.es
http://dx.doi.org/10.18239/vdh.v0i5.011
http://dx.doi.org/10.18239/vdh.v0i5.011
http://dx.doi.org/10.5209/CMPL.54755

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 34-65.
Huesca.

Mova-MaLeno, P. R. (2020). Paleoetnologia de la Hispania Celtica: Etnoarqueologia, Etnohistoria y Folklore.
2 vols. BAR Publishing. Oxford. <https://doi.org/10.30861/9781407316703>.

PaLomo, J. (2014). “El santuario rupestre de Sibulco (célticos por los Pedroches, m)”, <http://sibulquez.
blogspot.com.es/2014/03/el-santuario-rupestre-de-sibulco.html> (consultado: 29/1/2020).

Reser, B. (1912). "Les gravures pédiformes sur les monuments préhistoriques et les pierres a glissades”.
Bulletin de la Société préhistorique frangaise, 9 (7), pp. 470-478 (<https://fr.wikipedia.org/wiki/
Pierre_%C3%A0_glissade>; consultado: 12/2/2017).

REeinAcH, S. (1893). “Les monuments de pierre brute dans le langage et les croyances populaires”. Revue
Archéologique, serie 111, 21, pp. 195-226 y 329-367 (reed. en Cultes, mythes et religions, 11, Paris, 1913,
pp. 364-448).

SaLcepo Oup, M. (1677). Panegirico historial de la Virgen de la Cabeza de Sierra Morena. Madrid.

SaN ANDREs SincHEz, M. F. de, y A. Monescitlo Diaz (2014). “La pefia de la encantada”, en Mitologia y
supersticion en La Mancha, pp. 267-270. Ciudad Real.

SANCHEZ MiGuUEL, J. M. (2002). "Mozarabismos y arabismos en los Montes de Toledo”. Revista de Estudios
Montefios, 100, pp. 41-54.

SarMENTO, F. Martins (1884). “Materides para a arqueologia do concillio de Guimaraes”. Revista Guimaraes,
1 (4), pp. 161-189.

SesiLor, P. (1882). Les Littératures populaires de toutes les nations. Traditions et superstitions de la
Haute-Bretagne. Maisonneuve.

Sesilor, P. (1902). “Le culte des pierres en France”. Revue de I’Ecole d’Anthropologie de Paris, 12,
pp. 205-247.

SesiLLot, P. (1908). Le folklore de France, 1v. Le Préhistorique, 1. Paris.

SesiLLoT, P. (1908). Le paganisme contemporain chez les peuples celto-latins. Paris.
TasoaDA, X. (1965). O culto das pedra no noroeste Peninsular. Verin.

TaBoADA, X. (1982). Ritos y creencias gallegas?. A Coruia.

Tesapa v Ramiro, J. (ed.) (1850). Coleccion de canones y de todos los concilios de la Iglesia de Espafa y de
América. 1. Concilios espafioles. Madrid.

VasconceLos, J. Leite de (1882). Tradicdes populares de Portugal. Oporto.

ViLLARr, F. (2000). Indoeuropeos y no indoeuropeos en la Hispania prerromana. Salamanca.

292 . Martin Almagro-Gorbea et alii


https://doi.org/10.30861/9781407316703
http://sibulquez.blogspot.com.es/2014/03/el-santuario-rupestre-de-sibulco.html
http://sibulquez.blogspot.com.es/2014/03/el-santuario-rupestre-de-sibulco.html
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pierre_%C3%A0_glissade
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pierre_%C3%A0_glissade

VANCE HACIA UN CORPUS DE LAS PENAS SACRAS
DE EXTREMADURA: LA PROVINCIA DE CACERES'

Julio Esteban Ortega”
José Antonio Ramos Rubio**
Oscar de San Macario Sanchez***

Estudio de las pefias sacras de Extremadura, limitado a mostrar tres conjuntos significativos del paisaje
sacro de esta vasta region. El analisis se centra en algunos conjuntos arqueoldgicos con variados tipos
de monumentos rupestres que fueron objeto de culto en la prehistoria de la cuenca media del Tajo. Son
los del conjunto rupestre de El Praillo, Las Calderonas y La Molineta, en Trujillo; el complejo ritual de
San Juan el Alto, el Altar del Risco Chico y La Machorra de la Muerte, en la sierra de Santa Cruz; y los
de Cuatro Hermanas, el santuario de Los Barruecos, el altar rupestre de La Zafrilla y Las Trescientas, en
Malpartida de Caceres. Estos hallazgos evidencian las posibilidades para la investigacion de este tema tan
atractivo; a ellos se afiaden otros inéditos que auguran un futuro prometedor para el estudio de las pefias
sacras de Extremadura, actualmente en fase de realizacion.

Pefias sacras. Sacra saxa. Protohistoria. Provincia de Caceres.

Study of the sacred rocks of Extremadura, limited to showing three significant rock groups in the sacred
landscape of this vast region. The analysis focuses on some archaeological sites that offer various types of
rock monuments worshiped in prehistoric times, situated in the Middle Tagus Basin. These are the rock site
of El Praillo, Las Calderonas and La Molineta, in Trujillo; the ritual site of San Juan el Alto formed by the Altar
del Risco Chico and La Machorra de la Muerte, in the Sierra de Santa Cruz; and the Cuatro Hermanas, the
sanctuary of Los Barruecos, the prehistoric altar of La Zafrilla and Las Trescientas, in Malpartida de Caceres.
These findings and other unpublished show the possibilities for the investigation of this attractive subject
and a promising future for the study of the sacred rocks of Extremadura, currently under development.

Sacred rocks. Sacra saxa. Protohistory. Caceres province.

* Profesor del Departamento de Ciencias de la Antigliedad. Universidad de Extremadura. jeoxst@gmail.com
**  Doctor en Historia por la Universidad de Extremadura. josetruji3@gmail.com

*** Periodista. Archaeology Travel. oshiex@gmail.com

1 Agradecemos a Martin Almagro-Gorbea la coordinacion y las orientaciones sugeridas.

[inorce ¢ 293


mailto:jeoxst%40gmail.com?subject=
mailto:josetruji3%40gmail.com?subject=
mailto:oshiex%40gmail.com?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Desde los tiempos mas remotos de la prehistoria el hombre ha venido rindiendo culto a los dioses,
identificandolos con los fendmenos de la naturaleza y sacralizando los lugares donde estas fuerzas se
manifestaban: los bosques, las montafias, los rios... Muchos de estos cultos y rituales se celebraban
sobre o en torno a pefas, de las que en la actualidad conservamos un nimero importante distribuidas
irregularmente por toda la geografia peninsular.

Los altares rupestres y la amplia tipologia de pefias que se esconden bajo la denominacidon de pefias
sacras han llamado la atencion de los investigadores. Hasta hace pocas fechas un halo de misterio
encubria todo lo relacionado con estos monumentos pétreos. Testigos de ritos y ceremonias ancestrales,
frecuentemente han sido analizados desde una perspectiva “esotérica” por estudiosos con escasa
formacion y normalmente alejados de planteamientos cientificos.

Afortunadamente la moderna investigacion esta dando un impulso considerable a los estudios relacionados
con este mundo de los altares rupestres. Desde hace aproximadamente dos décadas han empezado a
incluirse como verdadera linea de trabajo entre los cada vez mas numerosos equipos de investigadores
interesados en estos temas.2 Con la celebracidén en Huesca del I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa3
en 2016 bajo los auspicios del IEA de la Diputacion Provincial de Huesca y el Gabinete de Antigliedades de
la Real Academia de la Historia, los estudios sobre esta materia han recibido un impulso definitivo.

Desde Extremadura el equipo autor de este trabajo colabora en el proyecto de documentacién, estudio
y valoracién de las pefas sacras de Hispania coordinado desde el Gabinete de Antigliedades de la
Real Academia de la Historia por Martin Almagro-Gorbea. Como resultado de esta colaboracion se han
incrementado considerablemente el nUmero de publicaciones que estan dando a conocer los nuevos
hallazgos en la region extremefia hasta ahora ignotos y se encuentra muy avanzado el catalogo de las
pefas sacras de ambas provincias que se plasmara en la publicacién de una obra de conjunto de todos
estos elementos del paisaje sacro.

No es objeto de este trabajo llevar a cabo un estudio exhaustivo de las pefias sacras de la region; maxime
cuando se refiere a un territorio tan extenso como el extremefio. Nos limitaremos, pues, a destacar algunos
de los monumentos mas significativos del paisaje sacro de esta vasta region. Para ello nos centraremos
en algunos conjuntos arqueoldgicos que cuentan con una variada representacion de monumentos pétreos
que fueron objeto de culto a lo largo de las primeras etapas del poblamiento de la cuenca media del Tajo.

2 El punto de partida de este proceso son los estudios llevados a cabo por Almagro-Gorbea y Jiménez Avila (2000)
sobre el altar rupestre del Prado de Lacara, en Mérida, que avivaron el interés por estos temas, practicamente
olvidados por la arqueologia.

3 Almagro y Gari (2017).

294 . Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Paisajes sacros de la comarca de Trujillo

La estratégica posicion que ocupa el solar de la moderna ciudad de Trujillo —la romana Turgalium*—
en un importante nudo de comunicaciones determind una temprana ocupacion del territorio por parte
de sociedades vinculadas a actividades pecuarias y al control de las vias de transito. Los primeros
asentamientos se remontan al Neolitico y durante las primeras etapas del Bronce el berrocal, ubicado en
el borde oriental de la penillanura trujillano-cacerefa se encuentra salpicado de numerosos asentamientos
humanos. Para estas fechas parece estar ya habitado la mayor parte de los cabezos que se levantan en
las proximidades del casco urbano, que va a permanecer ocupado sin solucién de continuidad a lo largo
de las distintas etapas de su historia.

Esta profusion de habitats ha dejado una impresionante muestra de monumentos rupestres repartidos
por el entorno que nos remiten al mundo de las creencias de sus pobladores.

El conjunto rupestre de El Praillo

Se encuentra en el casco urbano de Trujillo, al norte, en un paraje con abundantes afloraciones graniticas
conocido como E/ Praillo, en un lateral de la avenida de la Coronacion. Consta de un posible altar rupestre,
un trono tallado en la roca y una cueva con diversas muestras de pintura esquematica.

El altar (fig. 1) se ubica sobre una roca aislada en forma redondeada que apenas sobrepasa el metro
de anchura y otro tanto de altura, aunque la acumulacién de sedimentos en el lugar impide apreciar
sus primitivas dimensiones. La roca formaba parte en su momento de un afloramiento granitico que
la disoluciéon del mismo por efecto de la erosion y la accidon antrdpica han ido transformando hasta
individualizar un pequefo bolo unido por la base con el afloramiento original. En la parte superior de la
pefia se ha excavado una cubeta circular de la que parte un canalillo que vierte hacia la base de la misma.
No podemos asegurar la existencia de las correspondientes entalladuras tipicas de estos monumentos,
pues la roca estda muy erosionada por una de sus partes.

A escasos metros del altar la erosidn del granito ha formado una pequefia cueva, cuyas paredes conservan
restos de pinturas rupestres esquematicas® (fig. 2) en avanzado estado de deterioro. Se aprecia una figura
antropomorfa esquematica de color rojo vinoso y al lado otra figura humana con unos trazos discontinuos,
ligeramente arqueados, convexo al exterior, que parecen corresponder a un arco. A la derecha hay unos

4 Redondo (2018: 94 y 128) identifica Turgalium con la vetona Oxtrhaca, a pesar de que Apiano la considera la
ciudad mas importante de los lusitanos a mediados del siglo i1 a. C. Fue destruida en el 152 a. C., tras la incursion del
pretor Marco Atilio Serrano contra los lusitanos (Ap., 58).

5 Rubio, Rubio y Rubio (2006); Gonzalez y De Alvarado (1991: 140).

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 295



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Conjunto rupestre de El Praillo, en Trujillo

Fig. 2. Pinturas rupestres esquematicas en la cueva.

trazos de dificil identificacion. En la parte superior hay un ancoriforme de cabeza ligeramente apuntada y
a media altura se disponen una serie de puntos que parecen sefialara que el individuo cefiia en su cintura
un objeto punzante, quizas un pufial o una espada.

Las pinturas fueron descubiertas en el mes de marzo de 1973 por un grupo de la Organizacion Juvenil
Espafiola, dirigido por don Alfonso Naharro. Informado del hallazgo el doctor Jorda, de la Universidad

296 . Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de Salamanca, visitd la covacha vy, sin darle importancia, dada la escasa espectacularidad del hallazgo,
desistid en sus investigaciones. Seria la doctora Rivero de la Higuera quien al menos se preocupd de
realizar una breve resefa en un articulo de contenido mas amplio.®

Este tipo de pinturas son muy similares a las que encontramos en las estaciones de arte esquematico de
Malpartida de Caceres, Torrejon el Rubio y los conjuntos pictoricos de La Burra y El Joyu en Cafiamero,
que se fechan en el Calcolitico final o en los comienzos de la Edad del Bronce.” Momento en el que quizas
habria que fechar los restos de construcciones junto a los bolos graniticos situados hacia el sur, que muy
bien pudieron pertenecer a la muralla del poblado alli ubicado.

Las Calderonas®

A unos escasos 4 kilémetros al este de la localidad de Trujillo, siguiendo la carretera EX-208 que lleva a
Zorita, se encuentra la finca de Las Calderonas. Esta zona constituye un paraje de gran belleza donde
las afloraciones graniticas emergen con caprichosas formas entre el bosque de encinas. Los manchones
rocosos dominan el entorno y en el extremo nororiental, donde se pierde el granito y da paso a las tierras
de cultivo, se levanta un gran bolo en el centro de un amplio valle con buena visibilidad, pero rodeado de
elevaciones de mayor altura.

El bolo en cuestion, de unos 4 metros de altura y formas redondeadas, presenta una escalera de acceso
por el norte con una serie de peldafios de distinto tamafo tallados en la roca —el primero y el ultimo
con forma rectangular y de mayores dimensiones— (figs. 3 y 4). La parte superior estd muy erosionada
y, aunque se aprecia una pequefia oquedad en el extremo sur, no se ven rastros de las tipicas cubetas
talladas o canalillos que vertieran a la base de la roca. Hacia el oeste y a media altura se ha tallado
una franja rectangular que se interrumpe a la altura de la escalinata mencionada y que contintia con otra
franja mas estrecha, coronada por otra aun mas pequefna. A ambos lados de la gran franja se tallaron en
sentido ascendente dos series de entalles a modo de escalones, perfectamente paralelos y rectangulares
los de la derecha y mas irregulares y oblicuos los de la izquierda, que terminan a la altura del ultimo
peldafio de la escalera de acceso. Desconocemos la funcidn de toda esta laboriosa obra de talla sobre una
superficie tan dura como el granito, pero no parece que fuese la de permitir el acceso a la parte superior
del bolo por la parte oeste. La altura a la que se encuentra el primer peldafio hasta la base del bolo es
lo suficientemente grande como para desistir de tal idea. Se nos antoja como posible que la gran franja
tallada pudiera servir como una especie de soporte sobre el que descansaba una estructura de madera

6 Rivero (1972-1973: 297).
7  De Alvarado y Gonzdlez (1979); Gonzalez y De Alvarado (1991); Sauceda (2001).
8 Ramos Rubio (2010).

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 297



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Las Calderonas

K
>

Figs. 3 y 4. Altar.

Fig. 5. Vista con dron del recinto sagrado.

construida para albergar la comitiva encargada de efectuar los rituales y desde la que el sacerdote o
chaman mostraria las ofrendas al publico congregado en la explanada situada al pie del gran bolo.

La utilizacion del dron nos permitié descubrir una estructura circular en torno al gran bolo formada por la
vegetacion y las rocas préximas, que se puede apreciar nitidamente en la fotografia aérea (fig. 5). Muy
posiblemente se aprovecharon las rocas circundantes para cerrar el perimetro con piedra de acarreo y asi
individualizar el recinto del santuario.

Aunqgue no deja de ser una idea totalmente subjetiva, una vista cenital de la roca nos sugiere la figura de
un enorme idolo con una gran boca que impresionaria a los concurrentes a las ceremonias alli celebradas.

298 ' Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La Molineta®

Se emplaza en una elevacion de similar altura a la ocupada por el solar de la antigua Turgalium, al este
del pequefio valle por donde discurre el camino natural sobre el que se trazo la via romana Ab Emeritam
Caesaragustam. Son dos montes gemelos que han flanqueado esta importante via de comunicacion,
testigos del lento transitar de pueblos que a lo largo de la historia han hollado su senda. La pefia se localiza
en la ladera, a pocos metros de la cima, como una especie de balconada que preside las impresionantes
vistas que desde esta atalaya muestra la ciudad. Es un paraje de gran belleza que se yergue majestuoso
sobre la meseta trujillano-cacerefia, salpicada aqui y alld de grandes bolos de granito que mezclados con
el encinar dibuja el tipico paisaje de la zona.

La pefia sacra es un gran bolo de granito con formas redondeadas de unos 4 metros de altura que en su lado
oriental suaviza su pendiente y sobre el que se han practicado una serie de oquedades a modo de peldafios
de escalera que dan acceso a la cima (fig. 6). Por el lado sur se aprecia una suave rampa que bordea la roca,
donde se han practicado una serie de entalles, como en Las Calderonas, que parecen servir como apoyo de
una estructura —posiblemente de madera— que lleva al inicio de la escalera (fig. 7). Desgraciadamente la
base en que se apoyaban el inicio de la escala se ha desprendido y la rotura interrumpe la continuidad de
la rampa. De cualquier manera el acceso a lo mas alto no se realiza sin dificultad.

La Molineta

Fig. 6. Vista en la que se aprecian Fig. 7. Vista de la rampa con entalles.
los “peldafios de escalera”.

9 Esteban, Ramos y San Macario (2013).

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 299



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Las escaleras daban acceso a la parte superior, que tiene forma amesetada y presenta un suave desnivel
hacia el norte. Arriba se aprecian dos concavidades comunicadas entre si, una de ellas practicamente
desaparecida por la disolucion del granito provocada por el agua de lluvia, que ha excavado canalillos
que vierten al pie del altar. La erosion ha hecho su trabajo, arrasando la superficie del altar y dificultando
enormemente la identificacién de sus elementos.

A pocos metros de nuestra pefia, y en un plano superior en el paisaje, se yergue otro gran bolo de
granito, de caprichosa forma, que parece imitar una esfinge (fig. 8). Se aprecia perfectamente un rostro
desdibujado, pero que aln conserva sus rasgos mas distintivos. La escorrentia de la parte superior del
gran bolo ha marcado un surco en mitad de la cara que rompe su simetria. La boca es una fisura de
forma sinuosa en la parte inferior que remata el 6valo de la barbilla. La nariz forma una protuberancia con
una incision a modo de fosas nasales, de las que solo conserva la izquierda; y los ojos consisten en dos
grandes concavidades a modo de cuencas, la izquierda mas definida, con un circulo central a modo de iris
y un resalte imitando el arco supracilial.

Fig. 8. Esfinge, a pocos metros de La Molineta.

300 ' Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

En lo mas alto de la elevacidn se conservan los restos de una atalaya de época arabe, citada reiteradamente
por las fuentes como un bastién esencial de ocupacién islamica desde donde se divisaba la ciudad de
Taryala (Trujillo), a unos 2 kildmetros al oeste, y la sierra de Santa Cruz, al sur, que fue otro enclave
importante con restos de ocupacién humana desde la prehistoria hasta el siglo xu1. Y encima de los restos
de la atalaya, aprovechando los materiales pétreos de la misma, se construyd en el siglo xvir el molino
para triturar el grano.

La sierra de Santa Cruz (Santa Cruz de la Sierra)?®

La sierra de Santa Cruz es un monte isla de 843 metros de altura que domina el paso de la via que
de norte a sur pone en contacto las feraces vegas de la cuenca media del Guadiana con la meseta
trujillano-cacerefia. Se trata de una ruta natural muy utilizada desde la mas remota antigtiedad por los
distintos pueblos que transitaron estas tierras. Prueba de su situacion estratégica son los numerosos
restos arqueoldgicos que de ellos se conservan datados desde las primeras etapas del metal, Bronce final,
Hierro inicial y pleno, pasando por la etapa romana y llegando hasta el Medievo.!* La montafia parece
haber sido un lugar sagrado desde la mas remota antigliedad, como asi parece confirmarlo la variedad
de pefias rituales dispersas por su escarpada geografia, que le han dado el nombre de “la Montana
Sagrada”.t?

El complejo ritual de San Juan el Alto3

Ascendiendo por la cara norte se llega San Juan el Alto, donde se aprecian restos de murallas y viviendas
correspondientes a diversas etapas histéricas.* El poblado se emplaza en una elevacién residual que se
alza a 453 metros de altitud al suroeste de la poblacién. Su parte superior forma una superficie amesetada
con profundos escarpes en buena parte del perimetro. Desde aqui se domina la llanura trujillana hacia el
norte y la depresién del Guadiana hacia el sur. Es muy posible que estuviera habitado ya en el Calcolitico
y, desde luego, lo estaba en las ultimas etapas del Bronce, fecha a las que hay que retrotraer los enormes
bloques de piedras que se encuentran en la base de la muralla. El poblado pervivié durante el Primer
Hierro a juzgar por los materiales orientalizantes procedentes de un enterramiento encontrado por Mena

10 Sobre la sierra de Santa Cruz véase Melchor Terrén (2001).

11 La sierra de Santa Cruz fue objeto de la atencion de autores como Roso de Luna (1902), Mélida (Casado, 2006:
216); Fita (1902; 1903: 358); Mena (1959); Martin (1998: 39-40).

12 Cillan, Esteban, Ramos y De San Macario (2020).
13 Rubio Andrada, Rubio Mufioz y Rubio Mufioz (2008).
14 Esteban, Ramos y De San Macario (2014).

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 301



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

en 1956 en la cercana huerta de Mariprao.!> Recorriendo el yacimiento se pueden observar restos del
recinto amurallado, altares de sacrificios, grabados rupestres al aire libre, cazoletas, ceramica y algunos
objetos de metal en superficie.

Nada mas acceder al poblado, una vez traspasada la muralla que circunda el perimetro, nos encontramos
con una estructura rectangular de unos 4 metros de larga por 2 de ancha parcialmente excavada en la
roca con una orientacion este-oeste (fig. 9). Presenta dos rebajes rectangulares en su extremo oriental y
una especie de escalinatas en la parte norte. Hacia el saliente la estructura esta soterrada, por lo que no
alcanzamos a descubrir sus medidas exactas.

Desconocemos a ciencia cierta la utilidad de la citada estructura, pero pensamos que pueda tratarse
de un ustrinum, para la incineracion de los cadaveres para su posterior enterramiento en la necrépolis
correspondiente; o incluso un lugar para la realizacién de sacrificios de animales asociados a determinados
rituales.

Relacionado con este posible ustrinum estaria el altar, localizado a unos 7 metros de la plataforma citada.
Tiene forma de mesa con perfiles redondeados, que presenta al oeste una gran cubeta central de forma
circular y dos vaciados rectangulares. En la base del santuario hay una concavidad producida por la erosion
del granito, con una angosta entrada, cuyo interior ha sufrido un importante metamorfismo (figs. 10 y 11).

El sacrificio tendria lugar en la plataforma rectangular contigua, mientras que las entrafas de las victimas
se quemaban en las cubetas citadas y la sangre vertia en otras similares, al tiempo que se rendia culto
a las divinidades del lugar. La coincidencia de la orientacién del altar con la cumbre alta, podria no ser
casual y estar intencionadamente buscada en asociacidn con algin fenémeno celeste de conocimiento ya
en la Edad del Hierro.

El interior del recinto estd salpicado de afloraciones graniticas que han sido talladas, algunas con una
serie de peldafios que muy bien pudieran pertenecer a plataformas de accesos a viviendas (fig. 12), pero
otras aparecen sembradas de cazoletas y cubetas que podrian tener una funcidn ritual. A estas formas
habria que unir extensas lanchas bien trabajadas y amplios “*domos”, donde se retiene el agua de lluvia
generando erosion por disgregacion granular.

En la muralla de poniente, los grandes bolos sirven como apoyo de los bloques de la misma y en su
parte exterior, en la zona que mira al municipio de Santa Cruz de la Sierra, se han tallado escalinatas
y entalladuras que dan a una amplia explanada a modo de plazoleta (fig. 13). El lugar estad plagado de
indicios que sugieren que alli se celebraban ceremonias en torno a las que se reunian las gentes del

15 Mena Ojea (1959); Almagro (1977: 204); Ruiz-Galvez (1992); Martin (1999: 37).

302 . Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Complejo ritual de San Juan el Alto

Fig. 12. Asiento de cabafia con escalinata.

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 303



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 16. Trono extramuros.

304 . Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

poblado. En uno de estos grandes bolos se ha grabado un soliforme con seis puntos o covifias rodeando
uno central (fig. 14). Y en otro bolo a pocos metros de este se distingue otro grabado formado por siete
lineas verticales paralelas (fig. 15).

Aqui, a pocos metros del muro, hay un pequefo bolo de granito que ha sido trabajado en forma de trono
en cuyo asiento se aprecia una especie de pileta circular perfectamente tallada (fig. 16). Desconocemos
su funcionalidad, pero su morfologia se asemeja a los caracteristicos tronos que vemos en La Zafrilla
(Malpartida de Caceres), Las Canchorras (Ahigal) y en otros muchos espacios sacros de la Peninsula.
Sin embargo, hemos de reconocer que la pileta circular se sale de los canones que caracterizan a estos
elementos pétreos.

Altar del Risco Chico

Ascendiendo hacia el pico de San Gregorio se llega a la explanada del Risco Chico, donde encontramos
un interesante altar de sacrificios (fig. 17). Tiene forma trapezoidal, mas ancha en la parte superior y
estrecho en la inferior y orientacion este-oeste. El ara se ubica en la parte superior a la que se accede a
él a través de una escalinata formada por cuatro peldafios irregulares y de dimensiones variables.

Por detras de esta pefa sacra, a escasos 20 metros al oeste, se encuentra la conocida como cueva del
Fraile (fig. 18). En esta misma explanada se localiza el conocido como Cancho de la Misa, una gran lancha
granitica de unos 30 m?, con numerosas cazoletas y un grabado de una cruz sobre calvario.

Altar del Risco Chico

Fig. 17. Altar.

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 305



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Figs. 19, 20 y 21. Grabados del Risco Grande.

306 . Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

En el camino de ascenso que conduce al Risco Grande, en un lateral del sendero, se observa un curioso
grabado de mas de 1 m? (fig. 19), y coronando la cima encontramos numerosas cazoletas y algunos
grabados cruciformes en la base del pefiasco donde se construy¢ el aljibe musulman y se situd la ermita
de San Gregorio. Destaca a poniente un grabado con incisiones en forma de arbol cuyas ramas estan
formadas por cruces entrelazadas que parecen partir de un eje central a modo de tronco, extendiéndose
hacia ambos lados en perfecta simetria (fig. 20); y a su lado y a la misma altura, ya en la vertiente sur, se
aprecian una serie de lineas horizontales paralelas (fig. 21).

La Machorra de la Muerte

En la falda oriental de la montafia, en un paraje apartado cercano a los llanos del ejido junto a la cafiada
que discurre al pie de una pequefia elevacion salpicada de bolos de granitos, existe un misterioso grabado
sobre una pefia cuyo significado no resulta facil desentrafar (fig. 22). Se trata de dos figuras humanas
que parecen corresponder a una mujer tendida boca arriba con las piernas abiertas y flexionadas, en
la que se ha marcado claramente la vagina en forma de oquedad oval. La otra figura es la de un hombre
con el torso en posicion frontal y de perfil el resto del cuerpo, como asi parece indicarlo el contorno
sinuoso de los gluteos claramente marcados. Lleva los brazos en alto flexionados en angulo recto y con
grandes manos en las que se distinguen solamente cuatro dedos en cada una de ellas, frecuentes en las
representaciones rupestres desde el Paleolitico y cuyo significado es controvertido. Un gran falo erecto,
claramente marcado, senala en direccion a la vulva de la mujer yacente y la posicién inclinada de la figura
masculina parece echarse encima sobre la de la mujer.

Fig. 22. La Machorra de la Muerte.

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 307



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La elaboracidn de las figuras no es homogénea, pues hay claras diferencias entre ambas. El contorno del
cuerpo masculino se ha realizado con lineas mas anchas trazadas a base de vaciados a cincel golpeando
con una maza o martillo, mientras que el de la mujer es mas simple y parece estar configurado con
incisiones a buril que la accion del agua se ha encargado de ensanchar, lo que nos lleva a considerar la
posibilidad de que ambas figuras pudieran no ser contemporaneas y fueran grabadas en épocas distintas.

Dispersos por la zona se aprecian restos de construcciones, que tal vez pudieron formar parte de un
antiguo asentamiento. Proxima a las viviendas, y a una decena de metros de la roca con el grabado
anteriormente descrito, hay una roca sobre la que aparece un grupo de 11 cazoletas agrupadas en un
reducido espacio.

Paisajes sacros de la Tierra de Malpartida de Caceres

La localidad de Malpartida de Caceres se localiza a escasos 12 kildmetros de la capital y alberga en su
término municipal un impresionante patrimonio arqueoldgico. Su estratégica posicidon en un cruce de
caminos determind un temprano poblamiento que se extiende desde las comunidades paleoliticas del
Musteriense en el yacimiento de La Vendimia, pasando por el Neolitico de Los Barruecos, donde también
hay evidencias de una continuidad del habitat durante el Calcolitico y la Edad del Bronce, con presencia de
uno de los conjuntos de arte rupestre mas importante de la regién.’ Y en las proximidades de este conjunto
arqueoldgico encontramos los altares rupestres de Cuatro Hermanas, La Zafrilla y Las Trescientas, que
nos permite individualizar un paisaje sacro en la Tierra de Malpartida de Caceres que pasamos a esbozar
en las lineas siguientes.

Cuatro Hermanas'’

El nombre alude a cuatro grandes bolos graniticos ubicados en la salida norte del casco urbano de la
localidad de Malpartida de Caceres (fig. 23). En el mismo poligono industrial, los majestuosos bloques
parecen contener el avance de las modernas construcciones que han ido edificandose al amparo del
acelerado desarrollo econdmico de las ultimas décadas.

El conjunto uniforme destaca de entre un paisaje granitico arrasado sobre el que se elevan estos cuatro
bolos con formas redondeadas y de similares dimensiones y caracteristicas. Los bolos estan alineados en
direccion oeste-este, muy proximos unos de otros. Para la realizacidon de los ceremoniales se eligio de entre
los cuatro el mas cercano al saliente que esta préximo a la carretera nacional 521 en direcciéon a Caceres.

16 De Alvarado y Gonzélez (1979).
17 Ramos, De San Macario y Esteban (2015: 12).

308 . Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

La gran roca ceremonial tiene formas redondeadas y amesetada en la parte superior, donde la disolucion
del granito ha formado oquedades y canalillos que surcan la mencionada meseta. Destaca una gran
banera de origen natural con forma ovalada ubicada en la parte sur, que en algunas zonas parece haber
sido desbastada de forma artificial, tiene una orientaciéon noreste-sureste y presenta un desaglie también
natural que vierte hacia el sur. En la parte norte se observa una segunda concavidad mas pequefia
también de forma ovalada abierta en el mismo sentido que la anterior. Aqui no se aprecian rastros de la
mano del hombre y su estructura ha sido disefiada de forma caprichosa por la escorrentia del agua en lo
alto del enorme bolo de granito que en este caso vierte en direccién norte. Al lado de esta gran marmita
se aprecia una cubeta cuadrada que parece haber sido excavada en tiempos mas recientes.

Las dos oquedades, que discurren en sentido opuesto, estan separadas por una estrecha franja prominente
que delimita las dos vertientes por las que se precipita la escorrentia.

En un principio solamente observamos una Unica escalera, pero en una visita posterior y con una buena
iluminacion solar pudimos apreciar otras tres series de oquedades talladas.

Se accede a lo alto de la gran roca a través de 13 oquedades circulares alineadas talladas en la roca a
modo de peldafios a intervalos de 40 o 50 centimetros de distancia unos de otros. Ademas, se aprecian
dos escaleras, algo mas erosionadas, formadas por entalles similares que ascienden hacia la meseta
superior.

En la cara noreste se aprecian cuatro concavidades casi circulares y profundos surcos verticales y
paralelos que desde la base de la roca llegan hasta media altura.

Cuatro Hermanas, en Malpartida de Caceres

.

Fig. 23. Vista general. Fig. 24. Abrigo.

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 309



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

A pocos metros al este del enorme bolo de granito se destaca una gran pefia caballera con formas redondeadas
bajo la cual se formd un abrigo cuya clpula hasta plagada de bellos taffonis que parecen decorar la boveda
interior (fig. 24). El lugar debié de ser un espacio sacro conocido desde tiempos inmemoriales y para su
cristianizacion se grabo una cruz en un lateral de la roca que esta inmediatamente al lado.

El santuario de Los Barruecos

En el corazén de Los Barruecos, al sur de Las Pefias del Tesoro, se localiza una gran roca a la que se llega
a través de un sinuoso camino flanqueado por grandes bolos de granito (fig. 25). La roca en cuestion no
destaca del conjunto ni por su forma ni por su tamafio, pero su disposiciéon en el lugar y su utilizaciéon
como espacio sacro desde tiempos muy remotos le otorgan una posicion central por su significado.

El bolo forma una meseta redondeada de unos 4 metros de longitud en la parte mas elevada que mira al
sureste y hacia el norte desciende en altura en una especie de rampa plana. En la zona mas elevada, en
el extremo sur del bolo, se aprecia una pequefia pileta ovalada posiblemente de origen natural, pero que
presenta huellas de desbaste artificial. No se aprecia ningln canalillo que vierta hacia la base de la pefia.
Se accede a la parte superior por una rampa trazada en el lateral de la roca que asciende por el lado norte
en direccién este hasta media altura. Dicha rampa lleva hasta una especie de escalera formada por dos
series de tres oquedades circulares alineadas dispuestas a distinto niveles.

Al lado de la rampa de acceso destaca un gran bolo con forma de verraco desde el norte y de seta desde
el este. En su base se aprecian numerosos taffonis de gran belleza.

Desde la plataforma del altar y en direccidn al saliente se yerguen dos grandes bolos separados por una
estrecha hendidura por la que penetra el sol naciente durante el equinoccio, inundando con sus rayos el
lugar de las ceremonias.

Constituye un conjunto monumental de gran belleza, donde los grandes bolos parecen acotar el espacio
donde se llevaban a cabo los rituales. Hacia poniente se abre un amplio espacio a modo de plaza donde
se reunia la gente para asistir al ceremonial.

A través de un estrecho sendero se cruza al lado sur de los colosos que marcaban el camino del sol
naciente y en una grieta lateral del bolo de la izquierda se grabd un soliforme formado por 9 cazoletas de
similares dimensiones. Y en el de la derecha otra clpula con taffonis, no tan espectacular como la anterior
pero también de gran belleza, y debajo 21 cazoletas.

A pocos metros, en un gran bolo, la disoluciéon del granito ha horadado una gran chimenea que penetra
profundamente en el interior de la roca. Esta repleta de bellos taffonis que parecen haber sido tallados por la
mano del hombre, como lo fueron los restos de pinturas rupestres que aun hoy se pueden ver en su interior.

310 . Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

El santuario de Los Barruecos

Fig. 25. Altar.

Fig. 26. Taffonis y pinturas esquematicas.

La arquitectura que la naturaleza ha construido dibuja en el entorno formas caprichosas segun la incidencia
de la luz y la posicion del espectador; aqui una gran roca se nos aparece como una mano cerrada con el
pulgar recto dispuesto hacia arriba, alli el contorno de una cara humana o la figura de un animal...

Ese mismo angosto sendero conduce a través de una rampa a una explanada que fue cerrada con grandes
lajas para formar una vivienda aprovechando el apoyo de los grandes bolos. En superficie hay abundantes
restos cerdmicos que pueden datarse en época calcolitica.

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 311



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

A 100 metros hacia el este otra pefia de unos 3 metros de altura conserva los tipicos taffonis y a 200
metros en direccidn sur otro bolo acoge un abrigo con mas taffonis y pinturas rupestres (fig. 26). En la
parte de abajo y a la izquierda se aprecian dos figuras humanas, una de las cuales porta una lanza en la
mano; encima, otro grupo muy deteriorado parece representar la figura de dos cuadrupedos; y arriba un
ciervo en movimiento con una gran cornamenta. En el lado derecho de la pefa se ha representado otro
ciervo que parece ir andando.

A escasos tres metros de alli una roca que apenas sobresale del suelo hay una oquedad con forma ovalada
rodeada por un canalillo que no es natural sino obra de la mano humana. Estad totalmente cubierta de
musgo y posiblemente forme parte de alguna representacion, quizas una figura humana, en la que dicha
oquedad corresponda a la cabeza del personaje alli representado.

El altar rupestre de La Zafrilla*®

En el camino que lleva a Casar de Céceres y a unos 3 kildmetros de Malpartida de Caceres, en la dehesa
de Los Estantes, se encuentra el paraje conocido como La Zafrilla. Constituye el lugar un complejo
arqueoldgico formado por lagaretas, pefas con cazoletas y tumbas antropomorfas, asi como un altar
rupestre situado sobre una roca aislada.

Fig. 27. Altar rupestre de La Zafrilla.

18 Ramos, De San Macario y Esteban (2015: 15-20).

312 . Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

El espacio ritual de La Zafrilla se localiza en una pequefia elevacién del terreno, que domina una amplia
zona salpicada aqui y allda por otros bolos de granito. Uno de estos bolos fue utilizado como altar de
sacrificios (fig. 27). Tiene forma trapezoidal, mas ancha en la parte superior y estrecho en la inferior.
Con una orientacién este-oeste, el ara se ubica en la parte superior a modo de cubeta a la que se accede
a través de una escalinata formada por cuatro peldafios irregulares. Al comienzo de la escalinata se ha
grabado una cruz y al lado de los primeros peldafios se aprecia un vaciado rectangular.

Muy proximo al altar encontramos un afloramiento granitico también con una orientacion este-oeste.
El bloque se ha ido desgastando por efecto de la erosién y se ha partido, desprendiéndose de él varios
fragmentos que se encuentran en la actualidad soterrados al lado del bloque principal. Presenta una
escalinata de cuatro peldafios tallados de forma irregulares.

En las proximidades se encuentran otras pefias con unas formas caracteristicas que posiblemente
tuvieron relacién con algun tipo de ritual sagrado. Concretamente, una gran roca volteada por efectos
atmosféricos y dos lagaretas.

Procedentes de esta zona se descubrieron a finales del siglo xix dos figurillas de bronce en forma de
cabritas con sendas inscripciones romanas dedicadas a la diosa Ataecina.’® No seria aventurado pensar
que estos exvotos estuvieran en relacion con el altar y que seria a esta diosa indigena a la que estarian
ofrendados los sacrificios alli realizados.

Las Trescientas®®

Aproximadamente a 1 kildmetro del nlcleo central del parque de Los Barruecos en direccion sureste se
localiza la dehesa de Las Trescientas. Alli, en una pequefia loma, emerge un bolo de unos 3 metros de
altura con formas redondeadas que no destaca del entorno (fig. 28).

La roca presenta cortes verticales en el sur y el este y por el norte se inclina hacia la base en una pendiente
algo acusada. Esta rampa permite el acceso, no sin dificultad, a lo alto de la pequefia meseta superior a través
de una serie de dieciséis entalladuras circulares dispuestas en zigzag. En la plataforma superior se observan
tres cubetas artificiales con forma oval dispuestas en sentido este-oeste. Las dos primeras estan alineadas y
se ubican en el extremo mas meridional de la roca. La tercera se localiza hacia el septentrion, inmediatamente
por debajo de la mayor anteriormente descrita. Pese a que todas ellas se han producido de forma natural por
disolucion del granito, se puede apreciar un ligero desbaste en los bordes por obra de la mano humana.

19 Una de las cabritas se encuentra en el Museo Arqueoldgico Nacional y fue dada a conocer por Fita (1885: 430
ss.); la otra, publicada también por este autor (1885: 45 ss.), fue cedida en 1918 por Maria del Carmen Jaléon al Museo
Victor Balaguer de Villanueva y Geltru (Barcelona), donde actualmente se halla.

20 Almagro y Jiménez (2000: 427); Correia Santos (2015: 142).

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 313



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

En rocas cercanas hay grabados varios antropomorfos esquematicos y tres cruces cristianas.?! Y en el
marco de este mismo paisaje, a escasos 200 metros, se encuentra la denominada Pefa del Culo (fig. 29),
un gran bolo granitico que se alza a una altura de 6 metros, al que se accede mediante una serie de
entalladuras. En la parte superior se aprecia una cavidad natural de forma ovalada junto al borde oeste
de la pefia, en la que se abrid artificialmente un amplio canal de desagle orientado hacia el oeste.

Fig. 28. Altar de Las Trescientas.

Fig. 29. La Pefia del Culo.

21 Sauceda (2001: 105-106).

314 ' Julio Esteban Ortega et alii



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Como deciamos, lo hasta aqui mostrado no es mas que una pequefia muestra de la riqueza que de estas
pefas sacras encierra la regién extremefia. Sirvan estos tres conjuntos arqueoldgicos descritos con toda
brevedad a lo largo de estas paginas para comprender las posibilidades que se abren a la investigacion sobre
temas tan atractivos. Es mucho el trabajo de campo hasta aqui realizado por este equipo que ha dado como
resultado la publicacidn de nuevas pefias sacras. Pero la profusion de hallazgos inéditos documentados
augura un futuro prometedor. Fruto de esta labor saldran a la luz préximamente estudios tan novedosos
como, entre otros, el conjunto arqueoldgico descubierto en Navas del Madrofio, donde documentamos un
mitreo asociado a un altar rupestre empotrado en una pequefia ermita y a un trono; o la pefia sanatio,
también inédita, procedente de la localidad de Ceclavin. Hallazgos impresionantes que seran incorporados
todos ellos a la obra de conjunto de las pefias sacras de Extremadura que esta en fase de realizacion.

Referencias bibliograficas

ALmacro-Goreea, M. (1977). El Bronce final y el periodo orientalizante en Extremadura. Bibliotheca Praehistorica
Hispana, xiv. Madrid.

ALMAGRO-GORBEA, M., y J. Jiménez Avita (2000). “Un altar rupestre en el Prado de Lacara (Mérida). Apuntes
para la creacion de un parque arqueoldgico”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Avila, El megalitismo
en Extremadura (homenaje a Elias Dieguez Luengo). Extremadura Arqueoldgica, 8, pp. 423-442. Mérida.

ALmAGRO-GORBEA, M., vy A. Gart (eds.) (2017). Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016. Huesca.

ALvaraDO GonzaLo, M. de, y A. GonzaLez Corbero (1979). “Pinturas esquematicas en Malpartida de Caceres”.
Alcantara, 195, pp. 16-22.

Casapo RicaLT, D. (2006). José Ramdn Mélida y la arqueologia espafiola. Madrid.

CiLLAN CiLLAn, F., J. EsteBan ORrTEGA, J. A. Ramos Rusio y O. bE SAN MACARIO SANCHEZ (2020). La Montaha Sagrada.
Historia de dos pueblos: Puerto de Santa Cruz y Santa Cruz de la Sierra. Caceres.

CorrelA SanTOs, M. J. (2010). “Santuarios rupestres no Ocidente, da Hispania indo-europeia. Ensaio de
tipologia é classificagao”. Palaeohispanica, 10, pp. 147-172.

CoRrREIA SANTOS, M. J. (2014). “El santuario rupestres del pico de San Gregorio, Santa Cruz de la Sierra
(Caceres)”. Palaeohispanica, 14, pp. 89-128.

CorrEIA SANTOS, M.2@ ], (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leida en la
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

EsTesan ORTEGA, J., J. A. Ramos Rusio y O. be San Macario Sincrez (2013). “El altar rupestre de La Molineta
(Trujillo) y su entorno arqueoldgico”. Boletin de la Real Academia de Extremadura de las Letras y las
Artes, xxi, pp. 307-321.

EsTesan ORTEGA, J., J. A. Ramos Rusio y O. be San Macario Sanchez (2014). “El complejo arqueoldgico de San
Juan el Alto (Santa Cruz de la Sierra-Caceres). Santuarios rupestres”. Alcantara, 79, pp. 11-28.

PENAS SACRAS DE EXTREMADURA: CACERES ‘ 315


https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fita v CoLomg, F. (1885a). “Inscripciones romanas inéditas de Caceres, Ubeda y Alcalé de Henares”. Boletin
de la Real Academia de la Historia, vi1, pp. 45-53.

Frta v CoLomg, F. (1885b). “Inscripciones romanas inéditas de Caceres, Brandomil, Naranco y Lérida”. Boletin
de la Real Academia de la Historia, vi, pp. 430 ss.

Fita v CoLomg, F. (1902). “Antigliedades. Historia de los celtas. Sus fuentes literarias”. Cuaderno VI. Boletin
de la Real Academia de la Historia, 40.

Frra v CoLomg, F. (1903). “Nuevas inscripciones”. Cuaderno I. Boletin de la Real Academia de la Historia, 43.

GonzALez CorbERO, A., Y M. DE ALvarRADO GonzaLo (1991). “Pinturas y grabados rupestres de la provincia de
Caceres. Estado de la investigacion”. Extremadura Arqueoldgica, 11, pp. 139-148.

MarTin Bravo, A. M.@ (1998). “Evidencias del comercio tartésico junto a puertos y vados de la cuenca del
Tajo”. AEspA, 71, pp. 37-52.

MarTiN Bravo, A. M.2@ (1999). Los origenes de Lusitania: el 1 milenio a. C. en la Alta Extremadura. Madrid.
MeLcHoRr TERRON, A. (2001). Santa Cruz, la Sierra y su entorno. Badajoz.
Mena Osea, A. (1959). “Restos prehistoricos en Santa Cruz de la Sierra”. Revista Alcantara, pp. 41-44.

Ramos Rusio, J. A. (2010). “Altar de sacrificios de la Edad del Hierro en la finca de Las Calderonas”.
Presentado en los XXXVIII Coloquios Histdricos de Extremadura: dedicados a los moriscos en Extremadura
en el IV centenario de su expulsion. Trujillo, del 21 al 27 de septiembre de 2009.

Ramos Rusio, J. A., O. be San Macario SincHez y J. EsteBan OrTeGa (2015). “Ruta arqueoldgica por tierras de
Malpartida de Caceres”. Revista Alcantara, 11, pp. 1-31.

Repbonpo RopbriGuez, J. A. (2018). Trujillo entre celtas y romanos. Oxtraca, Oca Turaca, Turgalium. Céceres.

Rivero DE LA Hicuera, C. (1972-1973). “Materiales inéditos de la cueva de Boquique. Datos para una nueva
sistematizacién de la Edad del Bronce”. Zephyrus, 23-24, pp. 101-133.

Roso pe Luna, M. (1902). “Excavaciones en la sierra de Santa Cruz”. Revista de Extremadura, 4, pp. 253-258.

Rusio ANDRADA, M., M. 1. Rusio Mufioz y F. J. Rueio Mufioz (2006). “Las pinturas rupestres de la Cueva Larga
del Pradillo, Trujillo (Caceres)”. En Actas de los XXXV Coloquios Histéricos de Extremadura: dedicados
a la memoria del Obispo D. Gutierre de Vargas Carvajal. Trujillo, del 18 al 24 de septiembre de 2006,
pp. 579-594. Trujillo.

Rusio AnbrADA, M., F. J. Rusio Mufioz y M. I. Rusio Mufoz (2008). “El poblado de la Edad del Hierro de San
Juan el Alto de Santa Cruz de la Sierra”. En Actas de los XXXVI Coloquios Histéricos de Extremadura,
tomo 11, pp. 683-713. Badajoz.

Ruiz-GALvez PrieGo, M. (1992). “La novia vendida: orfebreria, herencia y agricultura en la prehistoria de la
peninsula ibérica”. SPAL, 1, pp. 219-252.

Saucepa Pizarro, M.2 1. (2001). Pinturas y grabados rupestres esquematicos del monumento natural de Los
Barruecos, Malpartida de Caceres. Publicaciones del Museo de Caceres (Memorias, 2). Mérida.

316 . Julio Esteban Ortega et alii



ONTES, PENAS, CUEVAS Y ERMITAS:
ASPECTOS ANTROPOLOGICOS EN TORNO A LOS PAISAJES
ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID!

Pedro Javier Cruz Sanchez*
Beatriz Sanchez Valdelvira**

En la actualidad Castilla y Ledn presenta un panorama privilegiado para el estudio de las rocas sagradas a
nivel peninsular. No obstante, se constata una evidente desigualdad territorial entre los espacios ocupados
por el granito —Avila, Salamanca y Zamora— y el resto, donde predominan los terrenos sedimentarios y
calizos. Esta desigualdad se plasma, asimismo, en su tradicién investigadora; asi, mientras que las areas
graniticas, muy ricas en manifestaciones de sacra saxa, ofrecen un panorama que se puede equiparar
al de territorios gallegos o portugueses, las areas calizas —en concreto, Palencia y Valladolid— carecen
de este tipo de estudios, en parte enmascarados por la dificultad de diferenciar las rocas sacras de otros
tipos de manifestaciones. Nuestra comunidad da cuenta de la desigual presencia de piedras sagradas en
las provincias de Zamora, Palencia y Valladolid desde una perspectiva antropoldgica que prima el analisis
de los paisajes sagrados como sistemas complejos en los que las sacra saxa juegan un papel fundamental
como delimitadores fisicos y simbdlicos del territorio.

Paisajes sagrados. Montes. Rocas. Cuevas. Ermitas. Hierofania. Provincias de Zamora, Palencia y Valladolid.

Today Castilla y Ledn presents a privileged panorama for the study of sacred rocks at peninsular level.
However, within this territory there is an undeniable disparity between the granite areas - Avila, Salamanca
and Zamora - and the rest, where sedimentary and limestone lands predominate. This disparity is also

* Investigador de la Universidade de Tras-os-Montes e Alto Douro (UTAD) y miembro del Centro de Estudos
Transdisciplinares para o Desenvolvimento (CETRAD). Vila Real. cruzrobleda@gmail.com

**  Laboratorio de los Paisajes Culturales Sagrados de Castilla y Ledn. Museo Etnografico de Castilla y Leon. Zamora.
1 Este texto forma parte de un proyecto de la investigacion titulado “Estudio y puesta en valor de las piedras sagradas
de Ledn, Zamora y Salamanca”, englobado dentro del proyecto: Patrimonio Cultural en Comun (0145_PATCOM_2_E)
del programa Interreg Espafia-Portugal 2014-2020, promovido desde la Direccién General de Patrimonio Cultural de la
Junta de Castilla y Ledn. Agradecemos a Benito Arnaiz Alonso y a Raquel Sanz Garcia, técnicos de dicho servicio todas
las sugerencias que nos han ofrecido a lo largo del tiempo que ha durado la realizacion de dicho proyecto.

[inorce q 317


mailto:cruzrobleda%40gmail.com?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

reflected in its research tradition; Thus, while the granitic areas, very rich in sacra saxa remains, offer
a perspective similar to that of Galicia and Portugal, the limestone areas - specifically, Palencia and
Valladolid - lacks this type of study, partly concealed by the difficulty of singling out the sacred rocks
amongst other types of rocks. Our community accounts for the unequal presence of sacred stones in
the province of Zamora, Palencia and Valladolid from an anthropological perspective that prioritizes the
analysis of sacred landscapes as complex systems in which the sacred sacra play a fundamental role as
physical and symbolic boundaries of the territory.

Sacred landscapes. Mountains. Rocks. Caves. Hermitages. Hierophany. Zamora, Palencia and Valladolid
provinces.

Las sacra saxa en el contexto de los paisajes sagrados

Si hasta hace relativamente poco tiempo hablar de rocas sagradas se reducia a algunos poco tipos de
elementos naturales con unos rasgos determinados por las huellas, materiales o inmateriales, de una
profunda hierofania, en la actualidad las sacra saxa responden a un complejo muestrario de elementos de
naturaleza litica que viene a dar cuenta de una tradicion de raigambre prehistdrica y protohistorica, céltica
en la mayor parte de las ocasiones, mantenida por una tradicion folkldrica que ha pervivido practicamente
hasta nuestros dias, a partir de ciertos fendmenos histoéricos de larga duraciéon (Moya-Maleno, 2020).
Como es bien sabido, la historia de la investigacion —trazada en sus lineas maestras por Martin
Almagro (Almagro-Gorbea, 2017)—, se inicia en la Antigliedad clasica con autores como Pausanias quien
diferenciaban entre piedras sin labrar o argoi lithoi, baetulia (meteoritos) y lithoi empsychoi (o piedras con
vida) de aquellas otras talladas y trabajadas por el hombre (Freedberg, 2010: 88-90). En siglos posteriores
eran objeto, como se apunta en el conocido libro de Martin de Braga Sermdn contra las supersticiones
rurales, de duras criticas debido a que en torno a estas rocas se desarrollan rituales paganos (Martin de
Braga, 1981), de los que algunos contemporaneos a dicho autor los catalogaban como de origen celta.
Precisamente fueron algunos de los principales investigadores de finales del siglo xix, especialmente
franceses, quienes comienzan a interesarse por este tipo de visiones desde un punto de vista cientifico.
Son sobradamente conocidos los trabajos de Salomon Reinach (1893) quien lleva a cabo una primera
tipificacion de este tipo de piedras o Paul Sébillot (1908), que efectud, por su parte, una interesante labor
de catalogacion de rocas francesas que mostraban ciertas huellas de tradiciones folkléricas. Esta tradicion
es recogida incluso en algunos trabajos que no deben de encuadrarse como puramente cientificos, caso
de la Geografia critica e histérica de la Edad Antigua de Espafa, obra de Gervasio Fourier Gonzalez
quien en 1910 recogia algunas de estas rocas, lo que denominaba como peulvan, hemidolmen o piedras
bomboneables (Fourier, 1910: 137-138), a medio camino entre la obra humana y la rareza geoldgica. En
la peninsula ibérica esta tradicion francesa es continuada por destacados investigadores de entre los

318 . Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

que cabria destacar los trabajos pioneros de Manuel de Assas (1857), Manuel Murguia (1888) o Vicente
Paredes Guillén (1899) en un primer momento, a la que siguen toda una larga nédmina de eruditos locales
que vinieron a nutrir el corpus de rocas singulares de algunos espacios geograficos como el castellano y
leonés. Al mas destacado de todos ellos, el padre César Moran, autor de numerosas referencias a rocas
sagradas salmantinas y zamoranas, habria que afiadir una extensa lista de autores que desde el primer
tercio del siglo xx hasta bien avanzados los afios noventa, han ido desgranando en sus articulos la amplia
variedad de rocas y santuarios que han nutrido los trabajos cientificos que hoy han puesto las sélidas
bases del conocimiento actual de las sacra saxa peninsulares. (fig. 1)

ROCAS SAGRADAS
Materialidad e idoneidad Acciones rituales y
del soporte practicas especificas
Antecedentes Componente legendario
historicos y re-tradicionalizacion
Asociacion con otros Asociacion con
elementos de la construcciones
naturaleza sagradas
Rocas singulares ‘ ’ SACRA SAXA

Fig. 1. Caracterizacion de las rocas sagradas y distincion respecto de las rocas singulares.

Parece que en Portugal el tema fue abordado con mayor intensidad que los pioneros espafioles; si José
Leite de Vasconcelos escribe en 1882 el conocido estudio dedicado al Culto a las piedras, Francisco Martins
Sarmento (1884) tratara con cierto grado de detalle los ritos adivinatorios asi, en esta misma linea,
Teofilo Braga poco tiempo después. Investigaciones que no se veran superadas hasta bien entrado el siglo
xx por autores tales como Xulio Taboada, quien en 1965 estableceria una de las mas sdlidas clasificaciones
de las pefas sagradas: 1, insculturadas; 2, funerarias (incluyendo megalitos y amilladoiros); 3, piedras
fertilizantes (incluidas las pefias dos namorados, pedras de auga y pedras do sol); 4, adivinatorias, como
las rocas oscilantes; 5, pedras furadas; 6, piedras de sacrificios, y 7, rocas figurativas; y, sobre todo,

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID ‘ 319



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

por Martin Almagro, quien verdaderamente ha asentado los cimientos del conocimiento que de las rocas
sagradas tenemos en la actualidad. Algunas de las tipologias que Xulio Taboada primero y Santos Otero
después establecieron en el estudio de las rocas sagradas, especialmente las del noroeste peninsular,
han sido las que posteriormente indaga desde un punto de vista etnohistérico M.2 del Mar Linares (1990).
Conforme al aumento de los hallazgos y de la redaccidn de trabajos cientificos sobre este tipo de piedras,
el corpus tipoldgico ha ido aumentando sustancialmente, no estando cerrado en la actualidad en virtud de
los hallazgos que se siguen realizando y de los que el citado Almagro-Gorbea ha ido dando sustanciosas
noticias recogidas en los coloquios celebrados en Huesca sobre las sacra saxa peninsulares (2016 y
2019). Martin Almagro ha ido desarrollando una sistematizacion bastante mas completa y profunda de
las sacra saxa de las que, en realidad, se deben analizar bajo dos 6pticas netamente diferenciadas: la
puramente formal y la que dicta su propia funcionalidad. La existencia de una contrastada y evidente
larga duracién de ciertos fendmenos en torno a las rocas sagradas, evidenciados en algunas practicas
que se pueden rastrear desde la etnoarqueologia (Moya-Maleno, 2020), ha posibilitado ademas un marco
interpretativo para un buen numero de estas rocas, sobre las que suele pesar una tradicion popular, a
veces cristianizada y estigmatizada por el elemento material (la plasmacion del simbolo de la cruz, por
ejemplo) o el elemento inmaterial (componente ritual, oral y legendario).

A nuestro modo de ver y tal y como hemos expuesto en fecha reciente (Cruz, 2019a), las rocas sagradas
han de estudiarse desde un concepto mas amplio como piezas clave en el puzle de los paisajes sagrados
o simbdlicos los cuales comparten e intercambian valores con otras categorias de paisajes —urbanos,
agrarios, histéricos, religioso...— y con determinadas manifestaciones como las propias del patrimonio
cultural inmaterial, especialmente cuando responden a un soporte espacial concreto que forma parte
de la identidad de un sitio (por ejemplo, celebraciones religiosas). Como apunta Margarita Ortega estos
paisajes suelen estar ritualizados y marcan escenarios de representacién o de recorridos que incorporan
experiencias de caracter sensorial, detallando que los mismos: “[...] requieren, con mayor motivo,
la explicacion y transmisién —la narrativa— de su significado por las diversas actividades objeto de
apreciacién (artistica, histérica, religiosa, ludica...), muchas veces imposibles de delimitar de manera
clara y, por tanto, a integrar o complementar” (Ortega, 2015: 384). Destacan por el caracter dinamico
y cambiante en los que se asiste a una continuada reformulacidon de lugares antiguos significativos a lo
largo de los siglos segun ejemplifican numerosos casos del ambito anglosajon (Ashmore y Knapp, 1999;
Casado, 2007: 59-74). Como apuntamos, un paisaje sagrado suele surgir en espacios muy especificos
del paisaje natural, habitualmente alli donde existe un “monumento natural”, en aquellos lugares en los
que la poblacién local encuentra determinados recursos criticos para su supervivencia, como fuentes
de agua, areas de pastos, vados, bosques..., esto es, en lugares de interés geoestratégico, caso de los
puntos fronterizos o en lugares que son referencias visuales, tales como piedras, montafias u otro tipo
de accidentes geograficos que personalizan el paisaje y lo hacen reconocible frente a otros territorios

320 . Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

similares, “puntos singulares” en los que el fiel entra en comunicacion mas directa con Dios (Rossi, 1976:
158). Son sitios, la “primera naturaleza” que refiere John Dixon Hunt (Hunt, 1996), que se reutilizan
constantemente; en este sentido, apuntaba H. Schreiber que “lo que es santo, sigue siendo santo” (citado
en Alvarez Vidaurre, 2011: 77), en clara alusién a la continuidad de los paisajes naturales apropiados por
las poblaciones prehistoricas y con los grupos humanos posteriores que hoyan ese territorio.

Estos espacios escogidos son apropiados simbdlicamente y sacralizados de forma acumulativa a través de
la continua re-significacion de determinadas rocas, no cualquiera, asi como por la ereccién de templos o
de cruceros, que se convierten en auténticos paisajes referenciales cuya génesis encontramos en tiempos
prehistéricos que, de forma reiterada en el tiempo, van a ser foco de atenciéon de las comunidades
locales. En virtud de esta circunstancia, determinados tipos de rocas destacadas en el paisaje que por
su forma, su tamafio o por visibilidad desde cierta distancia, van a ser objeto de atencién por parte del
hombre prehistérico y protohistérico, al ser soporte de manifestaciones pictdricas o incluso lugares de
refugio estacionales en torno a ellas (Guerra et alii, 2012: 513), pero también del hombre de campo, como
pone de manifiesto de manera reiterada la toponimia: picuezos, atalayas, cantos, berrocales, pefas...; se
erigirdn en puntos especificos del territorio donde, a su vez, se llevaran a cabo ciertos rituales, como es
el caso de los cantos de los responsos (Almagro-Gorbea, 2006) o de las piedras resbaladeras, cuyo origen
hay que buscarlo en ciertos rituales propiciatorios de fertilidad que encontramos en algunos puntos de
Francia y Reino Unido (Almagro y Sanchez Benito, e. p.). Respecto a estas piedras singulares, apuntaba
Mircea Eliade:

[...] se convierten en sagradas porque en ellas se encarnan almas de los muertos (antepasados),
o bien por el hecho de que manifiestan o representan una fuerza sagrada, una divinidad, o bien
porque han tenido cerca de ellas un pacto solemne o un acontecimiento religioso, etc. Pero otras
muchas piedras adquieren caracter magico-religioso gracias a una hierofania o a una cratofania
mediatas, es decir, por un simbolismo que les confiere valor magico o religioso. (Eliade, 1990: 523)

Esas rocas pasan a ser elementos simbdlicos y lugares de prestigio (Blas Cortina, 1997: 84-86), asi como
demarcadores territoriales, como ocurre con los menhires (Delibes et alii, 2012) o las propias estelas
protohistéricas (Vilaca, 2011). Los mecanismos de sacralizacidén de la naturaleza se llevan a cabo, como
vemos, por medio de diversas actuaciones a través de una ocupacion fisica del espacio, pero también de
una serie de “acciones rituales”, tales como grabar o pintar simbolos que la individualizan de su entorno
o realizar en su seno determinados ritos que emparentan emocionalmente a los grupos humanos con
el territorio, reforzado por los relatos miticos y las leyendas que se generan en la interaccion con estos
espacios. Estos lugares se erigiran a lo largo del tiempo en paisajes recurrentes cargados de un elevado
valor simbdlico.

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID ‘ 321



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Es evidente que existe una relacion dialéctica entre ciertos tipos de paisajes y ciertos tipos de rocas que
ofrecen determinadas manifestaciones de aquella hierofania de la que hablaba Eliade; en este orden de
cosas, ceste tipo de rocas que clasificamos como sagradas forman unos paisajes sagrados especificos
por si mismos o, por el contrario, son un elemento mas de lo que convencionalmente se ha definido como
paisaje cultural sagrado?

Aunque las investigaciones actuales vienen a definir las sacra saxa como elementos que forman parte de
ciertos fendmenos culturales de larga duracion, tales como la celtizacion o la sacralizacién cristiana
de algunos elementos paganos, lo cierto es que la existencia de un extenso abanico de tipos rocosos que
pueden encuadrarse dentro de las sacra saxa y que no exactamente vienen a encajar con precision en
algunos de los modelos propuestos, nos da pie a proponer una triple divisién de dichas rocas sagradas,
muy en la linea de los postulados que han venido apuntando Martin Almagro y otros autores destacados
y que nos permiten interpretar, de manera satisfactoria, la ndmina completa de tipos rocosos que
encontramos en las provincias de Zamora, Palencia y Valladolid.

1. El primer tipo estaria compuesto por las rocas numinicas en las que reside el numen loci con
origen en la prehistoria o en la protohistoria, tratdndose de uno de los mejor estudiados en la
actualidad (cfr. apartado bibliografico), dentro de los que hay que integrar las conocidas rocas de
tipo adivinatorio, las de tipo sanatorio y las de tipo propiciatorio.

2. En segundo lugar, aquellas rocas que Angel Gari ha interpretado como piedras con huellas de
fendmenos de estigmatizacion que formando parte de un “pasado mitico”, reconfiguran sus
significados a través de marcas determinadas (componente material) o interpretaciones por medio
de las leyendas o ciertas tradiciones y practicas (componente inmaterial). Dentro de este grupo,
encontrariamos los menhires, timulos, cuevas, rocas con tradicion de moros / moras o rocas con
huellas cristianas (pisada del caballo de Santo, pisada de la Virgen...).

3. En tercer lugar, y derivado del anterior, nos encontramos con aquellas rocas que se individualizan
a través de su sacralizacion en tiempos historicos, por medio de no solo de la representacion
de la cruz o de la ereccién de cruceros en la misma roca —el botdn de Balisa, en la provincia de
Segovia (Sacristan y Vicente, 2018: 303-308) o los numerosos bolos con similares caracteristicas
que encontramos en la provincia de Avila seria un buen ejemplo de ello— o, formando parte
de fendmenos mas complejos, por medio de la consagracion de una ermita o santuario, de un
eremitorio o, por qué no, de las conocidas tumbas rupestres excavadas en el mismo seno rocoso
(Rubio, 2015).

Dan cuenta de fendmenos que encontramos en espacios naturales con unas caracteristicas muy concretas
(Bradley, 1993 y 2000), que a lo largo del tiempo conforman unos paisajes particulares que, en virtud de

322 . Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

su distribucidn en el territorio y de la cercania / lejania de determinados elementos que los acompafian,
pueden dividirse en “paisajes sagrados simples” o “paisajes sagrados complejos” que se hace preciso
analizar desde la dptica antropoldgica (Cruz, 2016).

En este sentido, las provincias de Zamora, Palencia y Valladolid permiten advertir la notable variedad de
paisajes sagrados en virtud de sus sacra saxa, en funcion no solo de la cantidad y la variedad de items
que documentamos, sino de la tradicidn cultural que persiste en las mismas. Se trata de tres realidades
bien distintas que dejan patente la complejidad de un tema que, como veremos a continuacion, dejamos
trazados a partir de algunos de sus rasgos.

Montes, peias, cuevas y ermitas: las sacra saxa de Palencia, Valladolid y Zamora

En la actualidad, el conocimiento que tenemos de las rocas sagradas en la peninsula ibérica resulta
bastante satisfactorio, si tenemos en cuenta el nimero de hallazgos que forma parte del corpora de rocas
que se vienen produciendo vy, al tiempo, publicando en los ultimos afios (Almagro, 2019: 23). Desde que
se presentaran los primeros hallazgos de piedras sagradas por parte de algunos folkloristas, a principios
de siglo xx, hasta la actualidad la néomina de hallazgos ha crecido exponencialmente hasta rebasar
sobradamente, a dia de hoy, el millar de rocas. Una reciente puesta al dia de los hallazgos por parte del
principal estudioso de este fendmeno —Martin Almagro-Gorbea—, ha puesto de manifiesto la existencia
de, al menos, 1179 piedras sagradas desigualmente repartidas por toda la peninsula ibérica (Almagro,
2021); el reparto territorial de las sacra saxa a nivel peninsular es heterogéneo en virtud del estado de la
investigacion, circunstancia que se nos revela como uno de los principales escollos a la hora de llevar a
cabo de estudio territoriales.

Este reparto de las sacra saxa en la peninsula ibérica a dia de hoy muestra una distribucion eminentemente
“occidental”, coincidiendo con el extenso area que ocupan las areas graniticas (Almagro, 2019: 21), reparto
territorial no solo motivado por la presencia de un soporte rocoso 6ptimo, sino también por una dilatada
tradicion investigadora en estos territorios que permite contar, en la actualidad, con importantes corpora
de piedras sagradas en tierras de Portugal, Galicia o Extremadura. En el resto de las comunidades se
van sumando paulatinamente a esta tradicion de estudios de las sacra saxa gracias a lo cual contamos,
por ejemplo, con interesantes corpora en Aragén, donde el IEA lleva desde hace unos afios recopilando
informaciones de piedras sagradas, dando cuenta ademas de un buen modelo de difusién de las mismas
al gran publico. Respecto al resto de las comunidades auténomas y centrandonos en la comunidad de
Castilla y Ledn, esta se encuentra bien representada con una importante presencia en el conjunto
de Zamora (92 items), Salamanca (101 items), Avila (con un niimero que en la actualidad rebasa los 168
registros segun los datos aportados recientemente por Jesls Caballero y Maria Mariné) y algo mas de

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID ‘ 323



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

30 items desigualmente repartidos entre las provincias de Burgos y Soria, lo que da un total de unas
352 rocas sagradas en Castilla y Ledn (lo que supone casi el 30 % de toda la peninsula ibérica), eso
sin contar las que estan presentes en las provincias de Ledn, Segovia, Valladolid y Palencia, hecho que
llevaria a rebasar con creces las cuatro centenas de rocas sagradas, erigiéndose en la region peninsular
con mayor presencia de sacra saxa (Cruz, 2019b). Este reparto territorial de las rocas sagradas de la
submeseta norte ofrece, no obstante, una compleja realidad en virtud del dominio geoldgico de unas areas
respecto a otras, aspecto ya reseflado por otros autores en fecha reciente. Mientras que las provincias
de Avila, Salamanca y Zamora responden, como apuntdbamos, al conjunto de sacra saxa emplazadas
en espacios de predominio granitico, las que encontramos en Palencia, Valladolid, Burgos y Soria lo
hacen en ambitos de naturaleza sedimentaria, al igual que ocurre en Ledn, si bien existe un interesante
grupo de rocas sagradas en la comarca de La Cabrera y La Maragateria, recientemente estudiadas por
Juan Carlos Campos (Campos, 2018) que lo hacen en entornos de matriz eminentemente pizarrosa o
Segovia, que comparte rasgos geoldgicos de todas ellas (Sacristan y Vicente, 2018). Aunque unos y
otros comparten ciertos tipos de rocas sagradas, especialmente las de tipo adivinatorio y propiciatorio
(Almagro, 2015: 331), ofrecen ciertas particularidades que creemos que merecen ser destacadas de cara
al mejor conocimiento de conjunto de las sacras saxa castellanas y leonesas.

Las rocas sagradas presentes en Zamora, Palencia y Valladolid responden, como apuntamos, a dos
realidades bien distintas. Mientras que en la primera de ellas existe una buena representacién de rocas
y conjuntos rocosos sagrados, de los que ya en su dia el padre Moran primero (Frade, 1990), Benito
del Rey, Grande del Brio y Sanchez Rodriguez poco tiempo después (cfr. bibliografia), hallazgos sobre
los que recientemente ha profundizado Maria Jodo Correia (Correia, 2010, 2015 y 2017), Carnero Felipe
(Carnero, 1988 y 1991) quien incide en la tradicion oral en torno a ciertas rocas de la comarca de Sayago
y, finalmente, Almagro y Sanchez Benito hacen lo propio en torno a las denominadas piedras resbalinas
(Almagro y Sanchez Benito, e. p.), dando cuenta en la actualidad de un mapa de hallazgos que alcanza casi
la centena de items (Cruz, 2019b: 91), las provincias de Palencia y Valladolid han pasado practicamente
desapercibidas para el estudio de las sacra saxa hasta la fecha. Tan solo los trabajos recientes de Pérez
Rodriguez en la montafa palentina (Pérez Rodriguez, 2010) y el ya clasico de Alcalde Crespo sobre
los eremitorios palentinos (Alcalde, 1990), han venido a sacar del anonimato algunas de estas rocas,
referencias que para el caso de la provincia de Valladolid son practicamente inexistentes por una razén de
peso como es la de la practica inexistencia de un soporte adecuado en buena parte de la misma.

Si en la provincia de Zamora documentamos todo un amplio elenco de rocas de tipo sagrado (hasta la
fecha 92 items) desigualmente repartidos en resbaladeras (47 %), rocas oscilantes (7 %), altares rupestres
(6 %), pareidolias (6 %), menhires con tradicion folklérica (5 %), tumulos con tradicién de tesoro de

324 . Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

moros (5 %), piedras caballeras (3 %), piedras con representacion de cruces? (3 %), asi como amilladoiros,
cantos de los responsos, tronos rupestres, pozairones, rocas con tradicion de tesoros, rocas-campanas,
montes sacros y un largo etcétera (1 %), Palencia y Valladolid vienen a dar cuenta de otra realidad, mas
bien pobre, que apunta a la escasa incidencia que ha tenido la investigacién hasta la fecha. Los elementos
que podemos encuadrar dentro de la categoria de rocas sagradas en Palencia® y Valladolid,* hasta el
momento, se cuentan practicamente con los dedos de una mano, respondiendo sobre todo a fendmenos
de sacralizacion de espacios y elementos destacados de la naturaleza, caso de algunas formaciones
rocosas singulares del palentino paraje de Las Tuerces.

Zamora, Palencia y Valladolid reproducen la existencia de una mayor variedad de rocas sagradas que las
que se han propuesto hasta la fecha, a partir de complejos procesos de sacralizacidon de la roca por medio
de la tradicidon (componente inmaterial) o de ciertas marcas territoriales (componente material) que dan
lugar a paisajes sagrados de cierta complejidad, similares a los sistemas sagrados territoriales propuestos
por Angel Gari en fecha reciente; como cabe comprender, todas las rocas sagradas han de entenderse
como elementos integrantes de un mismo paisaje sagrado que, segun apuntan ciertos autores, tienen una
especial significacion espiritual para las comunidades (Wild y Mcleod, 2008: 21), erigiéndose en “espacios
privilegiados” en virtud de las especiales caracteristicas fisicas y el juego dialéctico de mensajes que
emiten para dichas comunidades locales, generandose lugares cargados de sacralidad donde se desvela
el afloramiento de hitos o marcadores que se insertan en el paisaje de forma diacrénica por parte de los
grupos que ocupan un territorio determinado (Sallnow, 1987: 12-13).

Bajo estas premisas cabe entender los paisajes sagrados de estas provincias, tan diferentes entre si,
como verdaderos demarcadores territoriales de manifestaciones hierofanicas plasmados en ciertas rocas

2 En las comarcas de Aliste y Sayago se documenta un interesante conjunto de piedras de silueta cruciforme, de
factura eminentemente popular (Cruz, 2018), que se encuentran a medio camino entre los menhires sacralizados —cfr.
la conocida Cruz de las Portillas labrado a partir de un menhir prehistérico (Rodriguez y Ferrer, 2003: 237-242)— vy los
cruceros contrarreformistas, cuyo origen lo han encontrado algunos autores en las cruces altas o cruces hincadas de
las islas britanicas de los siglos vi1 y vir (Plaza, 2013: 8-9).

3 En Palencia catalogamos como tal el menhir de La Caldera (Lores) y el menhir de la Piedra de Sansén (Villanueva
de Henares), los eremitorios rocosos de Olleros de Pisuerga, la ermita de San Pelayo (Villacibio), la ermita de San Martin
(Villarén), la ermita-pefia de Pomar de Valdivia, el eremitorio de Rebolledo de la Inera, el eremitorio de San Vicente
(Cervera de Pisuerga), el eremitorio de Cezura, la cueva de La Calderona (Berzosilla), el eremitorio de Olleros de
Paredes Rubias, la ermita de la Pefia (Perapertud), el Humano de Muda y el Dojo de Vallespinoso de Cervera.

4 En Valladolid tan solo podemos dar cuenta de los eremitorios del Castillo y Las Pinzas (Curiel de Duero), el
eremitorio de Las Bocas (Mélida, Penafiel), el eremitorio del Castillo (Pefiafiel), el eremitorio de Aldeayuso, la cueva de
la Valdelaperra (Cogeces del Monte), la cueva del Hermano Diego (Valbuena de Duero), la ermita y los eremitorios
de la Virgen del Olmar (Canalejas de Pefafiel), la cueva de Nuestra Sefiora de La Armedilla (Cogeces del Monte), la
cueva de Castrogordo (Minguela, Bahabdn) y la Piedra del Milagro (ermita del Santo Cristo de la Veracruz, Vega de
Ruiponce).

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID ‘ 325



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

que se individualizan del resto a través de dichas practicas rituales y religiosas y marcas fisicas; asi es
como pefas, ciertos montes y determinadas espeluncas vienen a mostrar un complejo paisaje que de
manera diacrdonica va a ocupar aquellos espacios que representan para las comunidades un elevado
valor simbdlico. Es de este modo como a lo largo del tiempo, en claro fendmeno de larga duracion,
los espacios de mayor interés social, econdmico, cultural..., asi como aquellos lugares que es preciso
conculcar, vendran a ser ocupados simbdlicamente a través de una leyenda, de una practica ritualizada o
por medio de la construccion de un edificio que sacraliza el numen loci del lugar, sobre todo si este resulta
ser un espacio de ocupacion pagana. Las formas de esta sacralizacion de las pefias, de ciertos montes
o de algunas cuevas son bien conocidas (Llinares, 1990), muchas veces a través de relatos legendarios
(Cunqueiro, 1984) y las provincias objeto de nuestro estudio ofrecen buenos ejemplos de ello.

Las rocas, algunos montes y determinadas oquedades han sido casi siempre objeto de un innegable
interés por parte del hombre (Coglitore, 2004; Caillois, 2016), lo que ha llevado a integrarlas en la
misma concepcion de su ser, como elemento inherente a la cosmovision del mundo, donde las sacra saxa

Fig. 2. La Piedra de las Animas de Carbellino de Sayago (Zamora),
ejemplo de roca de caracter propiciatorio.

326 . Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

vienen a representar el nexo de union con el mas alla, con el inframundo. Con todo, a la pregunta de
si todas las rocas fueron ideales mediums para esta conexion o solo, por el contrario, lo fueron algunas
de ellas, parece quedar claro que aquellas rocas que contaban con determinadas caracteristicas fueron
objeto de esta mediacidn divina. Rocas destacadas en el entorno por su forma, tamano o color o por su
posicion estratégica —al pie de vias de comunicacion, de recursos criticos como el agua...— fueron las que
capitalizaron el interés de las poblaciones a lo largo del tiempo y las que ejercieron una suerte de atraccion
que las llevo a ser individualizadas y reconocidas y, al tiempo, objeto de marcas y practicas rituales
algunas de las cuales se han mantenido en nuestros dias, tal y como vienen poniendo de manifiesto los
estudios de corte etnoarqueoldgico (Almagro, 2009; Moya-Maleno, 2010). No es casualidad que solo ciertos
bolos localizados en un mar de rocas graniticas, como ocurre en el occidente de la provincia de Zamora,
hayan sido objeto de interés por parte de los primeros pobladores prerromanos y, en muchos casos, de
las poblaciones ulteriores a través de la plasmacion fisica de practicas propiciatorias y oraculares —Piedra
de las Animas de Carbellino de Sayago— (fig. 2), practicas de origen fecundante, caso de las resbalinas,
muy frecuentes no solo en Zamora, sino también en Avila y Salamanca, rocas oscilantes, piedras sonoras
0 campanas, piedras con tradicién de moras, moros y tesoros o tronos y altares rupestres que forman
parte de santuarios prehistoricos rupestres (Correia, 2015), que rinden evidencias de un sustrato céltico,
relacionado en algunos casos con el vecino territorio luso (Almagro, 2014; Almagro y Torres, 2015).
Comparte Zamora con la provincia de Palencia la presencia de ciertos montes, que caben ser catalogados
dentro de una categoria cercana a los mons sacra, raiz de los topénimos Monsagro (Salamanca) o Monsanto
(Castelo Branco, Portugal), destacados accidentes en el paisaje que fueron estigmatizados por medio de
pequefias ermitas® (figs. 3 y 4) que configuran unos paisajes sagrados de enorme complejidad. Un estado
inicial, en este orden de cosas, lo encontrariamos en la muga o mojoén calizo denominado El Humano de
Muda (figs. 5 y 6), situado en pleno corazdn de la montafia palentina, como eje referencial del paisaje y
configurador de parte del componente legendario de la comarca. Esta destacada roca vendria a suponer
la fase germinal, primigenia, de los primeros monumentos megaliticos de la regién, en este caso los
menhires, presentes en la divisoria de las comunidades de Cantabria y Castilla y Ledn, dibujando no solo
vias naturales de comunicacion® (Delibes et alii, 2012), sino conformando simbodlicamente el paisaje, el

5 Ermita de San Esteban de Brime de Urz; ermita de San Cosme y San Damian de Tudera, posiblemente asentada
sobre un santuario rupestre anterior en virtud de la presencia de canaletas y pilancones de posible origen prehistérico
(Colino, 2001: 277); ermita de San Vicente de Abeldn; Nuestra Sefiora del Castillo (Fariza), levantada encima de un
castro prerromano; ermita de San Amede o Mamed, en Villardiegua de la Ribera, al pie de un castro prerromano y
al pie de la Pefia Redonda, numen loci de este complejo paisaje sagrado..., todas ellas en la provincia de Zamora, o
ermita de la Virgen de la Pefia de PerapertU, en Palencia, por citar tan solo algunos ejemplos.

6 En Cantabria, en la comarca de Valdeolea, encontramos los menhires de Pehahincada o Piedra de Sansoén, de La
Matorra de los Castillos, de La Puentecilla, La Llaneda, El Cabezudo, El Pefiuco y El Cafién o Piedrahita, y en Castilla y
Ledn los menhires de Sanson, de Portal Ancho, de Canto Hito, Las Hogas y Pefia Corbea.

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID ‘ 327



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 3. Posible santuario rupestre de Tudera (Zamora) Fig. 4. Pefia Redonda en el castro de San
en el pago de La Torre, cristianizado por medio Mamede, en Villardiegua de la Ribera (Zamora),
de una ermita dedicada a san Cosme y san Damian. complejo paisaje sagrado resacralizado

por medio de la ermita de San Mamede.

cual ha trascendido a través de la tradicion oral, caso de la toponimia propia de algunos menhires (Piedra
de Sanson), la cual supone un verdadero thopos de este tipo de elementos en el folklore peninsular.”

En puridad, la provincia de Valladolid solo permite hablar de una piedra sagrada —la Piedra del Milagro
situada en las inmediaciones de la ermita del Cristo de la Veracuz, en Vega de Ruiponce (fig. 7), un
solitario canto de rio aléctono de notables dimensiones en la campifia arcillosa de Tierra de Campos—,
del que se cuenta una curiosa leyenda acerca de su presencia en el entorno de la ermita del Santo
Cristo de la Vera Cruz. El resto de los lugares mencionados hacen referencia a la presencia de una serie
de eremitorios y covachas, excavados en los cantiles calizos de los paramos del tercio oriental de la
provincia, que vienen a sacralizar, en cierto modo, lugares ancestrales, tales como los eremitorios de
Las Pinzas (Curiel de Duero) (fig. 8), situados bajo una importante ocupacién de la Edad del Bronce, o las

7  Caso de la Piedra de Sanson de Urriés (Navarra), el bolo de Sansdn de Aratorés (Huesca) o la piedra de pactos de
Roldan en Urroz-Villa, estudiada por Susana Irigaray en estas mismas actas.

328 . Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 5. Domo calizo de El Humano de Muda (Palencia),
referencia visual y simbdlica de la comarca.

Fig. 6. Cueva y ermita de la Virgen de la Pefia, claro ejemplo de monte sacralizado
con una advocacion de tipo “rocoso”, en Perapertu (Palencia).

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 7. Piedra del Milagro de Vega de Ruiponce,
uno de los escasos ejemplos de sacra saxa de la provincia de Valladolid.

Fig. 8. Eremitorios del castillo de Curiel de Duero (Valladolid).

330 ' Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

cuevas de Valdelaperra y Castrogordo, en Cogeces del Monte y Bahabon, respectivamente, en donde la
presencia humana se documenta ya desde tiempos campaniformes. En otros casos, existe una relacion
mas o menos directa entre estas espeluncas sagradas y ermitas campestres, caso de la ermita de la
Virgen del Olmar, en Canalejas de Pefiafiel o de la cueva en la que aparecié la imagen de la Virgen de
la Armedilla en Cogeces del Monte, la cual se sitla en el origen del importante monasterio jeronimo que
surgié pocos siglos después (Escribano y Losa, 2019). Se trata de una asociacion covacha-construccion
sagrada que encontramos en otros espacios de la region —caso de Pefia Colgada (Fuentesoto, Segovia) o
la ermita de Nuestra Sefiora de la Cueva (Hontangas, Burgos), donde en este ultimo ejemplo la presencia
de un ara romana sugiere un origen pagano y una cristianizacién posterior del mismo, quién sabe si
origen de un posible santuario romano—, que permite ampliar la tipologia de rocas sagradas que podemos
encontrar en la Peninsula dando lugar a paisajes sagrados de cierta complejidad, configurados bajo la
forma de cierta acumulacién de elementos, como los descritos recientemente en el santuario de Nossa
Senhora de Numao de Castro Laboreiro (Almagro-Gorbea, 2019: 30).

En este sentido, las provincias de Palencia y Valladolid rinden evidencias de estos tipos de rocas sacras
—los eremitorios— que si bien en determinados contextos, cabria dudar de su pertenencia a la familia de
las sacra saxa, la suma de un soporte rocoso, de un edificio de naturaleza religiosa y las propias practicas
rituales en torno a las mismas nos dan pie a englobarlos, sin ambages, en esta familia; repiten, en este
sentido, el mismo patréon de pefia-cueva-ermita® que se manifiesta en otros territorios peninsulares, tal
y como ha puesto de manifiesto recientemente Roma Riu para el caso de Aragdén o Cataluia (Roma Riu,
2017: 261-263). Patron que volvemos a encontrar en la relaciéon pefa-agua (Roma Riu, 2017: 264-265)
que documentamos en el dojo o surgencia de agua que sale de una piedra en el lugar de aparicion de la
imagen de cabecera de la ermita de la Virgen del Valle, en Vallespinoso de Cervera (Palencia).

Es evidente que elementos tan destacados en el paisaje como el eremitorio de San Vicente, situado en
la localidad de Cervera de Pisuerga, no dan pie a dudas en cuanto a su interpretacion como roca sagrada
(fig. 9). Se trata de un gran afloramiento calizo situado a orillas del rio Ribera, que fue transformado como
una ermita rupestre, cuya planta recuerda a otras construcciones rupestres situadas en la zona (Alcalde,
1990; Berzosa, 1998) y que repite un patréon similar, en este caso la apropiacién fisica y simbdlica de

8 En este sentido, tal vez la deriva de la investigacion en aquellos ambitos donde las pefias sagradas, por meras
cuestiones de materialidad, son menos abundantes haya que buscarla en otros fendmenos asociados. Seria el caso,
aun poco estudiado, de las madres del arroyo Botijas, en cuevas de Provanco (Segovia), el pozairén de Valdezate
y la fuente de San Juan de Fuentemolinos, ambos situados en la provincia de Burgos, o la propia arca madre del
monasterio de La Armedilla (Cogeces del Monte, Valladolid), las cuales parecen estar relacionadas con el espacio
fronterizo y simbdlico de los territorios vacceo y arévaco (comunicacién personal de Angel Palomino), surgencias
acuaticas que tal vez haya que relacionar con el omphalos de los territorios prerromanos de la submeseta norte.

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID ‘ 331



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

ciertas rocas, habitualmente muy visibles en el entorno, al pie de vias naturales de comunicacién. En
este sentido, volvemos a encontrar la relacidon pefia-ermita que se repite en otros ambitos peninsulares,
caso del territorio gallego analizado por Fernando Alonso Romero® y portugués (Almagro, 2017: 19),
algunas de ellas objeto de ciertos rituales circumambulatorios (Moya-Maleno, 2010), que aln perviven
en tierras portuguesas —Nossa Senhora de Lapa, en Sernancelhe (Pinto, 2007) y que hasta hace poco
tiempo se documentaban en algunas ermitas y santuarios castellano y leoneses—.

Fig. 9. Eremitorio de San Vicente, en Cervera de Pisuerga (Palencia).

En resumen, la manifiesta desigualdad de rocas sagradas en las provincias de Zamora, Palencia y Valladolid
viene determinada, principalmente, por la ausencia de estudios especificos en las dos segundas, de los
gue Zamora a dia de hoy cuenta con abundantes trabajos cientificos,® gracias a lo cual es facil hacerse
idea de la compleja realidad de esta provincia, netamente alineada con los territorios rayanos portugueses
y salmantinos. La aparente escasa presencia de rocas sagradas enmascara, no obstante, una realidad

9 Menciona este autor un buen numero de rocas, caso de San Alberto de Ribeira (A Corufia), ermita de San
Guillerme (Finisterre), el Pedrdn (San Martin de Vilanova)..., recogidas muchas de ellas en las presentes actas.

10 Junto con los trabajos, un tanto desfasados, de Benito del Rey y de Grande del Brio, es preciso mencionar los de
Almagro-Gorbea y, sobre todo, los mas recientes de Sanchez Benito, de cuyos resultados se da cumplida cuenta en las
presentes actas.

332 ' Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

bien distinta cual es la de saper vedere, como expresara Matteo Marangoni, esto es, saber ver los rastros
divinos, a veces practicamente imperceptibles, que se encuentran en el paisaje, no siempre bajo la forma
de piedras. Bajo esta premisa, élas estelas de piedra caliza que indican las tumbas de la famosa necrdpolis
de Padilla de Duero (Valladolid), no son sino unas de las primeras manifestaciones simbdlicas de las
sacra saxa de esta parte de la submeseta norte? Evidentemente el trabajo estd por hacer y este breve
repaso a la realidad de las rocas sacras de las provincias de Palencia, Valladolid y Zamora abre el foco
sobre la necesidad de leerlas en el contexto mas amplio de los paisajes sagrados, aspecto ya apuntado
por numerosos autores (Brelich, 1954: 36-59), desde la dptica etnoarqueoldgica como han propugnado
muchos de los autores aqui citados.

Referencias bibliograficas

ALcaLpe Crespo, G. (1990). Ermitas rupestres de la provincia de Palencia. Palencia.

ALmaGRO-GORBEA, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Avila): un rito celta del Mas Alla”. Ilu:
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

ALmMaGRO-GoRBEA, M. (2009). “La etnologia como fuente de estudios de la Hispania celta”. BSAA arqueologia,
LXxv, pp. 91-142,

124

ALmMAGRO-GoRBEA, M. (2014). “Palambrio: una palabra ‘lusitana’ actual derivada de la raiz *pala-, ‘piedra’”.
Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 21, pp. 461-474.

AwmMAGRO-GORBEA, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de adivinacidén de la Hispania
Celtica”. Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

ALmMaGRO-GoRBEA, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificacion y metodologia de estudio”. En
M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sacras. Actas del Coloquio
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M. (2019). “Sacra saxa y ritos populares de adivinacion en la Hispania prerromana”.
En S. Montero y J. Garcia Cardiel (coords.), Santuarios oraculares, ritos y practicas adivinatorias en la
Hispania antigua, pp. 21-52. Madrid.

ALmacro-GoRrBEA, M. (2021). “Avances en el estudio de las pefias sacras de la peninsula ibérica (2017-2019)".
En M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas de la peninsula
ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019,
pp. 15-45. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M., y J. M. SincHez Benito (2021). “Las pefias resbaladeras en la provincia de Zamora.
nuevas pefias sacras en la peninsula ibérica”. En I Congreso Internacional de los Paisajes Culturales
Sagrados: antropologia, espacios, practicas y arquitecturas (Zamora, 17-20 de octubre de 2018).

ALMAGRO-GORBEA, M., y J. Torres (2015). “Pedras de namorados no Concelho de Sabugal”. Sabucale, 7,
pp. 7-22.

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID ‘ 333



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

ALvarez VIDAURRE, E. (2011). Historia de la precepcion del megalitismo en Navarra y Guiptzcoa: aproximacion
a una biografia de sus monumentos. Pamplona.

AsHmore, W., y A. B. Knarp (eds.) (1999). Archaeologies of Lanscape: Contemporary Perspetives. Oxford.

Benito peL Rey, L. (1987). “El castro de San Mamede, en Villardiegua (Zamora): nuevos descubrimientos
arqueoldgicos”. Stvdia zamorensia. Historica, 8, pp. 41-51.

Benito peL Rev, L., y R. Granpe pDeL Brio (1988). “El santuario falico del Portillo del Lobo, en Muelas del Pan
(Zamora)”. Stvdia zamorensia. Historica, 9, pp. 12-15.

Benito peL Rey, L., y R. Granpe pEL Brio (1990). “San Pelayo, santuario rupestre de Almaraz de Duero
(Zamora)”. Stvdia zamorensia. Historica, 11, pp. 9-23.

Benito peL REev, L., y R. Granbe DEL Brio (1992). Santuarios rupestres prehistéricos en las provincias de
Zamora y Salamanca. Salamanca.

Benito peL REY, L., y R. GrRaNDE DEL Brio (1994). “Nuevos santuarios rupestres prehistdricos en las provincias
de Zamora y Salamanca”. Zephyrvs, xwi, pp. 113-131.

Benito peL REey, L., y R. Granpe peL Brio (2000). Santuarios rupestres prehistéricos en el centro-oeste de
Espafa. Salamanca.

Benito peL Rev, L., H. A. BernarDO Y M. SANncHEz Robricuez (2003). Santuarios rupestres prehistéricos en
Miranda do Douro, Zamora y Salamanca. Miranda do Douro.

Berzosa GUERRERO, J. (1998). Iglesia rupestre de Santa Maria de Valverde: Valderredible (Cantabria). Aguilar
de Campoo.

BLas CorTiNa, M. A. de (1997). “El arte megalitico en el territorio cantabrico: un fendmeno entre la nitidez
y la ambigliedad”. En III Coloquio Internacional de Arte Megalitico. Brigantium, 10, pp. 69-89.

BrabLEY, R. (1993). Altering the Earth. Society of Antiquaries of Scotland Monograph Series Number, 8.
Edimburgo.

BrabpLEY, R. (2000). An Archaeology of Natural Places. Londres.

BreLicH, A. (1954). “Un culto preistorico vivente nell’Italia centrale: saggio storico-religioso sul pellegrinaggio
alla SS. Trinita sul Monte Autore”. Studi e Materiali di Storia delle Religioni, xxiv-xxv, pp. 36-59.

Cairrois, R. (2016). Piedras. Madrid.

Campos Gomez, J. C. (2018). Grabados rupestres de la provincia de Ledn. Astorga.

CarnErO FELIPE, R. M. (1988). La otra historia de Sayago. Zamora.

Carnero FeLIPE, R. M. (1991). La otra historia de Sayago (2): el mayo, supersticiones, brujeria... Zamora.

Casapo, S. (2007). “The reenchantment of nature. Spiritual values and the history of protected areas: The
Spanish experience”. En J. Mallarach y T. Papayannis (eds.), Protected Areas and Spirituality. Proocedings
of the First Workshop of the Delos Initiative, pp. 59-74. Montserrat (Barcelona).

CocLiTorg, R. (2004). Pietre figurate: forme del fantastico e mondo minerale. Florencia.

334 . Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Couino GonzALez, F. (2001). Sayago, viaje al interior: ermitas y romerias. Salamanca.

CorreEIA SaANTOS, M. 1. (2010). “Santuarios rupestres no Occidente da Hispania indo-europeia. Ensaio de
tipologia e classificacdo”. Palaeohispanica, 10, pp. 147-172.

CorrEIA SaNTOS, M.2@ 1, (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leida en la
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

CorrEIA SanTos, M. J. (2017). “¢Sillas de reyes o tronos de dioses? Cuestiones metodoldgicas en torno a
los santuarios rupestres”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias
sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp.
113-150. Huesca.

Cruz SANcHEZ, P. J. (2016). “Paisajes sagrados en el occidente salmantino. Definicidén y analisis a través de
los ejemplos de El Abadengo y La Ribera”. En R. Jacinto y V. Cabero (coords.), Didlogos (Trans)fronteiricos.
Patrimonios, territdrios, culturas. Iberografias, 31, pp. 35-56. Guarda.

Cruz SAncHez, P. J. (2018). “Hitos de piedra en el paisaje del occidente zamorano. Analisis antropoldgico
de los cruceros de la comarca de Sayago”. En J. L. Fernadndez Fernandez y P. J. Cruz Sanchez (coords.),
Cruces, viacrucis y calvarios en las comarcas del occidente zamorano. Guadalajara.

Cruz SAncHEz, P. J. (2019a). “As sacra saxa no contexto das paisagens culturais sagradas de Ledo e Castela.
Apontamentos a partir da Antropologia”. Sabucale, Revista do Museu do Sabugal, 10, pp. 41-60.

Cruz SANcHEz, P. J. (2019b). Estudio y puesta en valor de las piedras sagradas de Ledén, Salamanca y
Zamora. Dos tomos. Informe depositado en la Direccion General de Patrimonio Cultural de la Junta de
Castilla y Ledn. Valladolid.

CunquEIRO, A. (1984). Tesoros y otras magias. Barcelona.
DeLiees pe CasTro, G., et alii (2012). Piedra Alta: el guardian del tiempo. Burgos.
ELiabe, M. (1990). Historia de las religiones. Barcelona.

EscriBano VELasco, C., y R. Losa HernAnDez (2019). La Armedilla: historia de un monasterio jerénimo.
Valladolid.

Fourier GonzALez, G. (1910). Geografia critica e histdrica de la Edad Antigua de Espafia. Madrid.
FrRADE MoRrERA, M.2 1. (ed.) (1990). Obra etnografica y otros escritos: César Moran Bardon. 2 vols. Salamanca.

FreebeerG, D. (2010). E/ poder de las imagenes: estudios sobre la historia y la teoria de la respuesta.
Madrid.

GuerrA Dock, E., P. J. Cruz SAncHEz, J. F. FABIAN GARciA, P. ZAPATERO MAGDALENO Y S. Lorez PLaza (2012). “Una
referencia en el paisaje. Canchales graniticos y procesos de neolitizacion en el valle Amblés (Avila)”. En
Congrés Internacional Xarxes al Neolitic. Rubricatum, 5, pp. 507-515.

Hunt, J. D. (1996). L'art du jardin et son histoire. Paris.
LuinaARes, M.@ del M. (1990). Mouros, animas, demonios: el imaginario popular gallego. Madrid.

MarTiN DE BraGa (1981). Sermdn contra las supersticiones rurales. Barcelona.

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID ‘ 335


https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Mova-MaLeno, P. R. (2010). “La sacralidad y los ritos circumambulatorios en la Hispania céltica a través de las
tradiciones populares”. En F. Burillo Mozota (ed.), VI Simposio sobre Celtiberos: ritos y mitos, pp. 553-562.
Fundacion Segeda, 6. Daroca.

Mova-MaLeno, P. R. (2020). Paleoetnologia de la Hispania Celtica: Etnoarqueologia, Etnohistoria y Folklore.
2 vols. BAR Publishing. Oxford. <https://doi.org/10.30861/9781407316703>.

OrTEGA, M. (2015). “Paisajes simbdlicos e itinerarios culturales”. En L. Cruz Pérez (coord.), 100 paisajes
culturales espafioles, pp. 382-388. Madrid.

Perez RopriGuez, F. J. (2010). “El fendmeno megalitico en la montafia palentina”, pp. 11-64. Coleccion
Historia de la Montafia Palentina, 4. Palencia.

Pinto CaArRDOsO, A. (2007). Santudrio da Lapa. Histéria e Tradicdo. Varzea.

PLaza BeutrAN, M. (2013). “Origen, vias de penetracién de cruces y cruceros en la peninsula ibérica”.
Hispania Sacra, .xv (131), pp. 7-28.

RobriGuez CoLMENERO, A., Y S. Ferrer (2003). “Por tierras de Ledn y Zamora: nuevas inscripciones y
reinterpretacion de otras”. Larouco. Revista Anual da Antigiiedade Galaica, 3, pp. 237-242.

Roma R1u, J. (2017). “De las piedras sagradas a las virgenes encontradas”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari
(eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefas sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en
Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 255-274. Huesca.

Rossi, A. (1976). La arquitectura de la ciudad. Coleccidon Punto y Linea. Barcelona.

Rusio Diez, R. (2015). Arqueologia, paisaje y territorio post-romano: las tumbas excavadas en roca en el
occidente de Ciudad Rodrigo (Salamanca). Ciudad Rodrigo.

SacrisTAN ArRrRoYo, N., y F. Vicente Ropapo (2018). Las piedras y los paisajes en la cultura tradicional de la
provincia de Segovia: primera aproximacion a la etnogeologia segoviana. Segovia.

SaLLnow, M. (1987). Pilgrims of the Andes. Regional cults in Cusco. Washington.

ViLaca, R. (coord.) (2011). Estelas e estatuas-menhires da Pré a Protohistdria. Actas IV Jornadas Raianas
(Sabugal, 2009). Sabugal.

Wip, R., y Ch. McLeop (eds.) (2008). Sitios naturales sagrados: directrices para administradores de areas
protegidas. Gland (Suiza) / Paris.

336 . Pedro Javier Cruz Sanchez y Beatriz Sanchez Valdelvira


https://doi.org/10.30861/9781407316703

PORTACION A LAS PENAS SACRAS
EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRAS-0S-MONTES'

José Miguel Sanchez Benito*
Martin Almagro-Gorbea™

Andlisis de las pefias sacras de las provincias espafiolas de Zamora y Salamanca y de nuevos hallazgos de
la zona limitrofe de Tras-os-Montes, en Portugal. Desde tiempos del padre César Moran, las pefias de estas
provincias graniticas han atraido la atencion. Este trabajo da a conocer resultados de las prospecciones
realizadas durante afios, que han permitido identificar mas de 150 pefas sacras. Destacan las numerosas
pefas resbaladeras y los 27 altares rupestres, ademas de 8 pefias sonoras y de otros tipos menos
representados que contribuyen al conocimiento de las creencias y de los ritos prerromanos. Estos ritos
revelan la misma concepcion sobrenatural del paisaje sacro de origen animista que se constata en las
provincias préximas de Avila y Toledo, asi como en Galicia y Extremadura. Finalmente, se llama la atencién
para que este importante patrimonio arqueoldgico y etnoldgico se inventarie, se proteja y se conserve
para el futuro.

Pefia sagrada. Animismo. Etnoarqueologia. Patrimonio cultural. Provincias de Salamanca y Zamora.
Tras-os-Montes.

Analysis of the sacred rocks of the Zamora and Salamanca provinces in Spain and the new findings from
the bordering area of Tras-os-Montes, in Portugal. Since the time of Father César Moran, the rocks of
these granite provinces have drawn attention. This work presents the results of the surveys carried out
over the years, which have allowed the identification of more than 150 sacred rocks. It highlights the
numerous boulders, 27 rock altars, 8 sonorous rocks and other less represented types which contribute
to the knowledge of pre-Roman beliefs and rites. These rites reveal the same supernatural conception of

* Médico, estudioso de la regién hispanoportuguesa del Duero. josemibenito4@gmail.com
**  Académico anticuario. Real Academia de la Historia. anticuario@rah.es

1 Este trabajo es fruto de una colaboracién acordada entre los autores en el I Congreso Internacional Sacra Saxa,
celebrado en Huesca en 2016.

[inorce ¢ 337


mailto:josemibenito4%40gmail.com?subject=
mailto:anticuario%40rah.es?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

the sacred landscape of pre-Roman animistic origin that is found in the nearby provinces of Avila and
Toledo, and Galicia and Extremadura regions. Finally, attention is drawn on the need to make an inventory
of, protect and preserve this important Archaeological and Ethnological Heritage.

Sacred rock. Animism. Ethnoarchaeology. Cultural Heritage. Salamanca and Zamora provinces. Tras-os-Montes.

Las pefias sacras en las provincias de Zamora y Salamanca han llamado desde hace tiempo la atencidn,
pues ya hay referencias a alguna de ellas en trabajos del P. Moran (1932; 1946) y en estudios posteriores
(Almagro-Gorbea, 2015: 331 ss., 344 ss.), al margen de los santuarios rupestres que han merecido la
repetida atencién desde los afios 1990 de Benito del Rey y Grande del Brio (1992; 1994a; 2000..).

El I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: creencias y ritos en piedras sagradas, celebrado el afio
2016, nos permitié entrar en contacto a los autores, lo que constituyé un estimulé para proseguir los
trabajos de prospeccién que José Miguel Sanchez Benito habia realizado durante afios por tierras de
Zamora, Salamanca y Tras-os-Montes para estudiar las pefias sagradas y recoger datos y noticias sobre
ellas.

Fruto de ese encuentro es esta comunicacién, que pretende dar a conocer algunas novedades de las pefias
sacras de las provincias de Zamora y Salamanca, a las que se incorporan también algunas de la zona
de Tras-os-Montes, como aportacion que contribuya a los estudios de las pefias sacras de la peninsula
ibérica que estos Ultimos afos se impulsan desde el Gabinete de Antigliedades de la Real Academia de la
Historia. En este proyecto, José Miguel Sanchez Benito se ha encargado de recoger las pefias sacras de
las provincias de Zamora y Salamanca para contribuir al Corpus de pefias sacras de la peninsula ibérica
(CPSPI), cuyos trabajos iniciales ya se han dado a conocer (Almagro-Gorbea y Sanchez Benito, e. p.).
En él se sigue la ficha tipo tedrica organizada en el I Coloquio de Huesca de 2016 (Navarro, 2017), con
el nombre (denominacion popular de la piedra o, si no se conoce, la del topénimo del lugar donde se
halla), el municipio, la comarca y la provincia, seguida de su localizacién (coordenadas geograficas) y, a
ser posible, su altura msnm y la forma de acceso. A continuacién, una descripcion que incluye su forma
(tipo de pefa, tamafio e inclinacidn) y estado de conservacion, seguido del contexto medioambiental
(paisaje, medio ambiente, proximidad a fuentes...) y, en su caso, del contexto arqueoldgico (yacimientos
proximos, vias antiguas...). Finalmente, es muy importante incluir la descripcion de los ritos y de las
leyendas asociados y las observaciones que se consideren de interés, asi como los informantes y, en caso
de existir, la bibliografia.

Las provincias de Zamora y Salamanca ofrecen los tipos de pefias sacras caracteristicos de las tierras
graniticas occidentales de la peninsula ibérica, expuestos en el I Coloquio de Huesca, en el que se las
clasificaba por forma, funcion y situacion (Almagro-Gorbea, 2017). De acuerdo con dicha tipologia, damos

338 . José Miguel Sanchez Benito y Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

a conocer mas de 150 pefias sacras situadas en tierras zamoranas, salmantinas y transmontanas, en
su mayoria desconocidas, que hemos localizado y documentado en estos tres afios. Sin embargo, este
trabajo de analisis no puede darse por finalizado, ya que todavia quedan muchas zonas por estudiar,
en especial para conocer los ritos y mitos asociados, lo que hace que los datos aqui expuestos deban
considerarse provisionales.

De acuerdo con la idea de contribuir al CPSPI, los trabajos se han dirigido a localizar y documentar
las piedras sacras, documentar los ritos y mitos conservados, reunir esos datos para realizar el corpus
de las pefias sacras de Zamora y Salamanca, clasificarlas segun la tipologia establecida y realizar el
inventario de Zamora y Salamanca, del que aqui se presentan los ejemplares mas interesantes y los tipos
de pefia mas representativos.

Las penas sacras localizadas en esta zona superan las 150, en las que, de forma aun provisional, se
pueden sefalar los tipos principales: pefias sacras-numina, altares rupestres, pefias propiciatorias de
“responsos”, pefias oscilantes y, por ultimo, algunos tipos menos representados, como las pefas falicas,
sonoras, en forma de trono, en forma de barca de piedra y con huellas miticas.

Pefas sacras (numina)

No son muchas las pefas identificadas por su caracter esencialmente numinico, aunque probablemente
sean mas numerosas de lo que se supone. Alguna de ellas destaca por su espectacular situacion, como
la pefia de la ermita de San Vicente, en Abelén, que domina sobre la desembocadura del Esla. Otro
caso todavia de mayor interés es La Pefia Redonda, de Fregeneda, en Salamanca (Benito del Rey et alii,
1994), pues todavia conserva su caracter de lugar mitico y ritual para sus habitantes, que la consideran
protectora de todos. Adultos, niflos y nifias, incluso los mas pequefios, suben a ella sin que “nunca haya
ocurrido ningun accidente”, a pesar de que hay que intentar subir al mas alto, pues tiene tres niveles o
pisos con acceso con pasos grabados por distintos lados.

El ejemplo mas espectacular es la Pefia Gorda de La Pefia (Salamanca) (fig. 1). Es un monte-isla de
episienita, de 41 metros de altura y 71 metros de didametro, que destaca en toda la comarca de Vitigudino.
Ofrece escalones tallados en la roca para ascender a su cumbre, que tiene pozos de agua lustral que
Santos (2015: 371 ss.) interpretdé como altares. Ademas, conserva interesantes leyendas cosmoldgicas
cristianizadas para explicar su origen y la gente del pueblo mantiene tradicién de subir a su cima el
segundo lunes después de Pascua a comer el hornazo.

No hay en esta zona pefias de moros de especial interés, pero es digno de sefialarse que se han identificado
26 altares-santuarios, muchos de ellos sobre el Duero, ya estudiados por Benito del Rey y Grande del Rio

PENAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRAS-0S-MONTES ‘ 339



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

(1992) y mas recientemente por Maria Jodo Correia Santos (2015). A los ya conocidos se puede afiadir
algun otro, como el de la Virgen del Castillo, en La Encina de San Silvestre (Salamanca), que parece
recoger la tradicion numinica de El Castillo, masa de canchales de granito situada frente a la ermita a
cuyo pie hay una plaza de toros. El santuario estd asociado a una pefia resbalaera ubicada en la base del
monte, al lado del riachuelo, ya en Villaseco de los Gamitos.

Fig. 1. La Pefla Gorda, en La Pefa (Salamanca).

También dentro de las pefias numinicas hay que incluir el impresionante “palambrio” de Prado Judeu,
en Almeida (Portugal), asociado a repetidas cruces de cristianizacién, hasta ahora inédito a pesar de su
espectacularidad (fig. 2). Palambrio es un término utilizado en el Sayago para designar un abrigo natural
formado por pefias de granito (Almagro-Gorbea, 2014), aunque casi nunca alcanzan el tamafio que ofrece
el de Prado Judeo, situado junto a dos pequefias lagunas o charcas que conservan agua todo el afio y
que aumentan su importancia. Este impresionante “palambrio” o cueva natural lo forman un grupo de
grandes pefias graniticas con una gran pena en forma de columna truncada en su parte mas alta que
pudiera haber sido un simbolo falico. Este gran conjunto de penas forma una gran cavidad o “palambrio”
alargada, con el eje mayor de 8 metros orientado norte-sur y una anchura que varia desde 1 metro en la
entrada hasta alcanzar los 5 metros en la parte norte, que debié ser la entrada primitiva, mientras que
su altura media es de 2,5 metros. Tiene dos entradas, la principal orientada al este, y otra en su extremo
norte, que esta parcialmente tapada por una pared de piedra seca de 1,5 metro de alto, aunque deja un
hueco a manera de ventana por la que se divisa el pico principal de la sierra de la Marofa, que pudiera
| ®

ser el "“monte sagrado” del territorio. El suelo es una gran losa llana de granito, claramente trabajada

340 . José Miguel Sanchez Benito y Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

en algunas partes. Al exterior de la zona Este hay una pared de piedra seca, de 10 metros de largoy 1
metro de altura que forma un espacio a modo de patio o corral, probablemente para el ganado y la piedra
que cubre la entrada actual estad ennegrecida por las hogueras, por su uso como refugio de pastores.
Al exterior, en la zona norte, a 1 metro de altura, hay cuatro cruces grabadas, una de ellas patada, que
testimonian la cristianizaciéon del lugar.

Fig. 2. Palambrio de Prado Judeu, en Almeida (Portugal).

Altares rupestres

Un conjunto rupestre de singular interés puede considerarse el santuario de San Salvador do Mundo
(fig. 3, a-d), situado a pocos kildmetros de Sao Jodo da Pesqueira, en Tras-os-Montes, en la cima de un
monte con una estratégica posicidon dominante sobre el rio Duero (fig. 3, a), que en esa zona era muy
peligroso hasta que se construyd la presa de Valeira, por lo que los tripulantes de las embarcaciones
(rabelos) que transportaban vino rio abajo hacia Oporto realizaban suplicas al pasar bajo del santuario.
Al santuario se va de romeria y en peregrinaciones y a él se asocia un conjunto de pequefias ermitas
construidas por todo el monte. Todavia hoy se conserva ademas la tradicion de que acuden al santuario
muchachas, que, para “casarse en el afio con un buen hombre”, hacen nudos en las giestas o escobas,
nudo que segun la tradicion deben hacer con la mano izquierda en el tramo del camino que baja hacia la
capilla de Nossa Senhora da Penha, situada en la gruta o palambrio que forma una gran pefia o penedo

PENAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRAS-OS-MONTES ‘ 341



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

(fig. 3, b), que puede compararse con otras capillas rupestres similares, como Nossa Senhora da Lapa,
cerca de Viana do Minho, Nuestra Sefora de la Asuncion, en Pontevedra, o San Guillerme, en Finisterre
(A Coruna) (Almagro-Gorbea, 2015: 227, fig. 7; Alonso Romero, 2021, figs. 2 y 3).

Los estudios arqueoldgicos evidencian una ocupacion continuada del lugar al menos desde el Neolitico,
pero para este estudio es de mas interés la llamada Fraga do Diabo, situada en su parte mas alta, cerca
de la primitiva “Cova”. Se trata de una gran roca granitica de, aproximadamente, 10 metros de largo y

Fig. 3. Miradouro de S3o Salvador do Mundo,
en Sdo Jodo da Pesqueira (Tras-os-Montes, Portugal).

342 ' José Miguel Sanchez Benito y Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

1 metro de altura media con numerosos elementos antrdopicos, como diversos grupos de “cazoletas” o
cubetas naturales en su parte alta (fig. 3, a) que parecen confirmar su funcién de altar, ademas de otras
menores, que, segun la leyenda, corresponden a las pezufias, las rodillas y los cuernos del Diablo, que
dejé marcados al caer sobre ella y que pueden interpretarse como huellas de pies grabadas (fig. 3, d),
como las que en Galicia se han asociado a ritos de coronacién (Garcia Quintela y Santos Estévez, 2000;
Garcia-Quintela, 2003). También ofrece dos conjuntos de escalones tallados de tipo Ulaca para acceder a
la cumbre (fig. 3, b; 3, ¢), bajo uno de los cuales hay un “rebaje” o receptaculo rectangular con un canal
vertical a modo de desaglie hasta el suelo, que pudiera considerarse un altar de sacrificios.

Peiias propiciatorias

Las pefias propiciatorias de Zamora y Salamanca fueron recogidas y estudiadas por Almagro-Gorbea
(2015), y junto a ellas hay que incluir la Pefia de la Fortuna en El Escobio, Trascastro de Luna, en Ledn.
La méas conocida es la Pefia las Animas, de Carbellino de Sayago (Zamora), que conservaba el rito de
rezar un padrenuestro y lanzar una piedra para salvar un alma del purgatorio, aunque también tenia el
rito del coscorrdon para adquirir inteligencia. Junto a ella deben citarse la Piedra de los Deseos, de Abeldn
de Sayago (Zamora) y la Pefia del Perddn, de La Redonda (Salamanca) (fig. 4), a las que probablemente
se puede afiadir la Pefla de los Enamorados, de Villar de Ciervo (Zamora), a juzgar por el topénimo y
por seguir siendo lugar de reunidon y meriendas de jovenes, aunque ha debido perder el rito de tirar una
piedra a su cumbre.

Junto a las pefias propiciatorias se deben incluir las pefias fecundantes, entre las que destacan por su
numerosa frecuencia las “penas resbaladeras”, hasta fechas muy recientes practicamente olvidadas y
que son caracteristicas de las areas graniticas, puesto que el granito parece ser la roca mas adecuada
para practicar este rito, aunque en la zona de Ledn y Zamora también se documenta en rocas cuarciticas,
como ocurre en Badajoz y Ciudad Real. Estas pefias se caracterizan por ofrecer una acanaladura de 30 a
50 centimetros de ancho y de 1 a 5 centimetros de profundidad, que es la huella del desgaste por roce
producida por deslizamientos muy reiterados sobre su superficie, lisa e inclinada generalmente entre 25
y 50 grados, que ha quedado brillante por ese pulimento (Almagro-Gorbea y Sanchez Benito, e. p.). Su
tamano puede variar mucho, desde pefias aisladas que apenas alcanzan los 2 metros de altura, como la
de Arrabalde en Zamora, hasta superar ampliamente los 5 metros al utilizar un canchal de granito de gran
tamafio. En la zona de Zamora y Salamanca se ha documentado cerca de 100 casos, que dan idea de su
popularidad.

Ofrecen denominaciones populares caracteristicas reflejan tradiciones dialectales consuetudinarias de
interés, aunque generalmente se denominan resbalinas en Zamora y resbaladeras en Salamanca. En

PENAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRAS-0S-MONTES ‘ 343



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

estas zonas, se constata la denominacién deslicera, documentada en el siglo xvi en Gallegos de Solmirén
(Salamanca), Escorregar, en Espondrinhas, Sabugal, y en Linhares da Beira (Portugal), resbaladera, en la
mayor parte de Salamanca, como Ahigal de Villarifio, Aldeadavila, Brincones (Salamanca), y en algunas
de Zamora, como Ferreras de Abajo, La Vidola, Mahide..., El Resbalin, en Sanabria y Resbalina en Abeldn,
Argafiin, Ganame, Bogajo y otros pueblos del Sayago, en Zamora, y del campo de Ledesma, en Salamanca,
como Hinojosa de Duero, Santiz, Villamayor, Zarza de Pumareda... Sin embargo, la denominacion mas
general es la de pefa resbaladera, utilizada en la mayor parte de la provincia de Salamanca y de Caceres,
pero que también se usa en Zamora y Avila.

Fig. 4. Pefia del Perdon, en La Redonda (Salamanca).

Sobre su funcion ritual es interesantes su asociacion a fiestas de primavera, como el Jueves Merendero,
que es el anterior al Carnaval, o el Lunes de Aguas, el siguiente al Domingo de Pascua, fiestas para
favorecer la fecundidad, como la Fiesta de San Vicente de Muga de Sayago, que conservaba pervivencias
de la tradicién de sortear por insaculatio para emparejar chicos y chicas (Jordan, 2008). Las pefas
resbaladeras originariamente tendrian una funcion ritual, que se ha debido perder posteriormente al pasar
a convertirse en juegos de nifios, pues su caracteristica acanaladura documenta la practica reiterada en
la roca de un rito durante muchos afios, puesto que solo un uso muy prolongado ha podido producir la
brillante acanaladura, en ocasiones profunda. La acanaladura suele ser Unica, pero en Villamayor, en
Salamanca, y en algun otro caso, existe una segunda acanaladura mas o menos proxima, como ocurre
en otras pefias resbaladeras de la peninsula ibérica. También se debe sefalar su frecuente asociacion
a fuentes y en algun caso a santuarios, como el de la Virgen del Castillo en Villaseco de los Gamitos,

344 . José Miguel Sanchez Benito y Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

cerca de Ledesma y El Resbalin de Puebla de Sanabria (Zamora) (fig. 5), situado bajo la cabecera de la
iglesia con huecos labrados en la pefia para facilitar subir por ella. Algunas pefias de Salamanca, como las
pefas de Sobradillo, el Cancho Resbalino de Peromingo y la Resbalina de Hinojosa de Duero, esta ultima
también cercana a una fuente y bajo un santuario, tienen una especia de asiento en su parte superior,
mientras que, en Fuentes de Ofioro (Salamanca), La Pefia del Rayo (fig. 6), que tiene ese nombre porque
se considera que su brillo ha sido producido por un rayo, se asocia a una pequefia cubeta en su cumbre,
como en Villamayor (Salamanca). Estos elementos confirman que debieron tener en origen una funcion
ritual, aunque hayan terminado por ser usadas como toboganes para juegos infantiles.

Fig. 5. El Resbalin, en Puebla de Sanabria (Zamora).

A pesar de haberse identificado casi 100 ejemplares, todavia no esta completo el inventario con el listado
y localizacién de todos estos monumentos a causa de su elevado numero, pero estas pefias resbaladeras
de las provincias de Zamora y Salamanca son caracteristicas de las areas graniticas occidentales de la
peninsula ibérica, desde Galicia (Feijoo Ares, 2001) a Andalucia (Almagro-Gorbea y Moya, 2021), y, aunque
también se conoce alguna en Catalufia y Levante, son caracteristicas de las areas atlanticas, como la
Bretafia y otras partes de Francia (Sébillot, 1902: 205-247; 1904-1906; 1908; Almagro-Gorbea et alii, 2020).

PENAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRAS-0S-MONTES ‘ 345



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 6. La Pefia del Rayo, en Fuentes de Onoro (Salamanca).

En la actualidad se conocen mas de 300 pefias resbaladeras en la peninsula ibérica, lo que indica su
popularidad, pero las conocidas deben ser una pequefia proporcién de las existentes, y, ademas, se
han convertido en lugar de diversion para deslizarse a modo de tobogan, pues han perdido la funciéon
originaria que debieron tener durante muchos afios y que explica el gran desgaste que ofrecen, quizas
por su relacién con ritos de fecundidad femenina y con partes pudendas del cuerpo, como documentan
las tradiciones de Francia (Sébillot, 1904: 336) y como se ha conformado en algunas zonas de Avila
(Caballero y Mariné, 2021).

Entre las pefias sacras localizadas en las provincias de Zamora y Salamanca, algunos tipos menos
frecuentes no dejan de ser significativos. Es interesante entre las penas oscilantes destacar la Pefia del
Pendon (fig. 7), del Teso de San Cristdbal, en Villarino de los Aires (Salamanca) (Moran, 1932: 209; Benito
del Rey y Grande del Rio, 1992: 73 ss.; 2000: 75), considerada un altar de Tipo B.2 por Maria Jodo Correia
Santos (2015: n.° 45, 745 ss.), aunque su forma de asiento la relaciona con las penas-trono y la tradicién
local asocia la capacidad de hacerla oscilar a juicios ordalicos, pues esta situada sobre un despefiadero,
dato interesante para su valoracién ritual.

También se documentan menhires de forma falica (fig. 8, a y 8, b), especialmente en la provincia de
Zamora, en algunos casos conservados junto a iglesias y capillas, lo que indica su caracter ritual, pues,
aunque propiamente no son pefias sacras, se asocian a creencias y ritos similares de fecundidad. En
Salamanca se pueden citar el menhir situado junto a la muralla de Ledesma o el menhir de Buenamadre,
situado junto a una fuente ante la ermita de la Virgen de los Remedios y que ofrece cruces grabadas
que indican su cristianizacién (Benito del Rey y Grande del Brio, 1994b). También se pueden citar en la
provincia de Zamora El Rollo de Ufones (fig. 8, a), situado junto a la iglesia de Santa Eulalia, que tiene

346 . José Miguel Sanchez Benito y Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 7. Pefia del Penddn, en Villarifio de los Aires (Salamanca).

una cruz grabada y el menhir de Rabanales (fig. 8, b), que es de forma falica y estd igualmente junto a la
iglesia del pueblo, donde todavia alguna mujer rozaba su vientre contra él para tener fertilidad.

Ademas del posible trono o asiento en la citada Pefia del Penddn del Teso de San Cristdbal, en Villarino
de los Aires, desde el que se cuenta que se precipitaba a los condenados, existen otros dos posibles
tronos en El Maguillo, Sorihuela (Salamanca), pero sin testimonios que orienten sobre su posible uso
ritual. Tampoco se han recogido evidencias rituales asociadas a pefas perforadas, si bien en Muelas del
Pan (Zamora), existe un altar de tipo tipo A1 denominado La Pefia Buracada (Benito del Rey y Grande
del Rio, 1992: 56 ss.; Santos, 2015: 433 ss.) que pudiera haber tenido algun ritual de paso, en todo caso
perdido en la actualidad. También tiene interés la barca de piedra de Puebla de Sanabria (Zamora) (fig. 9),
asociada a un mito cosmoldgico de desaparicion y castigo como los documentados en Galicia, de donde
debe proceder, aunque no sea seguro que su origen proceda del Camino de Santiago, ya que estos mitos
son propios de las areas celtas atlanticas, como ha documentado Fernando Alonso Romero (1991).

Mejor documentadas estan las pefas sonoras, que deben ser bastante mas frecuentes de lo que se supone,
aunque nunca han sido estudiadas a pesar de su interés para la arqueoacustica, pues practicamente
nunca se han recogido los mitos asociados. En la provincia de Zamora cabe sefialar la Pefia la Campanera
de Abeldn, la Pefia de la Campana y la Pefia Tamboriles de Argafiin, y la Pefia la Campana de Carvellino,
ademas de la Pefia la Campana de Luelmo y otra con el mismo nombre de Villar del Buey. También
en Villar del Ciervo (Salamanca), existe otra Pefia de la Campana situada en el camino de la Puente
Quebra, formada por dos pefas con un agujero entre ambas en el que, al tirar una piedra, se produce un
sonido que se asociaba al tafiido de una campana y, segun una tradicion local, la Pefia Gorda de La Pefia
(Salamanca), suena en cierto lugar como si debajo hubiera metales.

PENAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRAS-0S-MONTES ‘ 347



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 8. a) El Rollo de Ufones de Aliste, en Zamora; b) menhir de Rabanales, en Zamora.

Fig. 9. Barca de Piedra, en Puebla de Sanabria (Zamora).

348 . José Miguel Sanchez Benito y Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Igualmente, son relativamente frecuentes las pefias con pisadas miticas, que debieran recibir el interés
que merecen. Podemos sefalar la Pisada del Caballo de Santiago en Codesal y la Pisada del Moro en
Palazuelo, ambas en Zamora, las Pisadas de la Virgen en Perena de la Ribera, Salamanca (Cruz Sanchez,
2015)... En Tamames (Salamanca), esta la Pisada del Caballo de Roldan al lado de la marca que dejo
Roldan “donde clavo su espada”, junto a la Fuente de Roldan, de agua sulfurosa fria, lo que parece indicar
su origen prerromano. Ya en Portugal, cabe sefalar la Rodilla de la Virgen, en el santuario de Nossa
Senhora de Alagda, en Pinhel, Guarda, y los pies grabados descritos en el santuario de San Salvador do
Mundo (vid. supra).

Otro tipo posible de pefia sacra son los hitos miticos, que en muchos casos parecen heredar la tradicion
de los trifinia romanos y que a menudo se asocian a tradiciones locales que permiten plantear un origen
quizas prerromano, todavia por analizar. Un ejemplo es la Pefia Roya de Sanabria (Zamora), que marca el
limite entre los pueblos de Rabano, Doney y San Justo, con muchos signos gravados, circulos, cruciformes,
serpentiformes..., actualmente apenas visibles a causa de los liquenes. Mds importante es la Fraga de los
Tres Reinos, entre Orense, Zamora y Portugal, pues sefialaba la frontera entre los reinos de Ledn, Galicia
y Portugal, aunque hoy pertenece al concejo de A Mesquita (Orense). A su lado esta la Fuente de los Tres
Reinos, donde podia abrevar el ganado de cualquiera de los tres reinos citados, un reflejo de tradiciones
ancestrales.

Conclusiones

Tras el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa de 2016, se han recogido mas de 150 pefias sacras de las
areas graniticas de Zamora, Salamanca, a las que se afiaden algunas de la zona limitrofe de Tras-os-Montes
(fig. 10). Este conjunto es fruto de exploraciones durante afios y de un intenso trabajo de prospeccién
realizado en estos tres Ultimos afios para contribuir al Corpus de pefas sacras de la peninsula ibérica. Estas
tierras de Zamora y Salamanca, cuya continuidad es el distrito de Tras-os-Montes, ofrecen el interés de ser
una zona intermedia entre Galicia y Extremadura y entre ambas regiones méas Portugal y las dreas de Avila
y Toledo, que constituyen el limite oriental de las areas graniticas de la peninsula ibérica.

Las pefas sacras analizadas completan los escasos estudios sobre estas pefias realizados en esta zona
y complementan la visién sobre la riqueza en monumentos de este tipo en las provincias de Zamora y
Salamanca, en las que tan solo se habian publicado santuarios rupestres (Benito del Rey y Grande del Brio,
1992; 19944a; 2000...), algunos de ellos con altares (Santos, 2015: 371-448). Gracias a las prospecciones
en estos Ultimos afios se ha logrado obtener una vision mucho mas precisa de las pefias sacras en esta
zona. Destaca, como ocurre en Extremadura, el predominio de las pefias resbaladeras, cuyo nimero
supera ampliamente el centenar, por lo que representan mas del 50 % de las pefias sacras conocidas

PENAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRAS-0S-MONTES ‘ 349



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

en esta zona. Le siguen en numero 27 altares rupestres, en buena parte ya conocidos por trabajos
anteriores (Santos, 2015), que suponen un 17 % de las pefas sacras hasta ahora identificadas. Junto a
ellas se debe destacar la localizacién de 8 pefias sonoras, que supone un 5 %, cuyo interés mereceria
un estudio monografico. Los restantes tipos de pefias aparecen por ahora peor representados, aunque
conviene destacar los monolitos o menhires falicos, ya que habian conservado su caracter magico, asi
como la barca de piedra de Puebla de Sanabria, que constituye una prolongaciéon de estos monumentos
caracteristicos de Galicia (Alonso Romero, 1991).

g ot ﬁ?ECSSA: HITos ~PISADAS
PENAS SONORAS: 1=19% ~ MiTICOS: MITICAS: PENAS NUMEN: 4=2%

8=5% 4=3%

3=2%

PENAS-TRONO: PENAS DE MOURAS:

2=1% 3=2%
PENAS PERFORADAS: —
=10
1=1% ALTARES:
MONOLITOS FALICOS: 27=17%
4=2%
PENAS OSCILANTES: PROPICIATORIAS:
2=1% 6=4%

Fig. 10. Tipologia de las penas sacras de las provincias de Zamora y Salamanca (156 en total).

El mayor interés del rico y variado conjunto de pefas sacras de estas tierras es que revela una vision
sobrenatural o “magica” de la naturaleza al permitir conocer un “paisaje sacro” que supone una concepcion
animista del mundo de origen prerromano, que se habia conservado en el ambito rural practicamente
casi hasta la actualidad. Junto a estas pefias sacras también se deben incluir montes, fuentes, lagunas y
rios, arboles y bosques, cuevas y abrigos, caminos, cruces y puntos limitrofes, vados y collados, todos los
cuales eran numenes que tenian caracter sacro y eran objeto de devocidn por medio de ritos conservados
hasta la cristianizacion, como trasluce la obra de Martin de Braga De correctione rusticorum. Se trata de
un campo de investigacion muy atractivo, ya que permite reconstruir la religion prehistérica popular, en
la que estas pefias eran algo vivo y “magico”, por lo que ayudan a conocer la mentalidad, las creencias
y los ritos prerromanos (Almagro-Gorbea et alii, 2017). En consecuencia, estos trabajos de verdadera

350 ' José Miguel Sanchez Benito y Martin Almagro-Gorbea



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

etnoarqueologia permiten valorar un importante patrimonio arqueoldgico y etnoldgico hasta ahora
escasamente apreciado, que forma parte esencial de nuestro patrimonio cultural, por lo que debe ser
inventariado y protegido para su conservacion y disfrute en el presente y en el futuro.

Referencias bibliograficas

ALmAGRO-GORBEA, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Avila): un rito celta del Mas All&”. Ilu:
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

12

ALMAGRO-GoORBEA, M. (2014). “Palambrio: una palabra ‘lusitana’ actual derivada de la raiz *pala-, ‘piedra’”.
Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 21, pp. 461-474.

ALmaGrO-GoRrBEA, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Pefias Sacras’ propiciatorias y de adivinacion de la Hispania
Celtica”. Estudos Arqueoldgicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

AwmaGrO-GoRBEA, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificacién y metodologia de estudio”. En
M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en piedras sagradas. Actas del Coloquio
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. J. BARRIGA Bravo, A. M.@ MarTin Bravo, E. Perianes VALLE ¥ N. Diez GonzALez (2017). “El
‘paisaje sacro’ de Garrovillas de Alconétar (Caceres)”. Revista de Estudios Extremerios, 73 (1), pp. 91-134.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. Esteean ORTEGA, J. A. Ramos Rusio y O. b San Macario Sinchez (2020). “Las ‘pefias
resbaladeras’ de Extremadura: ‘pefias sacras’ relacionadas con la fecundidad”. Revista de Estudios
Extremenfos, 80 (1), pp. 11-42.

ALMAGRO-GORBEA, M., P. R. Mova-MaLENO ¥ L. Marin MuRioz (2021). “Pefias sacras en Ciudad Real: de los Montes
de Toledo a Sierra Morena”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras
sagradas de la peninsula ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en
Huesca en noviembre de 2019, pp. 267-292. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M., y J. M. SincHez BeniTo (e. p.). “Las ‘pefias resbaladeras’ en la provincia de Zamora:
nuevas pefias sacras en la peninsula ibérica”. En I Congreso Internacional de los Paisajes Culturales
Sagrados: antropologia, espacios, practicas y arquitecturas (Zamora, 17-20 de octubre de 2018).

ALonso RoMmero, F. (1991). Santos e barcos de pedra. Vigo.

ALonso Romero, F. (2021). “Nuevos estudios sobre pefias sacras en Galicia y sus paralelos en las areas
atlanticas”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas de la
peninsula ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre
de 2019, pp. 353-384. Huesca.

Benito peL Rev, L., y R. Granbe DEL Brio (1992). Santuarios rupestres prehistéricos en las provincias de
Zamora y Salamanca. Zamora / Salamanca.

Benito pEL REY, L., y R. GraNDE DEL Brio (19944a). “Nuevos santuarios rupestres prehistdricos en las provincias
de Zamora y Salamanca”. Zephyrus, 47, pp. 113-131.

PENAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRAS-0S-MONTES ‘ 351



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Benito peL Rey, L., y R. GrANDE DEL Brio (1994b). “Menhir falico en el término de Buenamadre (Salamanca)”.
Zephyrus, 47, pp. 365-366.

Benito peL REey, L., y R. Granpe pDeL Brio (2000). Santuarios rupestres prehistéricos en el centro-oeste de
Espafa. Salamanca.

Benito peEL Rey, L., R. GRANDE DEL Brio y M. SANcHEz Ropricuez (1994). “'La mesa de los Curas’, santuario
rupestre prehistorico, en la Fregeneda (Salamanca)”. Zephyrus, 46, pp. 315-320.

CaBALLERO, J., Y M. Mariné (2021). “Pefias sacras en tierras abulenses”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari
Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas de la peninsula ibérica. Actas del II Coloquio
Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019, pp. 235-266. Huesca.

CorrEIA SaNTOs, M. 1. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leida en la
Universidad de Zaragoza. <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

Cruz SANCcHEZ, Pedro J. (2015). “Paisajes sagrados en el occidente salmantino: definicion y analisis a través
de los ejemplos de El Abadengo y La Ribera”. En XV Curso de Verédo Iberismo e Lusofonia: Paisagens,
Territérios e Dialogos Transfronteiricos (Iberografias), pp. 35-56. Guarda.

Garcia QuINTELA, M. (2003). Souveraineté et sanctuaires dans I’Espagne celte: études comparées d’histoire
et darquéologie. Mémoires de la Société Belge d’Etudes Celtiques 17. Bruselas.

GARcia QUINTELA, M., y M. SanTtos EsTévez (2000). “Petroglifos podomorfos de Galicia e investiduras reales
célticas: estudio comparativo”. Archivo Espafol de Arqueologia, 73, pp. 5-26.

JorpAn, J. F. (2008). “De las fiestas del Lunes de Aguas al cortejo de San Genarin: caos ritualizado, avatares
del carnaval”. Culturas Populares: revista electrénica, 7 (julio-diciembre) (consultado: 29/11/2018).

MorAN, C. (1932). De folklore salmantino. Coimbra.
MorAn, C. (1946). Resefa histdrico-artistica de la provincia de Salamanca. Salamanca.

Navarro, J. M. (2017). “Piedras sagradas en el Alto Aragon: una propuesta de metodologia para su estudio
y clasificacion”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en piedras sagradas.
Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 284-302.
Huesca.

SesiLLo, P. (1902). “Le culte des pierres en France”. Revue de I’Ecole d’Anthropologie de Paris, 12, pp. 175-
186 y 205-247.

SeéeiLLot, P. (1904-1906). Le Folk-Lore de la France, 1: Le ciel et la terre (1904); u: La mer et les eaux
douces (1905); ui: La faune et la flore (1906). Paris (reed., 2014).

SeeiLLot, P. (1908). Le Folklore de France, 1v: Le Préhistorique, 1. Paris (reed., 1968).

352 . José Miguel Sanchez Benito y Martin Almagro-Gorbea


https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf

UEVOS ESTUDIOS SOBRE PENAS SACRAS EN GALICIA
Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS

Fernando Alonso Romero*

Galicia, situada en un finisterre del suroeste de Europa, es una de las regiones que ha conservado mas
tradiciones, cultos y creencias ancestrales relacionadas con las piedras y con los peflascos de curiosas
formas producidas por la erosidn. En el folklore gallego hay informacién que tiene que ver con creencias
muy antiguas, en muchos casos todavia vigentes, que nos conducen a un mundo mitico basado en una
concepcion animista del “paisaje sagrado”. Este paisaje pervive en torno a las piedras o determinados
conjuntos rocosos. En nuestro articulo pretendemos estudiar, analizar y catalogar los diferentes tipos
de piedras sagradas de Galicia. Creemos que es urgente estudiarlas y apreciarlas, pues son parte de
un patrimonio cultural apenas valorado. Este estudio también puede contribuir a fomentar un turismo
cultural y a resaltar el fondo mitico de creencias y tradiciones ancestrales comunes en el que se asienta
el folklore europeo.

Piedras sagradas. Cultos. Tradiciones. Creencias. Animismo. Galicia.

Galicia, located in a Land’s End in southwestern Europe, is one of the regions that has preserved more
traditions, cults and ancestral beliefs related to stones and the boulders of curious forms produced by
erosion. In Galician folklore there is information that stems from very old beliefs, in many cases still
prevailing, that lead us to a mythical world based on an animistic conception of the “sacred landscape”.
This landscape survives around the stones or certain clusters of rocks. In this work, we intend to study,
analyze and catalogue the different types of sacred stones of Galicia. At present, we believe it is urgent
to study and appreciate them because they are part of a cultural heritage that is barely valued. This
study can also contribute to promoting cultural tourism and highlighting the mythical background of the
common ancestral beliefs and traditions on which European folklore is based.

Sacred stones. Cults. Traditions. Beliefs. Animism. Galicia.

* Catedratico jubilado. Universidad de Santiago de Compostela. fernando.alonso@usc.es

[inorce ¢ 33


mailto:fernando.alonso%40usc.es?subject=

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Introduccion

Este articulo es el resultado de viajes y de encuestas por tierras gallegas. Realizado en colaboracién con
Martin Almagro, sigue una linea de investigacion interdisciplinar con el fin de estudiar y valorar la rica
documentacion que sobre las pefias sacras ofrece la paleoetnologia de la antigua Hispania. Es un breve
resumen del trabajo realizado sobre las piedras sagradas de Galicia, que clasificamos segun el modelo
acordado en el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa de Huesca de 2016 y que ilustramos con
algunos testimonios y paralelos en el Occidente europeo.

éQué es una peiia sacra?

Entendemos que pefa sacra es toda pefia perteneciente al mundo de lo sagrado y vinculada a una divinidad
que le otorga caracter sobrenatural, generalmente con connotaciones magicas. Sus caracteristicas no se
explican desde nuestra forma racional de entender el mundo, puesto que son sobrenaturales, como asi lo
muestran los ritos y los mitos asociados, sin cuyo conocimiento no es posible identificar una pefa como
sacra.

El estudio de las piedras sacras ha atraido mas a aficionados que a investigadores, lo que explica la
escasez de trabajos cientificos que hasta ahora se les ha dedicado. El analisis de las pefias sacras debe
ser interdisciplinar, desde la arqueologia y la etnologia, ya que las tradiciones populares y los relatos
orales han de reinterpretarse a la luz de la historia comparada de las religiones.

Gran parte del folklore relacionado con las pefias sacras desaparecio a mediados del pasado siglo xx
debido a los cambios sociales y mentales, como la mecanizacion, la emigracion y los nuevos patrones
culturales transmitidos por los medios de comunicacion, que transformaron la vida tradicional de las
sociedades campesinas, lo cual determind la pérdida progresiva de una cultura ancestral que durante
siglos habia conservado tradiciones de origen prehistérico en un impresionante proceso “de larga
duracion”. A finales del siglo pasado aun se creia en las aldeas de las laderas del monte Pindo, en Carnota
(A Corufa), que las piedras crecian, igual que en el siglo xix en Francia y en las islas britanicas, en donde
se decia que las piedras poseian vida propia, que crecian con el paso del tiempo y que incluso tenian una
reproduccion natural.! Las pefias sacras, integradas en el entorno natural, son monumentos esenciales
para comprender la mentalidad religiosa y la concepcion precientifica del “paisaje sacro” que tenia el
hombre prehistorico y que parcialmente aln pervive en algunas manifestaciones de la cultura tradicional
de Galicia. De aqui su gran interés.

1 Bord (1976: 155); Billson (1895: 63); Alonso Romero (2012: 58 ss.).

354 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Con la llegada del cristianismo, los cultos a las piedras sacras se compaginaron con la visidon que la
nueva fe introducia en el mundo animista, dando lugar a que los santos y las virgenes se convirtieran
en herederos de los antiguos numina pero sin apenas alterar los ritos y la fe que tradicionalmente se les
venia dedicando desde tiempos muy anteriores a la romanizacion del territorio gallego.

Por consiguiente, creemos que el estudio de las pefias sacras de Galicia puede contribuir a llamar la
atencidn sobre estos verdaderos monumentos prehistoricos, en su inmensa mayoria hasta ahora
practicamente olvidados. De ahi la urgencia de su localizacidén, su estudio y su conservacion, antes de
que desaparezca definitivamente la generacion que todavia mantiene vivo el respeto a esas pefias y la
practica de sus tradiciones.

Opinamos también que el estudio de las pefias sacras puede tener una repercusion cultural mas amplia
en horizontes turisticos y educativos. Son ya muy pocas las personas que recuerdan las costumbres,
las creencias y las tradiciones con las que se desarrollaba la vida tradicional en el campo, pues estamos
viendo los ultimos testimonios de una cultura que estd desapareciendo. De ahi la urgente necesidad de
recoger los vestigios que todavia quedan, pues no solo nos ayuda a comprender el significado de las
pefas sacras, sino también a pensar en las implicaciones educativas que para las nuevas generaciones
puede tener el saber cdmo veian sus antepasados el entorno natural en el que vivian, pues de su ancestral
percepcién del paisaje natural ha venido evolucionando la nuestra y adquiriendo nuevas perspectivas
para comprender y superar las dificultades del territorio en el que seguimos viviendo. El hecho de conocer
cémo hemos llegado a adquirir nuestra forma actual de contemplar la naturaleza, asi como el ver la
impronta humana que dejaron en ella nuestros antepasados, nos ayuda a tener una formaciéon humana
sOlida y una vision racional del entorno. Ya a finales del siglo xix, cuando los estudios arqueoldgicos y
etnograficos estaban en Galicia todavia en mantillas, el historiador Atanasio Lépez decia que el folklore
es “un medio educador de seguro y ventajoso resultado, cuando se maneja con oportunidad y discrecidn.
Forma hombres agiles y sanos, de alma templada y serena y de sentimientos dulces y generosos, con
gran amor a su pais, porque le conocen a maravilla, y admiradores y respetuosos con lo ajeno, cuando les
toca en suerte contemplarlo. En fin, que una educacidén entendida de este modo no forma solo personas
doctas, sino de recto y sensato sentido, lo cual escasea por estas tierras, de modo todavia no bien
apreciado”.2 Algunos anos antes, en 1849, Leopoldo Martinez de Padin, uno de los primeros investigadores
que se interesaron en Galicia por el estudio de las piedras sacras, concretamente sobre las llamadas
piedras oscilatorias, decia que las estudiaba para que “todos, aun los no versados en arqueologia, puedan
conocer la importancia de ciertas piedras y vestigios que es comun creer de ningun valor”.? Esta vision

2 Lépez (1887: 207).
3  Martinez de Padin (1849: n. 3, p. 232).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 355



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

pionera del siglo xix adquiere en la actualidad un enorme interés y se puede aplicar también a nivel
europeo. Afortunadamente estamos viviendo tiempos en los que las instituciones académicas muestran
su interés por conocer el folklore del continente al que pertenecemos, no solo por su valor cientifico, sino
también como un vinculo educativo que contribuya a reforzar la identidad de la Unién Europea.

Tipos de piedras sacras en Galicia

La tipologia de las pefias sacras de Galicia es similar a la del resto de las areas graniticas de la peninsula
ibérica,* pero se han conservado mejor sus ritos y sus mitos y existe una mayor riqueza y un mayor
numero de particularidades. Las pefias sacras se caracterizan por su aspecto fisico y por sus diferentes
funciones, que se reflejan en los distintos ritos, mitos y tradiciones que se han conservado sobre ellas.
Desde un punto de vista tipoldgico y funcional, las pefias sacras de Galicia se puedan clasificar en diversos
grupos. Y es interesante sefialar que este territorio conserva pefias sacras practicamente de todos los
tipos hasta ahora identificados en otros lugares de la antigua Hispania, hecho que se explica por su
paisaje granitico y por el caracter conservador de Galicia, en especial en las zonas montafiosas aisladas.

En el estudio que actualmente se lleva a cabo cada una de las pefias que hemos estudiado va provista de su
correspondiente ficha identificatoria (Almagro-Gorbea y Gari, 2021: 11), que sigue el modelo concertado
en el Coloquio sobre Sacra Saxa de Huesca de 2016, en la que hacemos constar su nombre, tipo,
lugar, coordenadas, descripcidn fisica y arqueoldgica, leyendas, tradiciones, observaciones, fotografia,
informante, bibliografia y vias de acceso. Es de notar que algunas propiedades atribuidas a las piedras
sagradas que carecen de resalte fisico significativo se encuentran también en las piedras cuyas virtudes
sobrenaturales estan condicionadas por su aspecto morfolégico: su forma de cama, tumba, tobogan,
hueco...

Peiias sacras (numina)

Decia Manuel Murguia a finales del siglo xix que muchas rocas tenian “a los ojos del campesino su virtud,
su tradicién, su historia. No le son indiferentes”.> Esta opinidon continGia vigente, pues hay pefias que
parecen poseer naturaleza divina, por ser consideradas la encarnacién o materializacion visible de un
numen divino que se puede identificar con el numen loci o divinidad protectora y patrona del lugar, esto
es, del territorio y de sus gentes. Su culto fue posteriormente desempefiado por la Virgen y por santos
gue se veneran en las iglesias construidas para cristianizar esas litolatrias. En algunos casos la primitiva

4  Almagro-Gorbea (2016).
5  Murguia (1982: 77).

356 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

pefia sacra ha desaparecido, pero no asi su culto, que podemos verlo en la ermita de San Cibran de
Tomeza (Pontevedra), a la que los fieles dan nueve vueltas el Lunes de Pascua y en cada una le tiran
de espaldas una piedra al tejado de la fachada meridional para curarse de los feitizos (embrujamientos)
debidos al mal de 0jo.? Y en el santuario de San Adrian y San Julian, en Carballido (Pacios, Begonte), los
devotos ponen el pie en un hueco de las losas del suelo para curarse de los males de las piernas, y los que
padecen dolores de cabeza, la introducen en una ventana ciega del edificio y después dejan una limosna
en el alféizar.” En otros testimonios vemos que la pefia sacra aun se conserva, aunque cristianizada,
pues para curar el dolor de cabeza es beneficioso darse tres croques (cabezazos) en la Cama de San
Xiao (Julidn), una roca de la cima del monte Aloia, en Tui (Pontevedra), en la que se dice que dormia el
santo y que después de su martirio se colocd su cuerpo en ella, pefia en la que nunca crece la hierba.?
Al grupo de pefias sacras pertenecen también los restos conservados en la ermita de San Guillermo, en
Finisterre (A Corufa), adosada a un pefiasco en el que antiguamente se realizaban ritos de fertilidad, que
se continuaron hasta mediados del siglo pasado sobre un sarcofago de granito, delante de dicho pefiasco,
atribuido a san Guillermo (fig. 1). La capilla esta orientada hacia el este astrondmico y, en el amanecer del
equinoccio de primavera, los primeros rayos del sol, después de despuntar sobre la cima del mitico monte
Pindo, a 12 kildmetros de distancia, penetran en la cavidad que hay bajo dicho pefasco.® Pervivencia de
antiguos cultos relacionados con el despertar de la naturaleza y la fertilidad es la fiesta de la Resurreccion
que todos los afios celebra la villa de Finisterre, con enorme fervor cristiano, muy cerca de San Guillermo.
Mientras que en su ermita, todavia a mediados del siglo pasado, se mantenia una fe ancestral en el poder
propiciatorio de la fecundidad que se atribuia a dicho sarcoéfago. En el siglo xviir decia el padre Sarmiento
que en “esa pila o cama de pedra, se echaban a dormir marido y mujer, que por estériles recurrian al
santo y a aquella ermita; y alli delante del santo engendraban”.'® Hasta mediados del pasado siglo xx ese
rito de fertilidad era practica comun en otros lugares no solo de Galicia,!! sino de todo el Occidente de
Europa, y la antigua literatura céltica y la escandinava ofrecen testimonios sobre la tradicion de sentarse
sobre un dolmen o sobre una tumba con la esperanza de recibir la ayuda del espiritu de algln antepasado,
el cual responde a la consulta que durante el suefio le hace la persona que se acuesta sobre su tumba.

En Irlanda existen también determinadas rocas que se conocen con el nombre de camas de santos y de
Diarmuid y Grainne. Suelen tener cavidades o huecos en su superficie, y en ellas era frecuente que se

6  Fernandez (2012: 42).

7 Cardeso Linares (2000: 83-84, 87-88).
8 Romero Rodriguez (2002: 24).

9 Alonso Romero et alii (1999).

10 Sarmiento (1745); Pensado (1975: 79).
11 Carro Otero et alii (1981).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 357



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

L e

Fig. 1. Sarcofago utilizado para ritos de fecundidad
en San Guillermo, Finisterre (A Corufia).

acostaran los matrimonios infecundos con la esperanza de concebir.'? El testimonio irlandés comparable
con la practica de fertilidad que se efectia en la ermita de San Guillermo es la “cama” que hay en
Croagh Patrick, la montafia sagrada del condado de Mayo, hasta donde subian las parejas con el fin de
pasar la noche en ella.’® El folklore suizo y también el aleman conservan ejemplos de la creencia que
todavia se mantenia en el siglo xix sobre los huecos que habia en determinadas piedras en los que se
suponia que se ocultaban las almas de los antepasados en espera de poder reencarnarse en un nuevo
ser humano.™ En Suiza a estas piedras las llamaban piedras de los bebés, como la que estaba cerca de
Schloss Rothburg, en el cantén de Vaud.!s En Galicia resulta sorprendente ver la enorme repercusion que
ha tenido en la cultura tradicional el mundo de los muertos. La creencia sobre la relacion de los seres
del otro mundo con los vivos pervive también en la practica devota que se celebra en el interior de las
iglesias, como la de San Juan de Roo, en Outes (A Corufia), que se realiza sobre una tumba situada al pie
del altar en la que se supone que yace un corpo santo, es decir, los restos de algun santo o religioso al
que se le atribuyen grandes milagros. Para obtener su ayuda el devoto debe tumbarse boca abajo sobre

12 O Stilleabhdin (1967: 59).
13 Bord (1982: 38).

14  Gélis (1991: 39).

15 Dukinfield Astley (1911: 97).

358 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

su sepulcro e intentar dormirse, confiado en que durante su suefio vera la solucion al problema que le
aflige o el remedio que debe utilizar para curarse.® Esta misma practica también se realizaba en Irlanda,
igualmente en el interior de las iglesias en las que se veneraba la tumba de algin santo.’” Sobre la losa de
la tumba de san Cavan, en la isla de Inis Oirr del archipiélago de Aran, se acostaban los enfermos y sobre
ella se quedaban toda la noche con la esperanza de recuperar la salud al llegar el amanecer. Se decia que
incluso dicha losa se adaptaba milagrosamente al tamafio del cuerpo del paciente.!® La joven que deseaba
casarse también pasaba una noche sobre la tumba de san Cavan, sofiando con la llegada del hombre
que la convertiria en esposa.!® Relacionados con estas practicas efectuadas sobre enterramientos, hay
también testimonios en la antigua literatura galesa?® e igualmente en el folklore inglés sobre las piedras
que tienen forma de asiento o de “cama”; por ejemplo, la silla rocosa conocida popularmente como la
Silla de San Maughold en el promontorio de Maughold Head de la isla de Man, sobre la que en el siglo xix
se decia que curaba la esterilidad de las mujeres que se sentaban en ella en el equinoccio de primavera,
es decir, en la época del afio en la que se esperan los frutos nuevos de la naturaleza.?! También entre
las creencias populares sobre los enterramientos megaliticos irlandeses se encuentra la que atribuye
poderes fertilizantes a determinados ddlmenes, que concedian la facultad de ser fértil a la mujer estéril
que consiguiera quedarse dormida sobre la piedra de su cubierta.?? Por eso los matrimonios que tenian
dificultades para tener descendencia solian pasar una noche en un dolmen, siguiendo asi la misma practica
que también existia en Gales y en Bretafa.?

De todos modos, debemos recordar que esta tradicion de acostarse sobre una tumba en busca de la
fertilidad, la salud o la solucién de algun problema no es exclusiva de “la cultura atlantica europea”, pues ya
en la antigua Grecia y en otros paises del Mediterraneo se realizaban practicas semejantes para ponerse en
contacto con los antepasados o los seres del otro mundo por medio de la incubatio, es decir, el procedimiento
curativo y fertilizante de yacer sobre un enterramiento, un dolmen, un sarcéfago o simplemente sobre un
hueco o cavidad rocosa en la que supuestamente yacia sepultado o habia dormido o descansado un ser
sobrenatural o numen, posteriormente cristianizado como santo o virgen.?* El procedimiento siempre era el

16 Alonso Romero (2007: 134).
17 Borlase (1897: u1, 772).

18 Waddell (1996: 131-132).

19 Doolan (1996: 240).

20 Ellis (1943: 109).

21 MacNeill (1962: 345).

22 O Ho6gdin (1990: 162).

23 Borlase (1897: 111, 846).

24 Almagro-Gorbea et alii (2019).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 359



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

mismo: el devoto debia tumbarse o introducirse en el lecho pétreo e intentar dormirse para recibir en sus
suefios la informacién que le transmitia el numen o el personaje digno de su devocion al que recurria para
solucionar su problema personal, casi siempre relacionado con la salud o la fertilidad.

Sin embargo, en las piedras con lechos rocosos que carecen de enterramientos no es necesario recurrir al
procedimiento de la incubatio, pues basta simplemente con recibir el contacto fisico y directo con la sacra
saxa, es decir, con la piedra cristianizada y venerada por el hecho de creer que en ella se ha acostado,
sentado o simplemente dejado la huella de su pie un santo o una virgen. De esa manera la Iglesia
consiguid, sin pretenderlo, que se mantuviera tras el velo de la fe cristiana el antiguo numen o espiritu
que en otros tiempos habitaba en la piedra. La Iglesia hizo que desapareciera su nombre, pero no sus
antiguas virtudes, que pasaron a los santos cristianos.

Del mismo modo, se mantuvieron en el calendario todo lo posible las celebraciones festivas que se le
dedicaban al numen pagano del sacrum saxum, fiestas que coincidian especialmente con los equinoccios
o los solsticios y con actividades agrarias como la siembra y la recoleccidon de la cosecha, pero también
con determinadas fechas del ciclo lunar. En Galicia hay varios ejemplos de sacra saxa que relnen estas
caracteristicas, por ejemplo la Pena da Auga, en Escuadro (Silleda. Pontevedra), en donde la tradicion dice
que durmiod santa Isabel, dejando la silueta de su cuerpo en la parte superior de la pefia en la que hay
una cavidad rocosa con forma de sarcéfago que suele estar siempre llena de agua de lluvia. Los devotos
de la santa la utilizan con fines curativos; y el que sufre dolencias de los rifiones o de la columna se
arrima a esa “piedra santa” para restregar su espalda contra la superficie granitica para que le transmita
sus milagrosas virtudes. También era frecuente, tanto en Escocia como en Irlanda, que los catdlicos del
siglo xix identificaran determinadas marcas rocosas como las huellas de los pies de una virgen o de un
santo en las piedras cercanas a las fuentes santas, a las que acudian con los mismos fines que en Galicia.?

Otro impresionante testimonio de este grupo de pefias sacras es la ermita de Nuestra Sefiora de la
Asuncion, en el Monte Castelo de Pesqueiras de Salvaterra do Mifio (Pontevedra), situada bajo una enorme
roca granitica. Detras del altar se dice que hay petroglifos con forma de serpiente, de falo y de herradura.
La tradicién cuenta que también hay una cruz que, aunque se intente borrar, siempre aparece de nuevo.?®
Su fiesta se celebra el 15 de agosto. También se dice que “la ermita fue levantada por la Virgen con sus
dedos desde el interior de la tierra”. El dia de la fiesta “las viejas secan con sus pafiuelos la piedra porque
creen que suda”¥ (fig. 2).

25 Mackinlay (1893: 79).
26 Hidalgo Cufiarro y Costas Goberna (1979: vi).
27 Camafeita Pazos (1979: 38).

360 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 2. Ermita de Nuestra Sefiora de la Asuncidén, en el Monte Castelo
de Pesqueiras de Salvaterra do Mifio (Pontevedra).

Pefas de animas

Este grupo estd constituido por pefiascos o berrocales, generalmente de 2 o 3 metros de altura, que
aparecen asociados al rito de arrojar piedras a su cumbre, rito vinculado a la creencia de que la pefia era un
punto de contacto con el numen del mas alla. En las piedras situadas en los caminos o en las encrucijadas
los caminantes solian detenerse para depositar un guijarro e implorar la proteccion del numen encarnado
en el sacrum saxum, que en algunos casos la Iglesia cristianizdé colocando sobre la piedra sacra el simbolo
de la cruz o sustituyéndola por un crucero o un altar de animas, de modo que mantenia los vinculos con
el mundo del mas alla pero sin abolir completamente el antiguo rito de arrojar una piedra al iniciar el
camino, pues en Galicia se siguen depositando piedras sobre la base de los cruceros y en los altares de
animas.?® También encontramos este rito fuera de Galicia en las llamadas piedras de las animas, cantos
de responsos o pefias de animas, en las que, en algunos casos, aun se lanzan piedras con fines oraculares
o de fertilidad y para propiciar a las animas —o espiritus del mas alld— y obtener su proteccién.

28 Fernandez de la Cigofa e Nufiez et alii (2002: 73; 1998: 21).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 361



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Existen también pefias de los deseos, que pueden ser muy diversos. Para lograrlos, el viandante lanza sobre
ellas una piedra para sacar un alma del purgatorio y, como contrapartida, evitar tener un percance durante
el camino. Se creia que si el guijarro que se lanzaba quedaba en la cima, como en el Canto de los Responsos
de Villaviciosa, cerca de Ulaca (Avila), en ese caso se cumpliria el deseo solicitado, rito claramente de origen
celta por sus paralelos en el territorio de la antigua Celtiberia.?° Decia Manuel Murguia a finales del siglo xix
que “en Galicia se encuentran creencias y costumbres tales y tan claras y evidentes, que sin esfuerzo alguno
se ve en ellas la continuacion del culto y ritos finebres de los celtas, nuestros verdaderos progenitores”.?® En
algunos pueblos de Ledn a las piedras de los deseos se las llamaba pefas de la fortuna porque el caminante
al pasar solia tirarles una piedra, que si se quedaba en lo alto suponia que el viaje seria feliz. El caminante
debia también beber agua para conseguir llegar a su destino sin ningln contratiempo.3' En Galicia aln
pervive la creencia de que las piedras que contintian dejando los peregrinos en los amilladoiros o montones
de piedras que hay en el camino de San Andrés de Teixido (A Corufia) son almas redimidas que no pudieron
cumplir una promesa. Y el dia del juicio final hablaran las piedras y diran los nombres de las personas que
visitaron su santuario.3? Hasta hace unos afios, en el pueblo de Guitiriz (A Corufia), el dia de difuntos no se
trabajaba la tierra por temor a mover las piedras, pues se consideraba que eran almas vy, si se llegaba a
golpearlas, se corria el riesgo de que se produjera alguna desgracia.?® En algunos pueblos de Galicia cuando
una cabalgadura tropezaba con una piedra el suceso se atribuia a que en la piedra se albergaba un alma que
se interponia en el camino para reclamar una oracion por su eterno descanso.3* Igualmente, el campesino
asturiano recomendaba que no se dieran patadas a las piedras porque podian ser “purgatorios de animas”.
También en Asturias existia la tradicion romera de dejar piedras en los amilladoiros porque se consideraba
que eran purgatorios de almas.3* En el Pirineo espafiol los caminantes que pasaban por el lugar en donde
habia ocurrido una muerte cogian una piedra, la besaban y la dejaban en el lugar del suceso. Segun las
antiguas creencias, en cada piedra habia un espiritu y, al amontonar piedras encima de una sepultura,
se cumplia el deseo de los difuntos, que buscaban compafiia de nuevos muertos. Por tanto, la piedra que
depositaba el viandante era a la vez una plegaria y una ofrenda. Después el caminante seguia su camino
creyendo que los espiritus no le harian dano. Los bretones franceses tenian la misma costumbre.3® También

29 Almagro-Gorbea (2006).

30 Murguia (1982: 104).

31 Moran Bardon (1990: 11, 296).

32 Armada Pita (1997: 336).

33 Taboada Chivite (1980: 156).

34 Mandianes Castro (1984: 168).

35 Cabal (1924: 60; 1987: 28).

36 Violant i Simorra (1989: 498-499).

362 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

en la provincia de Santander cuando los campesinos pasaban por delante de alguna tumba cogian una
piedra y la dejaban a su lado al tiempo que rezaban un padrenuestro.?” En Viana do Bolo (Ourense) eran
principalmente las mujeres las que solian dejar una piedra por cada padrenuestro que rezaban en el lugar en
donde habia ocurrido una muerte.3® En el siglo xvi en Inglaterra también se arrojaban guijarros y piedras en
las sepulturas que habia en las encrucijadas, tradicion que conocia Shakespeare, pues la menciona al hablar
de la muerte de Ofelia.?* Y si nos trasladamos a Albania vemos que alli también la gente dejaba una piedra
al borde del camino en el que habia ocurrido una muerte, porque se decia que en ella podia encontrarse el
alma, por lo que habia lugares en los que los amilladoiros llegaban a alcanzar 1 metro de altura.*°

Penas de mouras

Ademas de las almas, en el interior de las piedras pueden habitar seres extraordinarios, verdaderos
numina loci ancestrales duefios del territorio y sus tesoros. El mas comun en el folklore gallego es la
moura, es decir, una hermosa joven, generalmente de cabello rubio que se suele peinar al sol atrayendo
asi la atencién de los mortales. Cuando esto ocurre la moura les promete grandes riquezas si acceden
a sus deseos. Pero también hay ocasiones en los que dicha joven oculta su belleza y su personalidad
sobrenatural bajo el disfraz de una vieja o de una bruja repulsiva. A veces se aparece ante el caminante
y le ensefia una serie de objetos entre los que resalta uno de oro. Si se muestra interés por él, la moura
se enfurece y desaparece, llevandose con ella todos los objetos. Hay relatos en los que la moura reclama
un beso al caminante prometiéndole a cambio un tesoro, pero cuando la va a besar se transforma en una
horrible serpiente que provoca la huida del esperanzado mortal. Otras veces, a las doce de la noche en
los plenilunios, atrae a los mortales hacia el interior de su pefia para que vean los tesoros, cerrandoles
después la puerta y transformandose en serpiente, segin se cuenta del Con da Romaifia (fig. 3), una
enorme roca situada en Nantes (Sanxenso, Pontevedra) sobre la que también se dice que baila el sol el
dia de San Juan.*

Tras las variadas leyendas con argumentos muy parecidos que hay en Galicia sobre este personaje
femenino, se oculta la personalidad de un numen, una diosa muy vinculada a la tierra, pues habita en
ricos palacios del interior de las cuevas y de las grandes rocas, en las que puede penetrar traspasando
misteriosas puertas pétreas que solamente se abren en determinadas fechas del afio. Posee también

37 Garcia Lomas (2000: 113).

38 Tenorio (1982: 107).

39 Hamlet, v, 3. Quinlan (1954: 304).

40 Elsie (2001: 113); Moya (2017).

41 Quintia Pereira (2011: 205-208 y 2016: 150).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 363



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 3. Con da Romaifia, en Nantes, Sanxenxo (Pontevedra).

la moura una gran fuerza fisica, pues otra de las tareas que acostumbra a realizar, al igual que sus
hermanas las mouras portuguesas,* las fairies britanicas e irlandesas y las fées bretonas, es construir
ddlmenes u otros megalitos con las grandes piedras que transporta, a veces llevandolas por el aire, como
hace la moura gallega, al tiempo que realiza la tarea de ir hilando con sus manos y de dar de mamar a
un nifio. En algunos relatos la moura es sustituida por una “vieja” que transporta la piedra en su cabeza:
como la Pena da Moura en Amoruxosa, en el monte Bocelo (Melide, A Coruiia), una de las mayores de
Espafia. Dentro tiene una caldera de oro, una soga de seda y un bastén.

También forma parte de estos ritos la creencia de que hay una piel de toro llena de dinero y un altar con
santos de oro; pero todo estd defendido por una serpiente.** Algunas de las leyendas que se conservan
sobre este personaje femenino fueron cristianizadas, dando lugar a que su personalidad y sus poderes
sobrenaturales los adquiriera una virgen, mitema documentado en la Pefla Gorda de La Pefia (Salamanca).**
Por ejemplo, se cuenta que la Casota dos Mouros o dolmen de Frean, en Berdoias (Vimianzo, A Coruna),

42 Chaves (1951: 108).
43 Risco y Rodriguez Martinez (1978: 444).

44 Sanchez Benito y Almagro-Gorbea (2021); Almagro-Gorbea (2021: 31); <https://www.lagacetadesalamanca.es/
hemeroteca/pena-pena-FWGS136737> (consultado: 16/2/2020).

364 ' Fernando Alonso Romero


https://www.lagacetadesalamanca.es/hemeroteca/pena-pena-FWGS136737
https://www.lagacetadesalamanca.es/hemeroteca/pena-pena-FWGS136737

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

fue construido por la Virgen, que traia las piedras mientras iba hilando con una rueca* (fig. 4). Al lado del
santuario de la Virgen de Montetoran, en Bamiro (Vimianzo, A Corufia), hay un enorme bloque granitico
de forma cubica que dejod la Virgen después de llevarlo hasta alli sobre su cabeza mientras iba volando y
al mismo tiempo hilando con una rueca. Esa virgen cura los dolores de cabeza y antiguamente también
enfermedades mentales. De ahi el dicho “A Montetoran tdédolos tolos (locos) van”.*¢ Otro ejemplo de
cristianizacién de la figura de la moura lo encontramos en la leyenda del Monte da Pena, en Moafa
(Pontevedra), que cuenta que hay una pefia con una hendidura y al llegar las doce de la noche, todos los
dia pero especialmente en Navidad, se aparece la Virgen peinandose y cantando. La persona que la ve
se siente atraida y penetra por la hendidura, que se cierra al instante desapareciendo la persona para
siempre.?’

Fig. 4. Dolmen Casota dos Mouros, en Frean, Berdoias, Vimianzo (A Corufia).
De izquierda a derecha, Luis Monteagudo, Carlos Nufiez y Fernando Alonso Romero.

45 Alonso Romero (2012: 84).
46 Lema Sudrez (1993-1994: 101, 99).
47 Villaverde Roman (1988: 17).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 365



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Altares rupestres

Los “altares” rupestres originariamente serian simples cavidades naturales, pero en la actualidad solo
resultan seguros los que ofrecen inscripciones, escaleras o cazoletas con canalillos tallados y, en algun
caso, los que tienen una orientacion topoastrondmica. Hay tres tipos: 1) con /uculi o cazoletas, muy
frecuentes en toda Galicia; uno de los mas interesantes es la Pia de Mougas, conocido por Bouza de
Farifia, en Oia (Pontevedra), en un bloque granitico en el que ademas hay una inscripcion;*8 2) tipo Lacara,
con entalladuras para subir a la cumbre; es un tipo raro en Galicia, pues solo se han sefialado cuatro
casos; 3) tipo Ulaca, con escalones tallados en instrumentos de hierro; tampoco es frecuente pero hay
ejemplos notables, como O Pedrén de San Miguel de Celanova.

En algunos altares formados por simples pias o cazoletas, como las del castro de San Amaro, cercanas a
su capilla, en San Simdn de Lira (Salvaterra de Mifio, Pontevedra), se solia echar agua para que el cura
la bendijera el dia de la fiesta de ese santo y después la utilizara para bendecir con el hisopo a la gente
y a los campos. Mientras que sobre las cavidades rocosas que hay en el castro de las Sete Pias, en San
Andrés de Vilarino (Cambados, Pontevedra), se cuenta que los mouros hacian sacrificios de animales y de
personas y “en ellas echaban la sangre para adivinar”. También contaban en el siglo pasado que cada vez
gue nacia un niflo habia que quitarle un poco de sangre y echarla en las pias para que se criara bien.* En
los montes de San Fiz de Monfero (A Corufia) dicen que “los mouros hacian pan en las cazoletas a la salida
del sol y que antiguamente los pastores llevaban masa y hacian pan calentando las cazoletas con fuego y
después tapandolas con una piedra como si fuera un horno”.5°

Pefnas de adivinacion o de los deseos

En Navarra las mujeres estériles arrojaban piedras a los pozos cercanos a las ermitas: en cada piedra iba
la esperanza de tener un hijo.>* Lo mismo hacian las madres de Alba de Tormes, que, con la esperanza de
tener un hijo, arrojaban por la manana durante nueve dias una china al pozo de la plaza de la Lefia.*? El
testimonio de piedra de los deseos mas conocido en Galicia y todavia popular es la Pena dos Namorados de
Arcos, en Ponteareas (Pontevedra), asi como el rito que se realiza en San Alberto, en Riveira (A Corufia), con
la finalidad de conseguir matrimonio. Pero hay también alguna tradicién propiciatoria en la que la piedra que
se ofrece no se deposita sobre una pena sagrada, sino en una fuente. Esta tradicion se realiza todavia en

48 Lbpez Cuevillas y Lorenzo Fernandez (1952: 11).
49 Aparicio Casado (1999: 282, 201).

50 Veiga Ferreira y Sobrino Ceballos (2016: 175-176).
51 Erkoreka (1991: 167).

52 Dominguez Moreno (2004: 284).

366 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

la fuente que hay delante de la ermita de Santa Marifia da Gorgosa, en San Xoan de Cambofio (Lousame, A
Corufa). El jueves anterior a la fiesta de la Ascension de Cristo, que se celebra 40 dias después del Domingo
de Resurreccién, acuden las jovenes llevando un guijarro en la boca desde que salen de sus casas hasta
llegar a la ermita de la santa. Van cogidas de la mano y al llegar depositan los guijarros al pie de la fuente
santa. Con ello esperan conseguir matrimonio. La tradicion recomienda hacer este peregrinaje tres veces
y siempre en completo silencio. El agua de la fuente se considera que es también curativa de los males de
garganta y favorece el parto.>® La mayoria de los guijarros que se contintdan llevando en la actualidad son
de cuarzo blanco, porque en Galicia, en el norte de Portugal y en el norte de Extremadura al cuarzo se le
atribuyen propiedades curativas, fertilizantes y apotropaicas. Se encuentra también en yacimientos de la
Edad del Bronce y del Hierro, por lo que se supone que tendria un significado votivo y también magico,
posiblemente debido a su color, a que refleja la luz del sol y a que produce chispas al ser golpeado.>* Y es
posible que sus propiedades magicas vengan de muy atras, porque delante del enterramiento megalitico de
Dombate (A Corufia) se colocd en solitario un pedrusco de cuarzo blanco (fig. 5). Los campesinos escoceses
e irlandeses solian colocar en las tumbas guijarros de cuarzo blanco que los irlandeses denominaban
Godstones, piedras de Dios.>® Y en las islas Shetland las mujeres deseosas de ser madres metian un guijarro

Fig. 5. Pedrusco de cuarzo blanco frente al dolmen de Dombate (A Corufia).

53 A.V.B. (1901: 3-4). En Quintia Pereira (2014: 110-114 y 2017: 34, 93, 148).
54 Quintia Pereira (2014: 81 ss.).
55 Wood Martin (1902: 1, 229-231).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 367



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de cuarzo en el agua de un riachuelo y con ella se lavaban los pies.*® También los hombres tenian peticiones
relacionadas con la fecundidad, que realizaban en un abrigo rocoso de Os Posuifios, en el monte Candan
(Parada, Silleda), donde esta la Pedra das Ferraduras, con cruces y huellas de distintos animales.>” Y en
Irlanda los hombres casados acudian al crucero de Boho, cerca de Enniskillen (Irlanda), colocado entre dos
pequenas cazoletas, para pedir tener descendencia.®®

Peias escorregadoiras

Son piedras resbaladeras, que parecen haber tenido, como ocurre en otras areas, la facultad de poder
transmitir poderes fecundantes. Con el fin de obtenerlos, la mujer se sentaba en la superficie inclinada
de la pefia escorregadoira y se dejaba deslizar hasta el suelo confiada en que la piedra propiciaria un
futuro embarazo. Se documentan en la zona atlantica. En las islas britanicas se conocen con el nombre
de sliding-stones. En Galicia hay varias; una de las mayores se encuentra en la localidad de Cacheiras,
en Teo, muy cerca de Santiago de Compostela (fig. 6). También en Catalufia las jovenes que deseaban

Fig. 6. Pefla escorregadoira de Cacheiras, en Teo, Santiago de Compostela.

56 McPherson (1929: 79-80).
57 Garcia Porral (2015: 120).
58 Wood Martin (1902: 247).

368 ' Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

tener novio se dejaban resbalar sobre la piedra que se encuentra junto al santuario de Bellmunt.>® En
Bretafia esta practica estaba también arraigada con fines matrimoniales, pues las jovenes que querian
casarse acudian a determinadas rocas que facilitaban el deslizamiento con el que la joven creia conseguir
matrimonio en el plazo de un afo.%® En otras ocasiones el deslizamiento se reemplazaba por saltos sobre
la piedra fecundante, como en la Piedra de las Esposas, cerca de Rennes;® y en la zona alsaciana de los
Vosgos, a las piedras escorregadoiras las llaman Rutschfelsen; la mas famosa, situada en una ladera del
Gross Wintersberg, cerca de Niederbronn, era conocida con el nombre de Gailer Liss o Grande Lise y a ella
acudian durante generaciones las mujeres que deseaban tener descendencia.®?

Penas abaladeiras

Son penas oscilantes a las que la fe popular atribuye propiedades propiciatorias, adivinatorias y también
fecundantes. A mediados del siglo pasado se conocian en Galicia casi medio centenar de pedras
abaladeiras.®® Una de ellas es la del lugar de Guilifonso, cerca de la Fraga da Moladoira, en Pereiro (Alfoz,
Lugo). Segun testimonios del siglo pasado, sobre ella se mataban animales y se utilizaba su sangre “para
rociarse con ella”, pero también tenia funcién fertilizante y curativa de los males de espalda, e incluso
era utilizada en ordalias.®* Los pacientes se arrimaban a ella para hacerla balancear (fig. 7). Pero la mas
famosa actualmente es la de Nosa Sefiora da Barca, en Muxia (A Corufia). Es una gran losa de granito,
de unos 9 metros de largo y 7 de ancho, que esta colocada con una ligera inclinacién sobre la superficie
rocosa de la orilla del mar delante del santuario dedicado a la Virxe da Barca, asi llamada por creer que
la Virgen llegd hasta ese lugar en una barca de piedra, que es precisamente dicha piedra abaladeira.
(fig. 8). Es una leyenda muy semejante a las que en Irlanda y en Bretafia describen vidas de santos que
navegaban en barcos de piedra.> En el siglo xix Borlase la comparaba con la piedra abaladoira o Logan
Stone de Treryn Point, cerca del Land’s End de Cornualles,’® aunque también existen Logan Stones o
rocking-stones en otros lugares de las islas britanicas.®” El culto a la Virxe da Barca es muy antiguo y fue
cristianizado con la construccién de su santuario frente al mar de Muxia, villa cuyo origen esta relacionado

59 Amades (1951: 92).

60 Sébillot (1902; 1995).

61 Saintyves (1985: 17).

62 Opperhann (1860); Gélis (1991: 28).
63 Castro Fernandez (1982).

64 Gonzdlez Paz (2001: 207, 212, 214).
65 Alonso Romero (1991).

66 Borlase (1897: 653).

67 Wood Martin (1902: 11, 260).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 369



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 7. Pedra abaladeira de Guilifonso, cerca de la Fraga da Moladoira,
en Pereiro, Alfoz (Lugo).

Fig. 8. Piedra de abalar de Nosa Sefora da Barca, en Muxia (A Corufia).

370 ' Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

con la historia del cercano monasterio de Moraime, del siglo x1, pero en el que se descubrieron restos
romanos y una necrépolis altomedieval.®® Las piedras abaladeiras u oscilantes se encuentran también
en Irlanda, en Cornualles y en Francia. Se utilizaban igualmente con fines propiciatorios, curativos y en
ordalias.®® Antiguamente se acudia también a la pedra de abalar de Muxia para pedir descendencia,
esperanza que se confirmaba si el devoto o la devota conseguia que la piedra se moviera, practica
fertilizante de la que ya existen sentencias condenatorias del siglo xvi.”° Taboada Chivite cuenta que con
frecuencia se realizaba un baile propiciatorio alrededor de la Pedra da Barca.’* Su propiedad fecundante
queda atestiguada en el dicho popular que dice “A |la pedra de abalar van dos y vienen tres”.”2 También las
piedras bamboleantes en la provincia de Caceres se utilizaban con fines fertilizantes y a ellas acudian los
matrimonios sin hijos.”?

Pedras furadas

Se llaman asi por ser piedras horadadas que poseen un hueco u orificio natural en el que se realiza la
ceremonia ritual de pasar a través de él con el fin de recuperar la salud. Es otro de los ritos tradicionales
que también realizan los devotos que van a Muxia para pasar por el espacio abierto que hay bajo la llamada
Pedra dos Cadris, porque una de sus virtudes consiste en curar las dolencias de los rifiones y de la espalda.
Un ritual semejante se realiza también en un hueco que hay en el conjunto rocoso de Santiaguifio do
Monte, en Padrén (A Corufia), que evidentemente es la cristianizaciéon de una antigua litolatria, pues en
esas pefias se cuenta que estuvo predicando Santiago Apdstol (fig. 9). En el santuario de San Benito
de Cova de Lobo, en Barbadas (San Lourenzo de Pifior, Ourense), esta la Pedra do Tarangafio, bajo la
cual se pasa a los nifios que tienen raquitismo. Es un rito que se encuentra también entre las practicas
curativas que se realizaban en Cornualles en la famosa piedra Men-an-Tol, es decir, la Piedra del Hueco,
que era parte de un monumento megalitico dedicado al mundo de los muertos. A través de su orificio se
hacia pasar a los nifios enfermos de raquitismo, igual que en Escocia, en Francia y en otros lugares de
Europa en las piedras horadadas, a las que la tradicidn atribuia igualmente propiedades curativas. En los
condados de Oxford y de Berkshire (Inglaterra) al guijarro que tenia un agujero lo llamaban /ucky-hole
stone (piedra de agujero de la suerte), al igual que a los mojones con algun orificio, pues soplar a través
de él daba buena suerte. En el condado de Dorsetshire (Inglaterra) la persona que se encontraba con uno

68 Sousa (1983: 155).

69 Alonso Romero (1991).

70 Bande Rodriguez (1997: 305).
71 Taboada Chivite (1980: 163).

72 Castro Fernandez (1982: 493).
73 Dominguez Moreno (1989: 376).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 371



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

de esos guijarros lo cogia del suelo, le escupia y después lo arrojaba hacia atras por encima de su cabeza
al tiempo que pronunciaba la siguiente peticién: “iPiedra de la suerte, pasa sobre mi cabeza y antes de
que me acueste dame buena suerte!”.”*

Fig. 9. Conjunto rocoso de Santiaguifio do Monte, en Padrén (A Corufia).

Pefas sanadoras

Ademas de las piedras balanceantes y horadadas con funciones curativas, existen también las pefias
sanadoras, en las que se utiliza el agua de la lluvia que se deposita en sus cazoletas, como las del gran
bloque granitico situado sobre la ermita de San Martin del Monte Castelo, en Viveiro (Lugo)”® (fig. 10).
También con el agua de las cazoletas del castro de San Amaro, en San Simén de Lira (Salvaterra do Mifio),
se rociaban los campos y las personas, y se cuenta que antes de existir la ermita los mouros decian misa
en ese lugar.”® Igualmente, se incluyen en este grupo las llamadas camas de santo citadas anteriormente,
como la Cama de San Mamede, en Lousame (Noia) (fig. 11). Como testimonio de creencias paralelas
en otras regiones de Europa cabe recordar que también en el folklore de Estonia hay piedras curativas,
porque se creia que en su interior habitaban seres del otro mundo,”” y una creencia semejante existia en

74 Lucky-stone! Lucky stone! go over my head, and bring me some good luck before I go to be (Wright, 1913: 226).
75 Novo Guizan y Martinez Arias (1987).

76 Aparicio Casado (1999: 34).

77 Koski (1990: 421).

372 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 10. Pefia sanadora de la ermita de San Martifo
del Monte Castelo, en Viveiro (Lugo).

Fig. 11. Cama de San Mamede, en Lousame, Noia (A Corufia).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 373



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Suecia.’® Y en las islas briténicas se realizaban ritos de fertilidad y curativos en esas “camas”, como la
Cama de Nuestra Sefora (Our Lady’s Bed) de la isla de Inishmore, en Irlanda, en la que se acostaban las
mujeres con la esperanza de tener hijos.”®

Piedras sonoras

Estas pefias se denominan de este modo porque reproducen sonidos con un eco especial o por emitir, al
ser golpeadas con un canto o un objeto metdlico, una sonoridad caracteristica, resonancia o vibracion
sonora que hace que la tradicidn popular las considere pedras faladoras, es decir, habladoras. Los sonidos
que emiten cuando se las golpea se interpretan como la respuesta a la consulta que les hace el devoto. La
Pedra que Fala, en San Xoan de Fecha (Santiago de Compostela), tiene circulos concéntricos y cazoletas
con canalillos. A mediados del pasado siglo xx “los campesinos de las cercanias decian que contestaba
a todas las preguntas que se le hacian desde la vereda que pasa a sus pies”.?° En ese siglo los nifios
utilizaban un lado de esta piedra como tobogan o pedra escorregadoira.?' En el Monte dos Castros, en
San Andrés de Lourido (Salvaterra do Mifio), hay unas piedras que suenan porque dicen que dentro hay
oro. Antiguamente, cuando los pastores llevaban el ganado a pastar junto a ellas, las piedras exclamaban
“Daime a vosa pobreza que eu os darei a mifia riqueza”.’? En otros relatos es la persona la que hace esa
peticién a la moura de la pefia.?? Algunas de las pedras que falan o faladoiras reproducen sonidos parecidos
a los de una campana; de ahi que se las conozca también con el nombre de pedras da campana o pedras
do sino, penedos que falam, penedos que cantam, como se las llama en Portugal.®* En Irlanda y en Gales
se las conoce con el nombre de speaking-stones.8> Los irlandeses las consultaban para conocer el nombre
de las personas que echaban el mal de ojo o el lugar donde se encontraban los animales domésticos que
se habian perdido.®® Una de estas piedras en Galicia que ofrece destacadas propiedades acusticas es el
Abrigo das Cruces, en Louro (Muros, A Corufia), llamado asi por poseer numerosas cruces, algunas muy
antiguas, y también covifias (cazoletas), caracteristicas que permiten suponer que fueron realizadas por
devotos de diferentes épocas histéricas, aunque ahora esa tradicién ya se ha perdido (fig. 12).

78 Siikala (1990: 201).

79 Wood Martin (1902: 1, 29).

80 Garcia Martinez (1968: 256-257).
81 Monteagudo Garcia (2003: 34).
82 Aparicio Casado (1999: 283).

83 Taboada Chivite (1980: 194).

84 Chaves (1933: 96).

85 Joyce (1903: 277).

86 Wood-Martin (1902: 11, 222).

374 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fig. 12. Abrigo das Cruces, en Louro, Muros (A Corufia),
con notables propiedades acusticas.

Pefas calendaricas y climaticas

Estas penas estan relacionadas con el tiempo atmosférico. Son pequefias piedras o antiguos menbhires,
que se llaman de /a lluvia o del sol. Hasta hace poco se tumbaban o se ponian de pie segun se deseara que
lloviera o que hubiera sol. Después de colocar la piedra adecuadamente para que hiciera sol, se dirigian
a ella diciéndole: “Pedimosche que fagas o que dexesamos: que traias a lus, que traias o sol, que traias
o calor; que nos fai moita falta”. Al terminar esta rogativa depositaban sobre ella un trozo de pan vy la
mojaban con un poco de vino.8” En otros casos bastaba solamente con darles la vuelta a determinadas
piedras para conseguir que el tiempo mudara.® Algunas pefias, generalmente situadas en la cima de
algun monte, servian para predecir el tiempo atmosférico, como la Pedra Mazafacha del monte Xalo,

87 Trigo Diaz (1992: 193-194).
88 Fernandez de la Cigofia y Nufiez (2003); Alonso Romero (2012).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 375



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

en Cerceda (A Corufia). También se decia que poseia “poder para provocar tempestades, chuvia e bo
tempo”.8® Igual ocurre con la Pena da Moura, en Sobrado dos Monxes (A Corufia), de mas de 11 metros
de altura, que la trajo una moura en su cabeza. Los lugarefios la utilizan como barémetro, pues predice la
llegada del invierno. Se cuenta que en cierta ocasion un sacerdote que pasaba por alli rezando pudo ver
que la roca se abria y que dentro habia un altar de oro, pero al intentar entrar dejé su breviario en el suelo
y una rafaga de viento movid las paginas, lo que provocé que la roca se cerrara al instante.®® En lo alto
del monte Aloia, en Tui (Pontevedra), hay dos piedras: A Pedra do Sol y A Pedra da Agua, pues sobre ellas
se coloca indistintamente la imagen de san Julidn segun se desee sol o lluvia.®® En el castro de Cerdeira
(Ourense) esta la Pedra do Sol, llamada asi por tener cuatro circulos concéntricos mirando al naciente,
igual que los de la Pedra que Fala en Fecha (Santiago de Compostela).®?

Peiias de coronacion

En el siglo xviii, cuando se elegia un nuevo alcalde en la ciudad bretona de Brest, se realizaba una
ceremonia religiosa y después el alcalde elegido se dirigia al centro de la ciudad; alli, en una piedra
que tenia un hueco, introducia un pie mientras juraba cumplir correctamente su funcién como alcalde.®?
Garcia Quintela cita la huella de un pie que se encuentra en la Pena da Eleccién (Cabanas, A Coruia), en
la que antiguamente se elegia a los alcaldes, y ha comparado esta tradicién con paralelos franceses e
irlandeses.®* En Escocia existian también determinadas piedras llamadas piedras del compromiso sobre
las que debia subirse la persona que tenia que prestar un juramento.®®

Pefas con tronos

La leyenda cuenta que la imagen de la Virgen, que se venera en el santuario de Pastoriza (A Corufa),
aparecié en un pedregal llamado O Berce da Virxen, a escasos metros de su santuario. Un poco mas
arriba y en la cumbre del monte en el que esta o berce (la cuna), hay una cruz y dos rocas con forma de
silléon: una es la Silla do Rei y la otra la de A Reina. Segun la leyenda, en ellas se sentaba un rey suevo.%®
Ese pedregal es parecido al del Coto da Vella, en el monte Paradanta, en el que aparecid la imagen de

89 Fernandez de la Cigofia y Nuiez (2003: 89).
90 Rio Lopez (1986: 26).

91 Romero Rodriguez (2002: 12).

92 Rivas Quintas (1985: 136).

93 Brafias (2000: 81).

94 Garcia Quintela (2004: 52 ss.).

95 Frazer (1981: 331).

96 Sueiro y Nieto (1983: 222-224).

376 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

la Virxen da Franqueira. En el Coto de la Vieja hay unas pilas rocosas cuya agua utilizan los devotos
para curaciones. También la Virxen do Nordés, del santuario de Chamorro (Ferrol), se aparecié a unos
pastorcillos en un pefasco que se conserva en el interior del santuario.®” Este tipo de tronos relacionados
con la fecundidad también se documentan en otras regiones; asi, en Portugal, la Cadeira de Sdo Gens
da Senhora do Monte, en Lisboa,?® y también en el santuario de Nuestra Sefiora de la Salud, en San Feliu
de Llobregat, habia una piedra fecundante con aspecto de asiento en la que se sentaba la gente con ese
fin.*® Otra silla pétrea de gran tamafio se encuentra en el Campo de Champas, en la ladera occidental del
Monte dos Picotos (Marin, Pontevedra); esta pudo ser utilizada como altar, segin el arquedlogo Blanco
Freijeiro, pues esta rodeada de petroglifos con cazoletas y circulos.'® En Toiriz (Silleda, Pontevedra) hay
una pefia llamada A Cadeira da Raifia (la silla de la reina) en la que se solian sentar los Reyes Magos
después de repartir regalos a los pequefos.!®? En Escocia se mantenian todavia a principios del siglo xx
muchas tradiciones y creencias relacionadas con los poderes curativos y fertilizantes de las piedras, como
la silla rocosa Clach-na-Bhan (la piedra de la mujer) del monte Meall-ghaineah, en la que se sentaban las
escocesas del norte para obtener un parto facil y también para tener marido.1°2

Pefas divisorias y peias falicas

Algunas pefas tenian la funcién primordial de servir de marcos o mojones que sefialaban los limites de
propiedades o de términos geograficos. Algunas contaban con virtudes magicas, pues se suponia que
poseian poderes fertilizantes, porque, como dice Ovidio, “tienen naturaleza divina”.1°3 Los campesinos
escoceses a principios del siglo pasado seguian rezando a los marcos de las fincas porque creian que
tenian dentro un espiritu guardian.’®* En el castro de Cabafas (noreste de Pontedeume, A Corufia) hay
un marco-menhir en el que, hasta mediados del pasado siglo xx, las mujeres estériles rozaban su vientre
para tener hijos,°° lo mismo que ocurria en el miliario llamado O Marco que se encuentra en Santiaguifio
das Antas (Mos, Pontevedra), al que las mujeres atribuian propiedades fertilizantes. Y en la capilla de San
Paio de Vilacoba (Betanzos) habia un ara romana dedicada a JUpiter, conservada ahora en el Ayuntamiento
de Cesuras (A Corufia), a la que se acercaban las mujeres para efectuar ritos curativos y también de

97 Cardeso Lifiares (2000: 43, 187).

98 <https://www.portugalnummapa.com/cadeira-de-sao-gens/> (consultado: 7/7/2019).
99 Amades (1951: 92).

100 Blanco Freijeiro (1958: fig. 7).

101 Garcia Porral (2015).

102 McPherson (1929: 79).

103 Fasti, 2, 639 ss.

104 McPherson (1929: 83).

105 Monteagudo (1985: 107).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 377


https://www.portugalnummapa.com/cadeira-de-sao-gens/

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

fertilidad femenina.!%¢ En los Highlands y en las islas al norte de Escocia también era frecuente que las
mujeres recurrieran a los poderes fertilizantes y curativos de las piedras de aspecto falico.!?’

I\\

En Galicia los marcos también se utilizaban para curar enfermedades que el enfermo atribuia al “mal del
0jo”. El ritual tradicional que se realizaba en la comarca del Eume (A Corufia) tenia lugar en la noche de
un martes o de un viernes, preferentemente el primer viernes de mes. El enfermo emprendia el camino
hacia el marco acompafiado de otra persona y en completo silencio. Durante el camino recogia nueve
piedras y, al llegar al marco, se santiguaba y daba nueve vueltas a su alrededor. Durante cada vuelta, sin
mirar hacia atras, tiraba sobre el hombro izquierdo una de las piedras y recitaba una plegaria que solia
ser la siguiente: “Tanto goce de min quen me queira mal, como eu gozo desta pedra. Un padrenuestro y
un avemaria polo poder de Dios e da Virxe Maria”. Después se solia dejar al lado del marco o sobre él una
prenda del enfermo, una limosna o un poco de leche o de aceite. Finalizado el rito, se regresaba también
en silencio, pero por una ruta diferente. Se suponia que el mal se quedaba en las piedras arrojadas, y si a
alguien se le ocurria cogerlas corria el riego de contraer la enfermedad del devoto enfermo.'°® En realidad
esa oracion era mas una maldiciéon que una peticion, pues el paciente supone que el mal que sufre se lo
ha causado una persona que le “eché el mal de 0jo” por envidia. Por eso le desea que disfrute tanto como
él disfruta de la enfermedad que le afecta y que ha transmitido a la piedra, por la que evidentemente no
puede sentir ningun afecto. De ahi la hipdcrita ironia de esa maldiciéon. En el mundo rural gallego, para
librarse de las enfermedades, hay también algunos que cogen piedras y las depositan en un humilladero
creyendo que en ellas se van sus males.'® Esa doble funcidon de piedra curativa y propiciatoria se ve
también en el rito de arrojar piedras para librarse de una enfermedad que se realizaba en Irlanda y en
Escocia en algunas “fuentes santas”.!'® En Escocia el paciente utilizaba el guijarro que se asemejara a la
parte dolorida de su cuerpo y la frotaba con él.11!

Peinas grabadas

Al margen de las numerosas pefias con petroglifos, hay que considerar como sacras las pefias que poseen
huellas de pisadas de animales o de personas, que se interpretan como huellas sobrenaturales, atribuidas,
por ejemplo, al caballo de Santiago, que deja la marca de una herradura al dar un gran salto desde la pefia,
generalmente hacia occidente. En otras pefias esta el pie de Jesucristo o el del héroe Roldan, como la huella

106 Erias Martinez (1984); Pereira Menaut (1991: 171).
107 Beith (1995: 147).

108 Vazquez Rodriguez y Vazquez Varela (2019: 88-89).
109 Bande Rodriguez (1997: 315).

110 Wood Martin (1902: 1, 70).

111 McPherson (1929: 49).

378 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

que se halla muy cerca de la ermita de San Vitorio, en Cambas (Aranga, A Coruia) (fig. 13). En algunas pefas
la herradura ya ha desaparecido, pero se recuerda todavia la leyenda del caballo de Santiago que dio un gran
salto desde la Pedra Quitina, en el monte Pindo (A Corufia), en direccion a Finisterre. Pierre Saintyves opina
que las huellas atribuidas a Vishnu o a Budha las hacian los sacerdotes con fines propiciatorios relacionados
con el curso del sol y menciona algunos testimonios de huellas pétreas utilizadas en Francia con fines curativos
y fertilizantes.!'? Evidentemente, se trata de una creencia universal aunque con diferentes interpretaciones,
que, segun Mircea Eliade, estaba motivada porque algunas piedras, debido a su emplazamiento geografico,
a su tamafo, a su color, a su textura pétrea o a su forma caprichosa, son mas susceptibles que otras de
atraer la atencidn del ser humano, ya que ve en ellas algo diferente que suscita admiracion y respeto y les
atribuye la condicién de sagradas. Ademas, se cree que en ellas habita un espiritu y, por consiguiente, son
merecedoras de recibir culto,'** como la roca portuguesa llamada Santo das Taburnelas, en el castelo de
Arnoia (Basto, Portugal), en cuyo interior se cree que vive un santo y en la que estan grabadas las huellas
de su cabalgadura,}* “em volta do rochedo de Santo das Taburnelas, perto de Arnoia (Bastos), onde os
proprietarios de porcos faziam-nos dar nove voltas, para que fossem preservados da peste”.!1®

Fig. 13. Huella del pie del héroe Roldan cerca de la ermita de San Vitorio,
en Cambas, Aranga (A Corufia).

112 Saintyves (1985: 22-23).

113 Eliade (1974: 1, 253; 1967: 19).
114 Enes Pereira (1962: 251).

115 Sanchis (1983: 56).

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 379



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Referencias bibliograficas

ALmAGrO-GORBEA, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Avila): un rito celta del Mas All&”. Ilu:
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

AwmaGrO-GoRrBEA, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificacién y metodologia de estudio”. En
M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefias sagradas. Actas del Coloquio
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

ALmaGrRO-GoRBEA, M. (2021). “Avances en el estudio de las pefias sacras de la peninsula ibérica (2017-2019)".
En M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas de la peninsula
ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019,
pp. 15-45. Huesca.

ALMAGRO-GORBEA, M., J. EsTeBAN ORrTEGA, J. A. Ramos Rusio y O. bE SAN MacARIO (2019). “El lecho rupestre de
Ceclavin (Caceres) vy los testimonios de incubatio en la Hispania Celtica”. MHNH: Revista Internacional de
Investigacion sobre Magia y Astrologia Antiguas, 19, pp. 61-86.

ALMAGRO-GORBEA, M., y A. Gart Lacruz (2021). “Presentacion”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz (coords.),
Sacra saxa II: las piedras sagradas de la peninsula ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra
Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019, pp. 7-13. Huesca.

ALonso RoMmERo, F. (1991). Santos e barcos de pedra. Vigo.

ALonso Romero, F. (2007). “Proyeccién de la mitologia greco-latina en la literatura irlandesa e inglesa (Edad
Media): el origen de los poderes magicos del poeta Amerguin”. Cuadernos de Literatura Griega y Latina,
vi, pp. 119-147.

ALonso Romero, F. (2012). Cultos y creencias en torno a los megalitos del drea atlantica europea. Santiago
de Compostela.

ALonso RoMmero, F., y M. Cornipe CasTro PifEIRO (1999). “Sobre la orientacion astrondmica de la capilla de San
Guillermo (Finisterre, Galicia)”. Anuario Brigantino, 22, pp. 83-90.

AmapEes, J. (1951). “Piedras de virtud”. Revista de Dialectologia y Tradiciones Populares, vi1, pp. 84-131.
Araricio Casapo, B. (1999). Mouras, serpientes, tesoros y otros encantos. Sada, A Corufia.

ArRMADA PrTa, L. (1997). “Cultos ancestrais e peregrinacions a Teixido”. En J. Leira Lépez (dir.), Aulas no
Camif: o Camifio inglés e as rutas atlanticas de peregrinacion a Compostela, pp. 331-346. A Coruia.

A. V. B. (1901). “A romeria d'a Gorgosa”. Revista Gallega, 309 (17 de noviembre), pp. 3-4.

Banpe Robricuez, E. (1997). “Religiosidad, creencias y practicas vitales del campesinado gallego”. Cuadernos
de Estudios Gallegos, xuii, pp. 301-324.

BertH, M. (1995). Healing Threads. Traditional Medicines of the Highlands and Islands. Edimburgo.
BiLLson, C. J. (1895). Leicestershire & Rutland. Facsimile reprint. Felinfach, 1997.

BLanco Freneiro, A. (1958). “El ‘laberinto’ de Mogor”. Aespa, xxxi, pp. 168-175.

Borp, J. y C. (1976). The Secret Country. Londres.

380 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Borp, J. y C. (1982). Earth Rites. Londres.
BorLase, W. Copeland (1897). The Dolmens of Ireland, vols. 1y 11. Londres.
Brafas, R. (2000). Deuses, heroes e lugares sagrados na cultura castrexa. Santiago de Compostela.

CasaL, C. (1924). “El Infierno de la Asturias prerromana”. Boletin del Centro de Estudios Asturianos, afio 1,
n.° 4, pp. 50-78.

CaeaL, C. (1987). La mitologia asturiana. Gijon.

CamarerTa Pazos, 1. (1979). Notas léxicas y etnograficas del Ayuntamiento de Salvatierra de Mifio. Tesis de
licenciatura. ML110. Facultad de Filoloxia. Universidad de Santiago de Compostela.

Carpeso Lifares, J. (2000). Santuarios marianos de Galicia. A Corufia.

Carro OTERO, J., Y M. C. Masa VAzquez (1981). “Santuarios impetratorios de la fecundidad humana”. En
I Coloquio Galaico-Minhoto. Ponte de Lima, vol. 11, pp 233-247.

Castro FErNANDEZ, J. A. (1982). “Las piedras vacilantes en Galicia y la visidon del celtismo decimondnico”.
O Museo de Pontevedra, 36, pp. 480-496.

CHaves, L. (1933). “Notas etnograficas colhidas na obra de Martins Sarmento”. En Homenagem a Martins
Sarmento, pp. 94-98. Guimaraes.

Chaves, L. (1951). “As Antas de Portugal”. O Arquedlogo Portugués, 1, pp. 95-116.

Dominguez Moreno, J. M.2 (1989). “Costumbres extremefias de preembarazo”. Revista de Estudios Extremenos,
45, pp. 355-387.

DominGuez Moreno, J. M.@ (2004). “Creencias y costumbres acerca de la fertilidad en la comarca de la tierra
de Alba”. Salamanca. Revista de Estudios, 51, pp. 275-293.

DooLaN, L. (1996). “"The sound of your footfall is a welcome as yourself”. En VV. AA., The Book of Aran: The
Aran Islands. Newtownlynch. Kinvara, pp. 235-243.

DukinrFieLD AsTLEY, H. J. (1911). “Cup and ring-markings: Their origin and significance”. Journal of the Royal
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, x.1, pp. 83-100.

ELiabe, M. (1967). Lo sagrado y lo profano. Madrid.
ELiapg, M. (1974). Tratado de historia de las religiones, 1. Madrid.

ELuis, H. R. (1943). The Road to Hell: A Study of the Conception of the Dead in Old Norse Literature.
Cambridge.

Eisig, R. (2001). The Dictionary of Albanian Religion, Mythology and Folklore. Londres.

ENEs PereIrA, B. (1962). “Vestigios do culto das pedras no Norte de Portugal”. En XXVI Congreso Luso-Espanhol.
Seccéo vi, pp. 247-253. Oporto.

Erias MarTiNEZ, A. (1984). MO Berce’, ara romana de Vilacova”. Anuario Brigantino, 7, pp. 9-14.

Erkoreka, A. (1991). “Ritos de fertilidad”. Kobie, v, pp. 165-169.

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 381



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FernANDEZ, C. G. (2012). Cincuenta lugares magicos de Galicia. Vigo.
FernAnDEZ DE LA Cicofa E NUREz, E. (1998). Esmoleiros e petos de animas da Provincia de Pontevedra. Vigo.
FernANDEZ DE LA CicoRia E NUREz, E. (2003). O poder das pedras: o mito da fecundacion en Galicia. Vigo.

FernANDEZ DE LA CiGoNA E NUREz, E., y F. Loira DE TresaLDEAS (2002). Buscando a Gonzalez atopamonos con
Goémez. Vigo.

Frazer, J. G. (1981). E/ folklore en el Antiguo Testamento. México.
Garcia Lomas, A. (2000). Mitologia y supersticiones de Cantabria. Santander.

GaRrcia MarTiNEZ, M. C. (1968). ™A Pedra que fala’, con piletas y petroglifos”. Cuadernos de Estudios Gallegos,
xxi1, fasc. 71, pp. 255-269.

Garcia PorraL, X. C. (2015). A Paisaxe lendaria e toponimica do Concello de Silleda. Santiago de Compostela.
Garcia QuINTELA, M. V. (2004). Mitos hispanicos, 1. Madrid.
G¢éus, J. (1991). History of Childbirth. Cambridge.

GonzALez Paz, C. A. (2001). “A litolatria na cultura tradicional galega. Un caso con nome propio: A Pena
Abaladoira de Alfoz (Lugo)”. En VV. AA., Xuntanza de novos investigadores, pp. 207-215. Santiago de
Compostela.

HipaLgo CufiarRrO, J. M., y F. J. Costas GoBerRNA (1979). Faro de Vigo. Suplemento, 14 de octubre de 1979, p. viir.
Jovce, P. W. (1903). A Social History of Ancient Ireland, 1. Nueva York.

Koski, M. (1990). “A Finnic Holy Word and its subsequent History”. En T. Ahlback (ed.), Old Norse and
Finnish Religions and Cultic Place-Names. Abo, Finlandia, pp. 404-440.

LEMA SuArRez, X. M.2 (1993-1994). “Os lugares sacros da parroquia de Bamiro (Vimianzo, A Corufa) e o
Cruceiro dos Santos, un conxunto escultérico gotico inédito”. Brigantium, 8, pp. 99-111.

Lorez, A. (1887). “El folklore y el positivismo filosoéfico”. Galicia, ano 1, n.° 4, pp. 203-207.

Lopez CueviLias, F., y J. Lorenzo FernAnDEz (1952). “Cuatro pefias con pilas del sur de Galicia”. Cuadernos de
Estudios Gallegos, tomo vi, fasc. xxi, pp. 5-54.

MackinLAy, J. M. (1893). Folklore of Scottish Lochs and Springs. Glasgow.

MacNEeiLL, M. (1962). The Festival of Lughnasa. Londres.

Manbianes CasTro, M. (1984). Loureses: antropologia de una parroquia gallega. Vigo.
MarTinez DE Papin, L. (1849). Historia politica, religiosa y descriptiva de Galicia. Madrid.
McpHersoN, J. M. (1929). Primitive Beliefs in the North-East of Scotland. Londres.

MonTeacupo Garcia, L. (1985). “Orientales e indoeuropeos en la Iberia prehistdrica”. En J. de Hoz (ed.),
Actas del III Coloquio sobre Lenguas y Culturas Paleohispanicas, pp. 25-135. Salamanca.

MonTEAGUDO GARciA, L. (2003). "Menhires y marcos de Portugal y Galicia”. Anuario Brigantino, 26, pp. 25-50.

382 . Fernando Alonso Romero



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL e HUESCA, NOVIEMBRE 2019

MorAN BarDON, C. (1990). Obra etnogréfica y otros escritos, 1. Salamanca.

Mova-MaLeno, P. R. (2017). “Majanos y difuntos: timulos en la Hispania céltica desde una perspectiva de larga
duraciéon”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en pefas sagradas. Actas
del Cologuio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 34-65. Huesca.

Murcuia, M. (1982). Galicia. Vigo.

Novo Guizan, J., y L. MarTinez Arias (1987). Un pasaje de la medicina popular de Galicia. Lugo.
O HoéGA, D. (1990). Myth, Legend & Romance. Londres.

O SuiLLErBHAIN, S. (1967). Irish Folk: Custom and Belief. Dublin.

OrperHANN, M. (1860). “Les antiquités du Ziegenberg, aux environs de Niederbronn”. Bulletin de la Société
pour la conservation des monuments historiques d’Alsace, 3, 1858-1860, pp. 155-157; <http://www.
archive.org/stream/bulletin02stragoog/bulletin02stragoog_ djvu.txt> (consultado: 16/2/2020).

Pererra MenauT, G. (1991). Corpus de inscriciéns romanas de Galicia: provincia de A Corufia. Santiago de
Compostela.

QuinLAan, M. J. (1954). “Shakespeare and the Catholic Burial Services”. Shakespeare Quarterly, 5 (3),
pp. 303-306.

QuinTia PEreIrA, R. (2011). A Nosa Sefiora da Lanzada. Poio, Pontevedra.

QuinTia PererA, R. (2014). “Usos rituais do seixo no rexistro etnografico e arqueoldxico de Galicia”. Fol de
Veleno, 4, pp. 81-130.

Quintia PerelrA, R. (2016). Andlise estructural e simbdlica do mito da Moura. Santiago de Compostela.
QuinTia PErEIRA, R. (2017). Marifia: de deusa a Santa. Vigo.

Rio Lorez, A. (1986). La cultura castrefia en Sobrado dos Monxes. A Corufia.

Risco, V., y A. Robricuez MarTiNEz (1978). “Folklore de Melide”. En VV. AA., Terra de Melide. Sada, A Corufia.
Rivas QuinTas, E. (1985). A Limia: Val da Antela e Val do Medo. Ourense.

Romero Robricuez, A. (2002). Dende o Monte Aloia. Vigo.

SaINTYVES, P. (1985). Las madres virgenes y los embarazos milagrosos. Madrid.

SANCHEZ BEentTo, J. M., y AtMaGro-GorBEA, M. (2021). “Aportacién a las pefias sacras en Salamanca, Zamora
y Tras-os-Montes”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas
de la peninsula ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en
noviembre de 2019, pp. 337-352. Huesca.

SancHis, P. (1983). Arraial. Festa de um povo. As romarias portuguesas. Lisboa.

SarMIENTO, Fr. Martin (1975). Viaje a Galicia, ed. de José Luis Pensado. Salamanca.

SeeiLLoT, P. Y. (1902). “The Worship of Stones in France”. American Anthropologist, 4, pp. 76-107.
SeésiLLoT, P. Y. (1995). Mythologie et Folklore de Bretagne. Rennes.

PENAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS AREAS ATLANTICAS ‘ 383


http://www.archive.org/stream/bulletin02stragoog/bulletin02stragoog_djvu.txt
http://www.archive.org/stream/bulletin02stragoog/bulletin02stragoog_djvu.txt

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SikaLA, Anna-Leena (1990). “Singing of Incantations in Nordic Tradition”. En T. Ahlback (ed.), Old Norse
and Finnish Religions and Cultic Place-Names, pp. 191-205. Abo (Finlandia).

Sousa, J. (1983). La portada occidental de la iglesia de San Julian de Moraime. Cuadernos de Estudios
Gallegos, 99, pp. 155-178.

Suelro, J. V., y A. Nieto (1983). Galicia: romeria interminable. Madrid.
TaBoaDA CHiviTE, X. (1980). Ritos y creencias gallegas. A Coruia.
Tenorio, N. (1982). La aldea gallega. Vigo.

Trico Diaz, F. (1992). “Foron vira-la pedra ancestral, rito maxico en Galicia”. Revista de Estudios. Museo
Municipal de Ponteareas, 1, pp. 171-199.

VAzQuez RobriGuez, A., y J. M.2@ VAzquez VArReLA (2019). “Piedras de poder en la comarca del Eume”. En
V. Alonso Troncoso et alii, Las fragas del Eume: historia y cultura, pp. 87-94. Santiago de Compostela.

VEIGA FERREIRA, X. M.3, y J. SoeriNno CeBALLOS (2016). Patrimonio da Comarca das Marifias. Betanzos.
ViLLaveroe Roman, X. C. (1988). Lendas de Moafa. Concello de Moafia.

VIOLANT 1 SiMORRA, R. (1989). E/ Pirineo espafiol: vida, usos, costumbres, creencias y tradiciones de una
cultura milenaria que desaparece. Barcelona.

WabpELL, J. (1996). “The Archaeology of Aran”. En VV. AA., The Book of Aran: The Aran Islands. Newtownlynch,
Kinvara, pp. 75-135.

Woobp-MarTIN, W. G. (1902). Traces of the Elder Faiths of Ireland. Londres.
WRriGHT, E. M. (1913). Rustic Speech and Folklore. Oxford.

384 ' Fernando Alonso Romero



ONCLUSIONES DEL II COLOQUIO INTERNACIONAL
SOBRE SACRA SAXA

Los participantes en el II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: creencias y ritos en pefias sagradas,
celebrado en Huesca los dias 21 a 23 de noviembre de 2019 bajo el patrocinio del Instituto de Estudios
Altoaragoneses de la Diputacion Provincial de Huesca y con la colaboracion cientifica del Gabinete de
Antigliedades de la Real Academia de la Historia, tras finalizar los trabajos y como resultado de los
mismos desean hacer publicas las conclusiones siguientes:

1) Se reconoce publicamente nuestro agradecimiento al IEA como institucion y a su directiva y a
todo el personal por la eficacia con que se ha organizado el coloquio.

2) Se hace patente nuestra felicitacidon a todos ellos por la magnifica labor que durante tantos anos
han realizado en pro de la cultura oscense, de Aragon y de toda Espafia, pues es una contribucion
esencial para el patrimonio cultural de Europa. Este agradecimiento se explicita en el doctor Angel
Gari y en el sefior Eugenio Monesma, por su especial implicacién en el IEA y en sus actividades.

3) De forma mas concreta, se felicita publicamente al IEA por la base de datos informatizada y
puesta en la red para general conocimiento de las pefias sacras de la provincia de Huesca, que
constituye un modelo a seguir en otros lugares.

4) Se agradece a los ponentes y a los participantes sus importantes aportaciones y se anima a todos
—instituciones, investigadores y personas motivadas por estos estudios— a realizar cuanto antes
la catalogacion y la cartografia de estos monumentos en fichas que recojan sus caracteristicas
fisicas y los ritos y tradiciones orales vinculados, pues es un patrimonio que corre serio peligro
de desaparicion.

5) Se insta al IEA para que las aportaciones presentadas en este coloquio se publiquen lo antes
posible por su gran interés cientifico y cultural.

6) El estudio interdisciplinar de las pefias sagradas, y de los mitos, ritos y tradiciones literarias
vinculados, es de gran relevancia, pues son monumentos que constituyen un destacado capitulo

[inorce ¢ 385



SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENINSULA IBERICA
II COLOQUIO INTERNACIONAL ¢ HUESCA, NOVIEMBRE 2019

7)

8)

9)

10)

del patrimonio espiritual de Europa por formar parte de nuestra historia, de nuestra cultura
popular y de nuestros paisajes.

Se anima a los prehistoriadores, arquedlogos, historiadores, etndgrafos, antropdlogos, historiadores
de las religiones, historiadores de la cultura y estudiosos del folklore y de la literatura popular a
proseguir la ejemplar colaboracién interdisciplinar que caracteriza a estos coloquios, que se ha
definido como espiritu de Huesca.

Se solicita el apoyo de las instituciones para el estudio, la valoracion y la proteccion de las
pefias sagradas como parte sustancial de nuestro patrimonio historico, cultural y natural. En
este sentido, se reitera la conveniencia de una excavacion arqueoldgica en la Pefia Os Bozos de
Labata para facilitar el conocimiento de este importante monumento.

Se reitera que las pefias sagradas forman parte esencial del patrimonio cultural de Europa por
constituir nuestras raices comunes, por lo que deben ser inventariadas, protegidas y valoradas
sin tardanza para su debida proteccion.

Se insiste de igual modo en que las pefas sagradas son un importante elemento para promover
turismo de calidad, interesado por la arqueologia, el folklore y la naturaleza, en especial en areas
despobladas en las que puede suponer un importante revulsivo econémico.

Huesca, 23 de noviembre de 2019



Martin Almagro-Gorbea
Angel Gari Lacruz
Coordinadores

Transcurridos tres afos desde el | Coloquio Internacional sobre Sacra
Saxa: creencias y ritos en pefias sagradas, el Instituto de Estudios Altoara-
goneses, en colaboracion con el Gabinete de Antigliedades de la Real Aca-
demia de la Historia, convocé en Huesca en noviembre de 2019 el Il Co-
loquio Internacional sobre Sacra Saxa: las piedras sagradas de la
peninsula ibérica.

En el tiempo que medié entre ambos se habian llevado a cabo numerosas in-
vestigaciones sobre las piedras sagradas de la peninsula ibérica, perfeccio-
nado las metodologias de trabajo y los sistemas de registro y desarrollado
sistemas cartograficos informatizados puestos a disposicién de los interesa-
dos en internet, como el Mapa interactivo de las piedras sagradas en la
provincia de Huesca, accesible en la web del IEA, que es una consecuencia
de estas lineas de trabajo.

En el Il Coloquio se aportaron nuevas informaciones obtenidas en mas de
veinte provincias espafolas, recogidas en quince intervenciones que die-
ron a conocer el estado mas actual de estas investigaciones, en la doble
vertiente de estudio e interpretacién de los monumentos y de valoracién y
difusién como elementos del mayor interés para el patrimonio arqueolégico
y paisajistico, al que se dedicé el ultimo dia, para debatir las conclusiones y
presentar nuevas propuestas de actuacion. Todo ello queda recogido en
este SACRA SAXA Il

=YW DIPUTACION
' DE HUESCA

Altoaragoneses




	Índice
	Presentación del II Coloquio Internacional  sobre Sacra Saxa
	Avances en el estudio de las peñas sacras de la península ibérica (2017-2019)
	Fuentes e historiografía de las piedras sacras desde la paleoetnología
	Consideraciones sobre la reutilización de monumentos de la prehistoria y la protohistoria hispánicas en época romana a la luz de la teoría de la agencia ejemplificada en algunos casos
	Una mirada a las piedras sagradas en Cataluña 
	El "Mapa interactivo de las piedras sagradas en la provincia de Huesca"
	Piedras con rondalla en Zaragoza: dragones y diablos
	"Lítica": 100 piedras singulares de Teruel
	Peñas sagradas y rituales en torno a las piedras en Navarra
	"Sacra saxa" en tierras burgalesas: estado de la cuestión
	Peñas sacras en tierras abulenses 
	Peñas sacras en Ciudad Real: de los Montes de Toledo a Sierra Morena
	Avance hacia un corpus de las peñas sacras de Extremadura: la provincia de Cáceres
	Montes, peñas, cuevas y ermitas: aspectos antropológicos en torno a los paisajes rocosos sagrados de Zamora, Palencia y Valladolid
	Aportación a las peñas sacras en Salamanca, Zamora y Trás-os-Montes
	Nuevos estudios sobre peñas sacras en Galicia y sus paralelos en las áreas atlánticas
	Conclusiones del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa

