


SACRA SAXA II
LAS PIEDRAS SAGRADAS

DE LA PENÍNSULA IBÉRICA



SACRA SAXA II
LAS PIEDRAS SAGRADAS  

DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, 
celebrado en Huesca en noviembre de 2019 

bajo la coordinación de

Martín Almagro-Gorbea y Ángel Gari Lacruz



Sacra saxa II: las piedras sagradas de la península ibérica : actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, 
celebrado en Huesca en noviembre de 2019 / bajo la coordinación de Martín Almagro-Gorbea y Ángel Gari Lacruz. – 
Huesca : Instituto de Estudios Altoaragoneses (Diputación Provincial de Huesca), 2021

386 p. : il. ; 23 cm

Culto a las piedras – España – Congresos y asambleas
Almagro-Gorbea, Martín (1946-)
Gari Lacruz, Ángel (1944-)
398.32 (460) : 553.5 (063)

© De los textos: los autores
© De esta edición: IEA / Diputación Provincial de Huesca
1.ª edición, 2021

Diseño de cubierta: Marta Ester
Imágenes de cubierta: Peña Mujer, en el antiguo camino que une las localidades altoaragonesas de Velillas 
y Torres de Montes / Peña del Diablo o del Calvario, en Almunia de San Juan. (Fotos: Eugenio Monesma)
Coordinación editorial: Teresa Sas
Corrección: Isidoro Gracia

ISBN: 978-84-8127-302-1
IBIC: JFHF, JHMC, WNR, 1DSE
Thema: JBGB, JHMC, WNR, 1DSE
DL: HU-52/2021
Preimpresión: Littera
Imprime: Gráficas Alós. Huesca

IEA / Diputación Provincial de Huesca
Calle del Parque, 10. E-22002 Huesca
Tel. 974 294 120 / www.iea.es / publicaciones@iea.es

www.iea.es
mailto:publicaciones%40iea.es?subject=


ÍNDICE

PRESENTACIÓN DEL II COLOQUIO INTERNACIONAL SOBRE SACRA SAXA  ●  7

Martín Almagro-Gorbea  ●  avances en el estudio de las peñas sacras de la península 

ibérica (2017-2019)  ●  15

Pedro R. Moya-Maleno  ●  fuentes e historiografía de las piedras sacras  

desde la paleoetnología  ●  47

Thomas G. Schattner  ●  consideraciones sobre la reutilización de monumentos de  

la prehistoria y la protohistoria hispánicas en época romana a la luz de la teoría 

de la agencia ejemplificada en algunos casos  ●  79

Josefina Roma  ●  una mirada a las piedras sagradas en cataluña  ●  107

Ángel Gari Lacruz  ●  el mapa interactivo de las piedras sagradas  

en la provincia de huesca  ●  123

Alberto Serrano Dolader  ●  piedras con rondalla en zaragoza:  

dragones y diablos  ●  143

Pilar Catalán Edo y Javier Magallón Civera  ●  lítica: 100 piedras singulares  

de teruel  ●  169

Susana Irigaray Soto  ●  peñas sagradas y rituales en torno a las piedras  

en navarra  ●  187

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios  ●  sacra saxa en tierras 

burgalesas: estado de la cuestión  ●  209

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro  ●  peñas sacras en tierras 

abulenses  ●  235

Martín Almagro-Gorbea, Pedro R. Moya-Maleno y Lorena Marín Muñoz  ●  peñas 

sacras en ciudad real: de los montes de toledo a sierra morena  ●  267



Julio Esteban Ortega, José Antonio Ramos Rubio y Óscar de San Macario 
Sánchez  ●  avance hacia un corpus de las peñas sacras de extremadura:  

la provincia de cáceres  ●  293

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira  ●  montes, peñas, cuevas  

y ermitas: aspectos antropológicos en torno a los paisajes rocosos sagrados  

de zamora, palencia y valladolid  ●  317

José Miguel Sánchez Benito y Martín Almagro-Gorbea  ●  aportación a las peñas 

sacras en salamanca, zamora y trás-os-montes  ●  337

Fernando Alonso Romero  ●  nuevos estudios sobre peñas sacras en galicia  

y sus paralelos en las áreas atlánticas  ●  353

conclusiones del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa  ●  385



Presentación del II Coloquio Internacional 
sobre Sacra Saxa

7

Transcurridos tres años desde que en 2016 el Instituto de Estudios Altoaragoneses de la Diputación 

Provincial de Huesca convocó el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: creencias y ritos en piedras 

sagradas (fig. 1), se celebra en Huesca, del 21 al 23 de noviembre de 2019, el II Coloquio Internacional 

sobre Sacra Saxa: las piedras sagradas de la península ibérica, de nuevo bajo la hospitalidad del IEA y con 

la colaboración del Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la Historia y la Fundación Ibercaja.

En este tiempo se han llevado a cabo numerosas investigaciones sobre las piedras sagradas de la península 

ibérica, se han perfeccionado la metodología de estudio y los sistemas de registro y desarrollado sistemas 

cartográficos informatizados de cara a poner a disposición del público en internet las peñas sacras para 

su conocimiento y disfrute como verdaderos monumentos. Con el fin de impulsar esta línea de trabajo, 

el IEA, siempre pionero en este campo, ha creado un mapa interactivo de las piedras sagradas en la 

provincia de Huesca (portal web <piedras-sagradas.es>), que es un modelo a seguir (fig. 2).

Por ello queremos, en primer lugar y en nombre de todos los participantes y de la ciencia y la cultura 

españolas, expresar nuestro agradecimiento al IEA por su eficacia y su hospitalidad. Este agradecimiento 

se debe personalizar en su director, Fernando Alvira Banzo, y en su vicedirector, José María Nasarre López, 

y en especial en Ángel Gari Lacruz, alma de estos coloquios, así como en todo el personal y también en los 

colaboradores del Instituto que con toda su eficacia nos han ayudado, entre los que no podemos dejar de 

mencionar a una personalidad como Eugenio Monesma. Igualmente hay que rendir justo homenaje a Pilar 

Alcalde por su próxima jubilación después de muchos años como secretaria general del IEA, pues siempre 

ha colaborado en este proyecto con gran espíritu, lo que la hace merecedora de nuestro reconocimiento.1

1	 En el momento en que estas actas ven finalmente la luz, en mayo de 2021, un nuevo director, Alberto Sabio 
Alcutén, y un nuevo secretario técnico, José Miguel Pesqué Lecina, se hallan al frente del IEA de la Diputación Provincial 
de Huesca, que continúa con su labor en pro del estudio y la difusión de las piedras sagradas, por lo que queremos 
reiterarles nuestro reconocimiento.

ÍNDICE

http://www.piedras-sagradas.es/


8

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea y Ángel Gari Lacruz

Fig. 1. Programa del I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en 2016.

Tres años después, ha sido una gran satisfacción que el IEA haya convocado este II Coloquio para constatar 

los avances logrados en la valoración científica y cultural de las peñas sacras de la península ibérica. El de 

2016 trató de impulsar un campo de estudios hasta entonces prácticamente relegado como era el de esas 

peñas asociadas a supersticiones y no siempre bien valoradas. Tres años después se pueden observar 

los impresionantes progresos realizados gracias al impulso que supuso el I Coloquio. Gracias a él se han 

desarrollado sinergias muy positivas tras tomar todos conciencia del interés del tema y de la necesidad 

de abordar estos estudios con amplitud de perspectivas y con una visión histórico-arqueológica que 

enriquezca las interpretaciones etnológico-antropológicas tradicionales.

En este nuevo coloquio se presentan numerosas informaciones obtenidas en más de veinte provincias con 

nuevas líneas de trabajo, recogidas en quince ponencias que dan a conocer el estado más actual de estas 

investigaciones en la doble línea de estudio e interpretación de los monumentos y de su valoración y su 

difusión como elementos de especial interés del patrimonio arqueológico y paisajístico, que se verán sin 

duda enriquecidas por animadas discusiones y que finalizarán con unas conclusiones que van a plantear 

nuevas propuestas de actuación para el futuro.



9

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PRESENTACIÓN

Al mismo tiempo, se han abordado los estudios desde las distintas áreas geográficas para valorar 

sus propias peculiaridades, así como desde el Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la 

Historia se ha impulsado el necesario intercambio de información y el desarrollo de una metodología 

interdisciplinar, imprescindible para avanzar en un tema tan complejo como atractivo. Hay que dar las 

gracias por ello a todos, por su generoso y eficaz esfuerzo, y desear que prosigamos siempre en esta 

línea de colaboración.

*

En el tiempo transcurrido desde el coloquio de 2016 el panorama ha cambiado de manera impresionante 

gracias a la labor de diversos grupos de trabajo que han permitido localizar y analizar muchos nuevos 

ejemplares, como va a quedar recogido en las distintas exposiciones. Estos hallazgos merecen todo 

elogio, pues son fruto del esfuerzo personal, sin ayuda pública ni patrocinio privado.

Fig. 2. Portal web <piedras-sagradas.es> del IEA / Diputación Provincial de Huesca.

http://www.piedras-sagradas.es/


10

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea y Ángel Gari Lacruz

El intenso trabajo llevado a cabo en estos tres años por los distintos equipos se pone en común en este 

II Coloquio. Esa gran labor de localización y documentación de las peñas sacras, realizada con toda 

eficacia, ha sido coordinada desde el Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la Historia. Como 

resultado, basta señalar que en la publicación de Lácara se recogían 132 peñas sacras y que Maria João 

Correia Santos en su tesis doctoral documentó 75 altares y tronos rupestres y daba información de 

123 peñas sacras seguras y 23 dudosas, lo que suponía que el número total apenas alcanzaba las 200, 

mientras que el inventario de las peñas sacras de la península ibérica, al convocarse este II Coloquio, 

se aproximaba a las 1200. De este modo, el corpus se ha sextuplicado y esta ampliación de los datos 

conocidos permite un estudio mucho más amplio y con conclusiones más seguras, al conocerse mejor 

su tipología y sus paralelos en la península ibérica, así como los ritos y los mitos asociados sin los cuales 

estas peñas sacras pierden gran parte de su valor.

Todos estos estudios, por otra parte, han sido llevados a cabo con la metodología de trabajo acordada en 

el I Coloquio (fig. 3). En Galicia el impulsor ha sido Fernando Alonso Romero, en colaboración con diversas 

asociaciones culturales. En las provincias de Zamora, Salamanca y parte de Trás-os-Montes ha trabajado 

José Miguel Sánchez Benito. Extremadura cuenta con una larga experiencia del equipo cacereño formado 

por Julio Esteban Ortega, José Antonio Ramos Rubio y Óscar de San Macario Sánchez, al que se ha 

sumado Martín Almagro-Gorbea para la provincia de Badajoz, quien también se ha ocupado de la de 

Toledo. En Ávila hay que encomiar el ejemplar esfuerzo desarrollado por Jesús Caballero Arribas, con la 

colaboración de la doctora María Mariné Isidro, mientras que las peñas sacras de Burgos, hasta ahora 

desconocidas, han sido estudiadas por Ignacio Ruiz-Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios. El IEA, gracias a 

la labor de Ángel Gari Lacruz, Eugenio Monesma Moliner y José Miguel Navarro López, lleva a cabo desde 

hace años en Huesca una actividad pionera a la que se han incorporado recientemente Alberto Serrano 

Dolader en Zaragoza y Pilar Catalán Edo y Javier Magallón Civera en Teruel, lo que completa la visión de 

las tierras de Aragón.

Sin embargo, todavía falta localizar y estudiar las peñas sacras de toda la región cantábrica hasta el País 

Vasco, de Navarra, de las áreas sedimentarias de la Meseta Norte, de Palencia, Valladolid y Segovia, de 

la zona oriental de la Meseta, desde Soria y Guadalajara a Cuenca y Albacete, de Cataluña, del Levante 

y de Andalucía, aunque sobre varios de estos territorios se aportan importantes informaciones en este 

Coloquio. Pero hay que señalar igualmente que las prospecciones en Portugal se han interrumpido en la 

práctica, a pesar de la importante tradición de estudios desde el siglo xix y de las aportaciones de Maria 

João Correia Santos sobre los altares, de Martín Almagro-Gorbea sobre las peñas propiciatorias y de las 

novedades aportadas por José Miguel Sánchez Benito en la zona de Trás-os-Montes.

En este estado de los estudios resultan muy enriquecedoras las nuevas aportaciones a este II Coloquio: 

Silvia Alfayé Villa trata sobre “Peñas ensangrentadas: altares rupestres y sacrificios humanos en la 



11

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PRESENTACIÓN

Fig. 3. Modelo de ficha para el inventario aconsejado  
por el I Coloquio Internacional sobre las Piedras Sagradas.

Provincia: A Coruña	 Población: Xalo

Tipo (de peña sacra): Propiciadora de los vientos.

Nombre (denominación popular): Pedra Mazafacha (“Maza da Facha”).

Lugar: Monte Xalo.  Término municipal: Cerceda.

Coordenadas: 43º13’54,90’’ N; 08º12’34,66’’ W.  Altura: 457 msnm.

Acceso: Desde la parte más alta de la urbanización del Monte Xalo, a la que se llega desde Cerceda (por el norte) 
y Culleredo (por el sur).

Dimensiones: Largo: 11 metros de este a oeste. Alto: 6 metros. Ancho: 7 metros de norte a sur.

Descripción (forma de la peña): Gran peñasco de granito de planta ovalada y forma semioval, que destaca 
sobre otras peñas de granito menores situadas junto a ella, una de las cuales tiene función fecundadora para que 
las mujeres quedaran embarazadas.

Conservación: Una urbanización ha alterado su entorno por la parte meridional y, además, ha perdido las 
piedras arrojadas a su cumbre, pues sus paredes están llenas de clavos de alpinista para acceder a la cumbre.

Contexto medioambiental: Situada casi en la cumbre del Monte Xalo, de 514 msnm, que queda a su oeste 
y que es una de las cumbres más altas de esa zona del litoral coruñés, con un amplio dominio hacia el norte y, 
en especial, hacia el este y el sur, por lo que constituye el límite de cuatro ayuntamientos: Culleredo, Carral, 
Cerceda y A Laracha.

Contexto arqueológico (yacimientos próximos, vías antiguas, etc.): Luis Monteagudo localizó varias mámoas 
destruidas de gran tamaño al sur de la cuota 527 y otras menores al sureste de la cuota 513, que se sitúan 
próximas al camino procedente del Castro de Elviña, A Coruña, que se dirige hacia el sur por Orro, Bregua y 
Ledoño hasta el Monte Xalo y Gustovedro. También en el entorno del monte hay castros, como el de Coto de 
Guichar, el castro de Vinseira pequena y el castro de Paleo.

Ritos: Se arrojaba una piedra a su cumbre para obtener un viento propicio para la navegación.

Leyendas asociadas: La Pedra Mazafacha ofrece una marca que se atribuía a los mouros, con sus correspondientes 
historias fantásticas. Según la tradición, en la noche del solsticio de verano se juntaban en la Pedra Mazafacha 
las meigas o brujas de la zona para decidir qué tiempo iba a hacer en los valles de los alrededores, hasta que, con 
la llegada del primer rayo del sol, las brujas se iban. Otra antigua creencia también se relaciona con el tiempo, 
pues se sabe si va a llover según el aspecto que tenga este bloque granítico, pues existe un dicho popular que 
dice: “Cando as pedras do Xalo choran, ventan a auga” (Cuando las rocas sudan, presienten la lluvia). Además, 
el Monte Xalo ofrece numerosos bloques graníticos con nombres de fuerte significación mítica: Pedra do Tesouro, 
Pedra da Cadea de Ouro, Pedra Laxeira, Porta do Inferno, etc.

Observaciones: El Monte Xalo es citado como Monte Gallo el 
año 978 en un códice del monasterio de Samos y en otro códice 
del año 1112 de la catedral de Santiago, nombre del que deriva 
Monte Xalo.

Informante: Fernando Alonso Romero.

Bibliografía: <https://galiciapuebloapueblo.blogspot.com/2016/05/ 
monte-xalo-carral-cerceda-culleredo.html>, consultado: 20/7/2019; 
<w.istartsurf.com/?type=hppp&ts=1411547909&from=ild&uid= 
ST9500420AS_5VJBVZY6XXXX5VJBVZY6>, consultado: 20/7/2019.

Fotografía: Martín Almagro-Gorbea.

https://galiciapuebloapueblo.blogspot.com/2016/05/monte-xalo-carral-cerceda-culleredo.html
https://galiciapuebloapueblo.blogspot.com/2016/05/monte-xalo-carral-cerceda-culleredo.html


12

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea y Ángel Gari Lacruz

imaginación arqueológica”; Thomas G. Schattner, sobre “Reutilización de monumentos de la prehistoria y 

la protohistoria”; Alberto Serrano Dolader, sobre “Piedras con rondalla en la provincia de Zaragoza”; Pilar 

Catalán Edo y Javier Magallón Civera, sobre “Lítica: 100 piedras singulares de Teruel”; Susana Irigaray 

Soto, sobre “Ritos y creencias en torno a las piedras en Navarra”; Francisco Javier Fernández Nieto, sobre 

“Peñas sacras y reconstrucción de ritos en las zonas célticas de Hispania”; Pedro Javier Cruz Sánchez, 

Beatriz Sánchez Valdelvira y José Luis Calvo Domínguez, sobre “Montes, peñas, cuevas y ermitas: aspectos 

antropológicos en torno a los paisajes rocosos sagrados de Zamora, Palencia y Valladolid”. A ellas se 

añaden las de quienes ya asistieron al I Coloquio: Martín Almagro-Gorbea sintetiza los “Nuevos avances 

en el estudio de las peñas sacras de la península ibérica”, Pedro R. Moya-Maleno expone la “Historiografía 

de las peñas sacras desde la paleoetnología”, Ángel Gari Lacruz muestra “El mapa interactivo de las 

peñas sagradas en la provincia de Huesca: presente y futuro” y Fernando Alonso Romero ofrece “Nuevos 

estudios sobre peñas sacras en Galicia y sus paralelos en las áreas atlánticas”, que constituye la ponencia 

de clausura.

Todas estas contribuciones, de gran interés, ofrecen una visión de conjunto que invita al optimismo. El 

avance en estos tres años ha sido considerable y la exposición conjunta de las peñas sacras y de sus 

estudios en unas y otras comunidades brinda nuevas perspectivas, antes insospechadas, que enriquecen 

nuestro conocimiento y aportan nuevas ideas para avanzar en su valoración.

*

El éxito de las investigaciones realizadas en estos tres años sobre las piedras sagradas de la península 

ibérica anima a proseguir estos estudios en el futuro. Hay que centrarse en lograr corpora territoriales 

de las peñas sacras y de sus mitos y ritos, así como buenas síntesis de los distintos tipos identificados y 

de sus paralelos, analizados a la luz de la historia de las religiones y de la antropología del conocimiento 

o arqueología cognitiva, que permitan llevar a cabo próximamente una síntesis de conjunto actualizada, 

cada día más necesaria.

En esa misma línea, para su estudio y su inventario, y también para su protección y su disfrute como 

elementos del patrimonio cultural, se hace cada vez más necesario que los inventarios de las distintas 

áreas geográficas se integren en una gran base de datos que facilite los análisis de conjunto de estos 

monumentos y de sus ritos y mitos en su contexto cultural y territorial y que permita preparar, para un 

futuro cada vez más cercano, el inventario y el estudio automatizado de estos monumentos, sin olvidar la 

necesidad de proceder a su difusión y su publicación.

La valoración creciente de las peñas sacras como patrimonio etnológico y arqueológico urge cada día 

más a que se proceda a su documentación y a su inventario, así como a su conservación para evitar su 



13

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PRESENTACIÓN

pérdida, pero es especialmente necesario registrar los mitos y los ritos asociados, ya que se van a perder 

para siempre si no se actúa con rapidez. Por último, hay que tener en cuenta que estos trabajos, que han 

supuesto un esfuerzo tan eficaz y encomiable, acrecientan igualmente el atractivo turístico que suscitan 

estos monumentos entre personas interesadas en la arqueología, la etnología, el folklore y las tradiciones 

populares, y también en la naturaleza, el paisaje y el medio ambiente; en definitiva, para ese turismo de 

calidad que hay que facilitar y cultivar, pues lleva visitantes hacia las zonas más agrestes y despobladas 

de España y de Portugal, en las que se han conservado la mayoría de estos monumentos.

*

Como conclusión, el estado actual de los estudios sobre las peñas sacras obliga al optimismo. Por ello, 

antes de terminar, hay que expresar las gracias a todos por su eficaz colaboración y destacar de nuevo 

la gran labor desarrollada por los diversos equipos de trabajo, muy en especial el del IEA, que, como 

institución patrocinadora, es el numen de estas reuniones. Gracias a su hospitalidad hoy podemos 

valorar mucho mejor nuestras piedras sagradas. Los coloquios Sacra Saxa de Huesca han permitido 

superar la dificultad que ofrecían el estudio y la interpretación de estos monumentos tan distintos de 

los arqueológicos tradicionales y cuyo análisis no debe realizarse solo desde el folklore, la etnología o la 

antropología, pues hunden sus raíces en la prehistoria, en lo que estriba en gran medida su interés.

Por todo lo dicho, por los éxitos logrados, por los avances obtenidos y también por lo que todos hemos 

disfrutado en estos trabajos, nuestra presentación debe finalizar con una felicitación a todos por su 

esfuerzo, con un sincero agradecimiento por la colaboración recibida y con un deseo de los mejores 

augurios para proseguir estas investigaciones con el espíritu de este II Coloquio Internacional sobre 

Sacra Saxa.

Huesca, 22 de noviembre de 2019

Martín Almagro-Gorbea. Real Academia de la Historia

Ángel Gari Lacruz. Área de Ciencias Sociales del IEA / Diputación Provincial de Huesca

Coordinadores del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa





Avances en el estudio de las peñas sacras  
de la península ibérica (2017-2019)1

Martín Almagro-Gorbea*

15

Se ofrece una visión de los avances en el estudio de las peñas sacras de la península ibérica desde 
el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en 2016. Se analizan brevemente 
los estudios dedicados a este tema y las principales novedades aportadas en estos últimos años. Se 
abordan la cronología prehistórica de estos monumentos y la necesidad de estudiar sus paralelos y su 
significado mítico, que es la clave para su interpretación, relacionada con concepciones animistas que 
han perdurado en un proceso milenario de larga duración. Finalmente, se insiste en la urgencia de su 
estudio y su protección como monumentos arqueológicos que constituyen un elemento muy importante 
del patrimonio cultural de Europa.

Peñas sacras. Folklore. Ritos prehistóricos. Animismo. Península ibérica.1

Overview of the progress made in the study of the sacred rocks of the Iberian Peninsula since the I 
International Colloquium on Sacra Saxa, held in Huesca in 2016. The studies dedicated to this topic and 
the additional information published later are briefly analyzed. The paper also addresses the prehistoric 
chronology of these monuments and the need to study their parallels and their mythical meaning, which 
is the key to their interpretation, related to animist conceptions that have endured in a standing millenary 
process of long duration. Finally, it stresses the urgency of their study and protection as archaeological 
monuments that represent a very important element of the cultural heritage of Europe.

Sacred rocks. Folklore. Prehistoric rites. Animism. Iberian Peninsula.

*	 Académico anticuario. Real Academia de la Historia. anticuario@rah.es

1	 Agradezco a Fernando Alonso Romero las interesantes críticas y sugerencias en la redacción premiminar de este 
artículo, cuyos errores y carencias son de la exclusiva responsabilidad del autor.

ÍNDICE

mailto:anticuario%40rah.es?subject=


16

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Presentación

Del 25 al 27 de noviembre de 2016, se celebró el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: creencias y 

ritos en piedras sagradas en el IEA para dar a conocer e impulsar este campo de estudio, hasta entonces 

prácticamente olvidado. El coloquio, publicado con diligencia (Almagro-Gorbea y Gari, eds., 2017), ha 

tenido una buena acogida (García Quintela, 2016; Moya-Maleno, 2016; Monzó Gallo, 2018; Pedrosa, 2019) 

y tres años después se pueden constatar los positivos resultados de aquel impulso gracias a las sinergias 

desarrolladas al haberse tomado conciencia de la importancia del tema y de la necesidad de abordarlo 

con una perspectiva interdisciplinar y que abarque todas las áreas geográficas de la península ibérica.

En esta línea de trabajo, destacan las importantes aportaciones de diferentes grupos de trabajo, en su 

mayoría coordinados desde el Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la Historia. Gracias a su 

encomiable esfuerzo, en 2019 tenemos un conocimiento mucho más preciso de las peñas sacras en gran 

parte de la península ibérica,2 en especial de las áreas graníticas occidentales, donde se han conservado 

mejor y en mayor número, aunque todavía falta realizar el inventario de las que existen en la región 

cantábrica, en Navarra, en las áreas sedimentarias de la Meseta Norte, en la zona oriental de la Meseta, 

desde Soria y Guadalajara a Cuenca y Albacete, en Cataluña, en Levante, en Andalucía y en Portugal.

Desarrollo de los estudios dedicados a las peñas sacras

Resulta muy interesante la historiografía de estos estudios en los siglos xix y xx (Correia Santos, 2015: 

17 ss.; Almagro-Gorbea, 2017: 12 ss.),3 pero aquí solo cabe referirse brevemente a su desarrollo en los 

últimos años, para resaltar los evidentes progresos logrados, pues brinda una perspectiva necesaria para 

entender mejor de dónde arrancan los estudios actuales y a dónde se dirigen. Ya en la segunda mitad del 

siglo xx a las peñas sacras se dedicaron algunos trabajos de evidente interés, como las valiosas síntesis de 

Julio Taboada (1965 y 1982) y de Luis Monteagudo (1996) y, a partir de los años 1990 ha atraído interés 

un tema hasta cierto punto relacionado, como son los santuarios rupestres de Zamora y Salamanca 

(Benito del Rey y Grande del Brío 1990; 1992 y 2000; Benito del Rey et alii, 2003).

2	 En Galicia hay que destacar a Fernando Alonso Romero con algunas asociaciones locales. En Zamora, Salamanca 
y Trás-os-Montes ha trabajado José Miguel Sánchez Benito. Extremadura ha contado con Julio Esteban Ortega, José 
Antonio Ramos y Óscar de San Macario Sánchez en Cáceres y con Martín Almagro-Gorbea en Badajoz. En Ávila 
Jesús Caballero Arribas ha realizado un magnífico inventario en colaboración con María Mariné Isidro. De Toledo se 
ha ocupado Martín Almagro-Gorbea; de Ciudad Real, Pedro R. Moya-Maleno, y de Burgos, Ignacio Ruiz-Vélez y M.ª 
Victoria Palacios Palacios. Finalmente, destaca la actividad de Ángel Gari, Eugenio Monesma y José Miguel Navarro, 
del IEA de la Diputación Provincial de Huesca.

3	 Véase también, en este mismo volumen, Almagro-Gorbea y Gari, “Presentación”, y Moya-Maleno, “Fuentes e 
historiografía de las piedras sacras desde la paleoetnología”.



17

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

Sin embargo, el problema esencial era estudiar estos monumentos con una metodología arqueológica y 

con perspectiva histórica, a fin de superar su indefinición cultural ante la falta de análisis críticos sobre 

su origen y contexto cultural desde la tradición de los anticuarios románticos, mantenida por su evidente 

atractivo hasta la actualidad (Serna, 2009; Pires, 2011). La publicación del altar rupestre de Lácara en 

el Homenaje a Elías Diéguez el año 2000 (Almagro-Gorbea y Jiménez Ávila, 2000) marcó el camino para 

estudiar las peñas sacras al analizar su dispersión territorial con mapas de dispersión y datarlas con 

metodología arqueológica. Esta labor requería contar con un corpus adecuado de estos monumentos, 

dispersos por muy diversos lugares, que se inició al inventariar 132 peñas sacras, labor prioritaria que ha 

alcanzado la plena madurez gracias a las recientes aportaciones expuestas en este Coloquio.

En los años iniciales del siglo xxi han aparecido diversos trabajos con esa nueva metodología sobre 

peñas de responsos (Almagro-Gorbea, 2006) y propiciatorias y de adivinación (Almagro-Gorbea, 2015) 

y José Francisco Fabián (2010) dio a conocer en Madrider Mitteilungen algunas peñas sacras de Ávila, ya 

estudiadas como verdaderos monumentos arqueológicos de cronología prehistórica. A estos estudios 

dedicó Maria João Correia Santos (2015) su tesis doctoral, leída en 2015, dedicada al análisis sistemático 

de 75 altares y tronos rupestres interpretados como santuarios, además de recoger información sobre 

otros 123 monumentos seguros y 146 dudosos, si bien este gran esfuerzo se limita a los altares rupestres 

sin abordar la compleja tipología de las peñas sacras o sacra saxa, quizás por no diferenciarlas de los loca 

sacra entendidos como santuarios, pues son conceptos diferentes, que es preciso diferenciar.

El avance en estos estudios animaron a convocar en 2016 el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa. 

Creencias y ritos en peñas sagradas (Almagro-Gorbea y Gari, eds., 2017). El coloquio fue muy bien 

acogido y, publicado con diligencia, abrió una nueva etapa al dejar patente el interés del tema y, al mismo 

tiempo, al evidenciar su amplitud, ya que requiere estudios regionales y mejorar los análisis tipológicos 

para alcanzar de manera coordinada resultados positivos, como los expuestos en este II Coloquio. Al 

mismo tiempo, el IEA, con Ángel Gari, Eugenio Monesma y José Miguel Navarro, ha creado el portal 

<piedras-sagradas.es>, puesto a disposición de todo el mundo en internet con una ficha tipo para el 

inventario de Navarro (2017: 287-296), que, recomendada en el I Coloquio y ligeramente readaptada, 

ha servido a los diversos equipos para unificar los criterios descriptivos. De este modo, se ha logrado un 

método de trabajo basado en la colaboración interregional y en una visión de conjunto interdisciplinar, 

aunque todavía hay que avanzar en los métodos de clasificación, de datación y de interpretación para 

que, en un futuro lo más próximo posible se pueda incluir toda esta rica información en una gran base de 

datos.



18

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Resultados y novedades

No es este el lugar para abordar la historiografía de estos estudios,4 pero hay que resaltar los progresos 

realizados desde la celebración del I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, como evidencian las 

importantes novedades presentadas a este II Coloquio. Desde una perspectiva general, se deben 

destacar algunos aspectos. El primero es que se ha ampliado muy notablemente el número de peñas 

sacras conocidas y documentadas. En el I Coloquio el número de peñas sacras conocidas en la península 

ibérica no alcazaba las 300,5 mientras que en la actualidad su número está en torno a las 1200 (fig. 1), 

lo que revela el gran trabajo realizado y la eficacia de los distintos equipos. Esta cifra debe considerarse 

todavía provisional, pero constituye una buena y bien documentada base de estudios, aunque las peñas 

sacras hoy conocidas seguramente no alcanzan el 50 % de las que aún se conservan. En este sentido, 

si se extrapolan los más de 1000 outeiros calculados en Galicia por Luis Monteagudo (1996: 53 ss.), se 

deduciría la existencia de peñas sacras en el territorio de todos los castros y, por tanto, en todos las 

poblaciones actuales, lo que supone una interesante perspectiva para su interpretación.

4	 Almagro-Gorbea (2017: 12 ss.); véase también Almagro-Gorbea y Gari, “Presentación”, y Moya-Maleno, “Fuentes 
e historiografía de las piedras sacras desde la paleoetnología”, en este mismo volumen.

5	 Incluso si se suman las 132 peñas recogidas en el inventario publicado por Almagro-Gorbea y Jiménez Ávila (2000) 
a los 146 altares y santuarios que ofrece Correia Santos (2015), que en bastantes casos son los mismos.

Fig. 1. Peñas sacras 
documentadas en la península 
ibérica (2019).



19

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

De forma paralela se ha incrementado el conocimiento sobre la dispersión de los diferentes tipos de 

peñas por las distintas áreas de la península ibérica (fig. 2). Para el manejo más ágil de los datos, 

se han organizado 14 zonas basadas en el medio ambiente y en la tipología, mitos y ritos de estos 

monumentos: 1) Portugal; 2) Galicia; 3) cornisa cantábrica; 4) Léon, Zamora y Salamanca; 5) Palencia, 

Valladolid y Segovia; 6) Extremadura; 7) Ávila y Madrid; 8) Toledo y Ciudad Real; 9) Burgos, La Rioja y 

Soria; 10) Guadalajara, Cuenca y Albacete; 11) Navarra y Aragón; 12) Cataluña; 13) Valencia y Murcia, y 

14) Andalucía.

Fig. 2. Dispersión de las peñas sacras en la península ibérica (2019).

Portugal con 233 peñas sacras, Galicia con 246, la zona de Zamora y Salamanca con 154, Extremadura 

con otras 141 y Ávila con 185 concentran el 80 % de las peñas sacras conocidas. Esta concentración 

se debe a que son zonas graníticas particularmente favorables, pero también refleja la intensidad y la 

calidad de los trabajos de documentación. Un buen ejemplo son las peñas sacras inventariadas en Ávila, 

que suponen una peña sacra por cada 47 km2 (8050 km2 / 168), cifra muy superior a la de una peña cada 

120 km2 que ofrecen las 246 actualmente documentadas en Galicia (29 574 km2 / 246), que es otra de las 

áreas estudiadas de mayor interés. Por consiguiente, estas cifras reflejan la abundancia de monumentos, 

pero, sobre todo, la intensidad y la eficacia de las prospecciones realizadas en estos años por equipos 

especializados, aunque sigue siendo esencial proseguir la ardua labor de documentación y publicación de 

las peñas sacras.

1 PORTUGAL:
232=20%

2 GALICIA:
246=21%

3 CORNISA 
CANTÁBRICA:

11=1%4 LEÓN, ZAMORA, 
SALAMANCA:

154=13%

5 EXTREMADURA:
140=12%

6 ANDALUCÍA:
10=1%

7 TOLEDO Y CIUDAD
REAL: 20=2%

8 ÁVILA-
MADRID:
185=16%

9 BURGOS, LA RIOJA, 
SORIA: 30=3%

10 GUADALAJARA, 
CUENCA, 

ALBACETE: 8=1%

11 NAVARRA:
6=0%

12 HUESCA: 62=5% 13 ZARAGOZA, 
TERUEL:
35=3%

14 CATALUÑA:
11=1%

15 LEVANTE:
24=2%



20

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Estos trabajos han permitido empezar a tener datos de áreas antes casi desconocidas, como la región 

cantábrica desde Asturias al País Vasco, así como de Aragón, gracias a darse a conocer en fechas recientes 

diversas peñas sacras de Zaragoza6 y de Teruel (Catalán y Magallón, 2019), que complementan las ya 

conocidas de Huesca (Navarro, 2017; Monesma, 2017).7 De este modo se comprende mejor la existencia, 

hasta ahora casi ignorada y poco valorada, de peñas sacras en Cataluña y en Levante, como el importante 

conjunto de Savassona, en Vich (Barcelona)8 (fig. 3). En este sentido, cada día es más necesario que se 

haga el inventario de las peñas sacras de Portugal, en especial en las regiones septentrionales, pues, junto 

con Galicia, son las áreas que mejor han mantenido interesantes tradiciones, mitos y ritos ancestrales 

asociados a estas peñas, que son esenciales para su interpretación, pero que solo muy parcialmente han 

sido recogidos (Almagro-Gorbea, 2015; Correia Santos, 2015).

Fig. 3. Peñas sacras de Savassona, en Vich (Barcelona).  
a) Pedra dels Sacrificis, b) Pedra de l’Home, c) Pedra de les Bruixes.

6	 Véanse los artículos publicados por A. Serrano Dolader en la sección “Aragón de leyenda” del Heraldo de Aragón y 
“Piedras con rondalla en la provincia de Zaragoza”, en este volumen.

7	 IEA, <http://www.piedras-sagradas.es/>, Huesca, 2017.

8	 <https://indretsoblidats.wordpress.com/2013/02/21/la-pedra-dels-sacrificis-i-els-gravats-de-savassona/>; 
consultado: 26/11/2019.

a c

b

http://www.piedras-sagradas.es/
https://indretsoblidats.wordpress.com/2013/02/21/la-pedra-dels-sacrificis-i-els-gravats-de-savassona/


21

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

También se han realizado avances en la tipología (Almagro-Gorbea, 2017: 16-24), pues se han documentado 

nuevos tipos de peñas sacras con sus mitos y ritos correspondientes (fig. 4), en especial en Galicia, donde las 

peñas sacras todavía conservan su microtoponimia popular asociada a los consiguientes mitos explicativos 

y en ocasiones a sus ritos característicos. El avance en este campo obliga a revisar y ampliar la clasificación 

expuesta en el I Coloquio de Huesca de 2016 (Almagro-Gorbea, 2017: 16-24), en especial para las peñas 

sacras relacionadas con ritos de salud y de fecundidad. Al mismo tiempo se ha mejorado la metodología de 

documentación y de estudio de estos monumentos con sus mitos y ritos, como se recomendó en el I Coloquio 

de Huesca (Almagro-Gorbea, 2017: 25-33), tarea que es imprescindible para conocer su funcionalidad e 

interpretar su origen y significado, labor que es cada día más urgente, pues hay que realizarla antes de que 

desaparezcan los informantes válidos, que generalmente ya tienen 80 o más años.

Fig. 4. Distribución geográfica de las peñas sacras por las distintas áreas de la península ibérica (2019).

No es aquí el lugar para abordar la compleja tipología de las peñas sacras, pero se puede aludir a los 

principales tipos documentados (Almagro-Gorbea, 2017: 16-24). Destacan las peñas numínicas, hasta 

ahora prácticamente no valoradas por la dificultad que ofrece su estudio, aunque parecen representar 

más de un 25 % de las peñas sacras. Estas peñas deben considerarse el sema o materialización visible 

del numen del territorio y entre ellas hay que incluir las peñas numen propiamente dichas, muchas 

 

1. PEÑAS 
NUMÍNICAS:

15=1%

1.1. PEÑAS-NUMEN:
81=7%

1.2. PEÑAS DE 
ÁNIMAS: 14=1% 1.3. PEÑAS DE 

MOURAS Y MOUROS: 
89=8%

2. ALTARES 
RUPESTRES: 

116=10%

2.1. ALTARES CON CAZOLETAS:
107=9%

2.2. ALTARES TIPO 
LÁCARA 

(AGUJEROS): 24=2% 

2.3. ALTARES TIPO 
ULACA 

(ESCALONES): 29=2%3. PROPICIATORIA 
(CON PIEDRAS):

89=8%

4. FECUNDANTES:
12=1%

4.1. PEÑAS 
RESBALADERAS:

277=24%

4.2. PEÑAS OSCILANTES:
31=3%

4.3. MONOLITOS 
FÁLICOS: 9=1%

4.4. PEÑAS DE 
LACTANCIA: 7=1%

5. PEÑAS SANADORAS: 
16=1%

5.1. PEÑAS 
PERFORADAS:

21=2%

5.2. CAMAS 
PÉTREAS: 11=1%

5.3. PEÑAS CON 
PÍAS CURATIVAS

10=1%

6.2. PEÑAS DEL 
TIEMPO: 12=1%

6.3. PEÑAS DE ENTRONIZACIÓN:
13=1%

6.4. TRONOS: 42=4%

6.6. BARCAS
DE PIEDRA:

8=1%

7. HITOS 
MÍTICOS:
3=0,25%

7.2. HUELLAS 
MÍTICAS: 72=6% 

6.5. PEÑAS 
SONORAS: 32=3%

7.3. PEÑAS CON 
CRUCES: 19=2% 

6.1. PEÑAS CALENDÁRICAS:
7=1%

1.4. PEÑAS MALÉFICAS:
3=0,25%



22

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

veces cristianizadas con cruces, las peñas de mouras y de mouros (fig. 5) y las peñas de ánimas, cuyos 

significativos nombres aluden a su estrecha relación con los ancestros. Otro grupo importante, que oscila 

igualmente sobre el 25 % del total, son los altares, aunque se deben diferenciar las peñas sacras de los 

santuarios (Correia Santos, 2015). También forman un grupo diferenciado por sus ritos y mitos las peñas 

de fecundidad, destinadas a facilitar la procreación y los natalicios, que igualmente superan el 20 %. A 

este grupo pertenecen las peñas resbaladeras, las peñas oscilantes y algunos raros monolitos fálicos, 

como la Pena do Pecado de Fornos de Maceira (fig. 6), en Dão (Mangualde) (Almagro-Gorbea, 2015: 347, 

fig. 25), aunque estos últimos suelen ser generalmente menhires con forma más o menos fálica.

Fig. 5. Pena da Moura, en Loivos do Monte (Baião, Portugal), dominando una amplia hondonada.  

A la derecha, en primer plano, la Pena dos Cornudos.

Junto a las peñas de fecundidad se deben considerar las peñas sanadoras, entre las que destacan las 

peñas perforadas (fig. 7), las camas pétreas, probablemente derivadas de ritos de incubatio y de sanatio 

(Almagro-Gorbea et alii, 2019), y las peñas con pías curativas (fig. 8), que hay que diferenciar de los 

altares con pías. También hay que incluir las peñas calendáricas, las peñas propiciadoras del tiempo, 

las peñas de entronización, las peñas con tronos, las peñas sonoras y, por último, las barcas de piedra, 

exclusivas del noroeste e, igualmente, se deben incluir las peñas con huellas míticas y aquellas peñas con 

cruces que testimonian que se trata de un sacrum saxum cristianizado, que en muchas ocasiones no se 

puede reconocer de otro modo.



23

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

Fig. 7. O Tarangaño, en San Benito de Cova de Lobo (Orense),  
con el pasadizo y la cubeta de agua sanadora en la parte inferior.

Fig. 6. Pena do Pecado, de forma fálica, de Fornos de Maceira, en Dão (Mangualde, Portugal).



24

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Sin embargo, se han excluido los santuarios complejos (Correia Santos, 2015), las peñas con petroglifos 

o grabados rupestres (Sobrino Buhigas, 1935 [2000]; Peña Santos y Vázquez Varela, 1979; García Alén 

y Peña Santos, 1980; Vázquez Varela, 1990; Peña Santos y Rey, 2001; Santos Estévez y García Quintela, 

2002; Santos Estévez, 2008; etc.) y las peñas con epigrafía (Correia Santos, 2015: 597 ss., 777 ss.), 

puesto que ofrecen un carácter específico y una tradición de estudios especializados que aconsejan, por 

el momento, que su análisis se haga de forma independiente, aunque, teóricamente, podrían incluirse 

entre las sacra saxa.

Fig. 8. La Santa da Pedra, en Allariz (Orense), con espacio para circumambulatio.

En los trabajos recientes sorprende la abundancia de peñas resbaladeras, un tipo de peña sacra hasta 

ahora no valorado por considerarse relacionadas con juegos infantiles (Almagro-Gorbea y Caballero, 

2020; Almagro-Gorbea y Sánchez Benito, 2020; Almagro-Gorbea et alii, 2020). Sin embargo, suponen 

casi un 25 % de las peñas conocidas, en su mayoría concentradas en las provincias de Zamora, 

Salamanca, Extremadura y Ávila y, aunque asociadas a juegos infantiles, se han podido documentar 

casos que conservan su función originaria relacionada con la fecundidad. También se han identificado 

subtipos peculiares, como las peñas propiciatorias con una oquedad para introducir la piedra arrojada 

cuya forma vaginal y carácter oracular ordálico parecen indicar un numen femenino, como la Piedra de 



25

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

los Deseos de Tozal de la Horca en Fraella (Huesca),9 la Piedra Campanera, de Abellón (Zamora) y el 

Penedo do Casamento, de Nossa Senhora de Numão, en Castro Laboreiro (Portugal) (Almagro-Gorbea, 

2015: figs. 21 y 30). Entre decenas de descubrimientos de interés, destacan hallazgos como el conjunto 

de El Cancho, en Navas del Madroño, con un altar tipo Ulaca asociado a un trono y a un mitreo rupestres 

(Almagro-Gorbea et alii, e. p.), el lecho rupestre de Ceclavín, igualmente en Cáceres (Almagro-Gorbea 

et alii, 2019), o el conjunto de peñas sacras de Burgos, que tiene el interés añadido de enlazar las áreas 

occidentales y cantábricas con la zona celtibérica y de los Pirineos y Aragón. También son de gran interés 

las prácticamente olvidadas peñas sacras de la región cantábrica, datadas desde el Calcolítico al Bronce 

final, como las de Chao Samartín (Villa Valdés y Cabo, 2003: 148, lám. vii), Peña Tú (Blas Cortina, 2010) 

y Axtroki, esta última asociada a dos cuencos de oro del Bronce final (Almagro-Gorbea, 1974 y 1996; 

Andrés Rupérez, 2007-2008).

El problema de la cronología: nuevos datos

Las peñas sacras siempre han planteado el problema esencial de su datación, pues solían considerarse en 

algunos casos —no siempre—, de origen prehistórico, pero generalmente de forma genérica e imprecisa, 

sin diferenciar los ritos conservados en el folklore tradicional actual de sus raíces prehistóricas, por lo que 

no se demostraba ni su cronología ni su origen ancestral. Recientes datos sobre la cronología de las peñas 

sacras demuestran que son monumentos prehistóricos. El año 2000 se relacionó el altar de Lácara con el 

dolmen de corredor calcolítico situado en sus proximidades, con el que parece estar alineado (Almagro-

Gorbea y Jiménez Ávila, 2000: 436-437), al interpretar la “utilización tradicional ancestral de dicho 

espacio, probablemente en el marco de antepasados mitificados que se considerarían allí enterrados”, 

lo que “permitía atribuir una cronología post quem al mundo megalítico para los monumentos ‘tipo 

Lácara’, que corresponderían ya a la Edad del Bronce”, que, además, eran “anteriores a la utilización del 

hierro, cuyo uso ya permitiría tallar auténticos escalones de acceso, como ocurre en otros monumentos, 

seguramente de origen y función semejante pero con los escalones más desarrollados, como es el caso 

de Ulaca” (Almagro-Gorbea y Jiménez Ávila, 2000: 437). De este modo, los altares rupestres pasaban 

a tener por primera vez una seriación con cronología arqueológica. Este esquema fue confirmado en 

Ávila por José Francisco Fabián (2010) y en parte fue seguido por Maria João Correia Santos en su tesis 

sobre los Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea (2015: 1009 ss.), al relacionar, sin precisión, 

las peñas de tipo Lácara (su tipo A.1.1) con el Bronce pleno y, sobre todo, el Bronce final y la I Edad 

del Hierro, mientras que el tipo Ulaca (su tipo A.1.2) lo dató desde el Bronce final —lo que no parece 

9	 <http://www.piedras-sagradas.es/?sfid=4994&_sf_s=Fraella>, consultado: 1/12/2019.

http://www.piedras-sagradas.es/?sfid=4994&_sf_s=Fraella


26

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

posible por motivos tecnológicos—, hasta la II Edad del Hierro, aunque su uso llegaría a época romana y 

tardorromana (Correia Santos, 2015: 1012). Una cronología semejante propone para su tipo B1, las peñas 

con simples cubetas, que data desde el Bronce final y la I Edad del Hierro hasta época romana (Correia 

Santos, 2015: 1115 ss.).

No es el lugar para examinar la cronología de las peñas sacras, pero se conocen cada vez más casos 

situados en el centro de castros y oppida, como en Ulaca (Correia Santos, 2015: 65), Las Cogotas (Correia 

Santos, 2015: 417; Serna, 2009: 43 ss.), Capote, donde pudiera relacionarse con el altar ctónico de 

comensalidad (Almagro-Gorbea y Berrocal, 1997), en castros de Burgos (Almagro-Gorbea, Ruiz Vélez y 

Palacios, e. p.) y en otros casos de la Hispania céltica (Correia Santos, 2015: passim). Esta ubicación en 

poblados proporciona una importante aproximación cronológica, pero además indica que la peña sacra 

sería el sema o materialización visible del numen loci y, en consecuencia, era un punto onfálico de alto 

valor religioso como centro ideológico del territorio que aglutinaba la población de su entorno. Este numen 

loci, en su evolución mítico-ideológica, se convertiría en la figura del “Héroe fundador”, como Teutates o 

“Padre protector”, que llegó a romanizarse como Genius de la población (Almagro-Gorbea y Lorrio, 2011: 

161 ss., 120 ss.).

Nuevos datos ratifican la cronología prehistórica de las peñas sacras. La peña sacra de Chao Samartín, en 

Gradas de Salime, Asturias, preside y explica la ubicación del castro datado desde el siglo viii a. C. y una 

hoguera aparecida a su pie confirma su carácter sacro, aunque la peña ya era visitada por poblaciones 

neolíticas desde comienzos del iv milenio a. C. (Villa Valdés y Cabo, 2003). Peña Tú, cerca de Llanes 

(Asturias) (Hernández Pacheco et alii, 1912; Blas Cortina, 2010) tiene una cubeta en su base y otras tres 

con canalillos de desagüe en su cúspide, cuyo posible origen natural no excluyen su uso ritual. Esta peña 

tiene grabada una estela, que quizás sea la representación del numen, asociada a un puñal campaniforme 

de inicios del ii milenio (Díaz Guardamino, 2009: 149 ss., figs. 87 y 114), pero Blas Cortina (2010) ha 

planteado que su forma de dragón pudo ser una pareidolia sacra desde el Paleolítico superior. Otro caso 

evidente es la peña de Axtroki (Guipúzcoa) (Almagro-Gorbea, 1974 y 1996), en cuya base aparecieron dos 

cuencos de oro del Bronce final datados en los siglos x-viii a. C., que documentan creencias indoeuropeas 

de simbología solar y calendárica (Andrés Rupérez, 2007-2008) asociadas a estas peñas.

Esta cronología prehistórica la confirman otros testimonios. La Pedra dels Sacrificis de Savassona, en 

Vich (Barcelona), tiene en su base un yacimiento del Neolítico final – Calcolítico a la Edad del Hierro con 

un enterramiento datado por C-14 c. 2350 a. C. (Muñoz, 1965). Lo mismo indica la asociación de algunos 

altares y peñas a petroglifos del Calcolítico a la Edad del Bronce (Monteagudo, 1996; García Quintela y 

Santos Estévez, 2000; Vázquez Martínez et alii, 2018), como la Laxe das Rodas, en Muros (A Coruña) 

(Alonso Romero, 1981). Igualmente, en Extremadura y otros lugares las peñas sacras se asocian a 

covachas o palambrios con pinturas, grabados y cubetas del Calcolítico y de la Edad del Bronce (Correia 



27

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

Santos, 2010 y 2014; Esteban, Ramos y San Macario, 2011 y 2014, y comunicación personal). De origen 

calcolítico más que de la Edad del Bronce son las cubetas y los canalillos de santuarios como Peñalba de 

Villastar, en Teruel (Almagro-Gorbea, 1996; Alfayé, 2009: 116), mientras que el Canto Mortero, en Bonilla 

de la Sierra (Ávila), tiene un contexto del tardo-campaniforme a Cogotas i (Fabián, 2010). Aún anteriores 

parecen ser yacimientos como Chao Samartín y Peña Tú, en Asturias, o Peña Gorda, en Salamanca,10 

el Penedo Gordo o Penedo da Moura,11 en Vilardevós (Orense), y la Pedra dels Sacrificis de Savassona 

(Muñoz, 1965), puesto que en ellos han aparecido materiales neolíticos, cronología que sería acorde con 

las ancestrales creencias animistas de estas peñas sacras (vid. infra).

En conclusión, las peñas sacras se fechan con seguridad a partir del Calcolítico hasta la Edad del Hierro, 

cuando sus ritos y funciones ya se habrían generalizado. Sin embargo, sus raíces parecen remontar al 

Neolítico, sin excluir posibles fechas anteriores, que alcanzan al Paleolítico, lo que abre perspectivas 

10	 Se han encontrado hachas de piedra, buriles, piedras de moler y puntas de flecha que podrían datar del Neolítico 
(4000 a. C.), Calcolítico y Edad del Bronce y del Hierro (<https://www.panibericana.com/2017/07/04/pena-gorda-
rutas-salamanca/>, consultado: 6/11/2019).

11	 Según B. Comendador, <https://www.farodevigo.es/portada-ourense/2019/03/30/descubren-indicios-ocupacion-
prehistorica/2078472.html>, consultado: 6/11/2019.

Fig. 9. Alineación del altar celta, la capilla mozárabe  
y la iglesia barroca de San Miguel de Celanova (Orense).

https://www.panibericana.com/2017/07/04/pena-gorda-rutas-salamanca/
https://www.panibericana.com/2017/07/04/pena-gorda-rutas-salamanca/
https://www.farodevigo.es/portada-ourense/2019/03/30/descubren-indicios-ocupacion-prehistorica/2078472.html
https://www.farodevigo.es/portada-ourense/2019/03/30/descubren-indicios-ocupacion-prehistorica/2078472.html


28

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

muy atractivas sobre el origen animista de estos monumentos y de sus ritos, que habrá que explorar 

en el futuro. Los ancestrales ritos asociados a estas peñas sacras prosiguieron tras la romanización y, 

en áreas conservadoras rurales, siguieron vigentes durante la Edad Media, más o menos adaptados a 

la cristianización, como testimonia en el siglo vi d. C. Martín de Braga (Barlow, ed., 1950; Chaves, 1957; 

Pinheiro Maciel, 1980: 553) y, todavía en el siglo xiv, el conde de Barcelos refiere que los López de Haro 

sacrificaban vacas en una peña hasta la muerte de Juan el Tuerto en 1326 (Almagro-Gorbea, 2018: 184 ss.). 

La misma continuidad funcional y mítica testimonia la llamativa alineación del altar celta, la capilla mozárabe 

y la iglesia barroca de San Miguel de Celanova (fig. 9), en Orense (Pena, 2004: 127 ss.; García Quintela y 

Santos Estévez, 2004: 251 ss.), asocación que se repite en otros casos, como en San Alberto de Ribeira, 

A Coruña (Almagro-Gorbea, 2015: fig. 8), donde junto a la peña sacra se levantó una iglesia románica en el 

siglo xii en la que hoy prosigue el ancestral rito propiciatorio, prueba de que en las zonas rurales, siempre 

conservadoras de sus tradiciones, estos monumentos han seguido en uso hasta la actualidad.

Significado cultural de las peñas sacras desde la “mitología popular”

El análisis de los ritos y de los mitos asociados a las peñas sacras es la vía para introducirse en el 

difícil campo del imaginario y las creencias prerromanas, no exento de polémicas, pero de extraordinario 

interés, por lo que toda interpretación correcta de las peñas sacras debe hacerse desde la mentalidad 

y el imaginario de quienes las utilizaron y las han seguido utilizando prácticamente hasta la actualidad 

(Almagro-Gorbea et alii, 2017), para lo que hay que valorar los ritos y la mitología popular asociados. Hasta 

el día de hoy, han llegado, más o menos alterados, algunos ritos y mitos asociados a peñas sacras, pero 

el peligro de desaparición que corren es cada día mayor a causa de la despoblación y del profundo cambio 

cultural sufrido por la sociedad agraria, ya que estos mitos se conservaban generalmente asociados al 

microtopónimo de significado mítico empleado para designar la peña, que se pierde al despoblarse el 

campo y desaparecer para siempre esos referentes topográficos y míticos propios del mundo rural.

Las peñas sacras ofrecen una amplia tipología (Taboada, 1965; Almagro-Gorbea, 2017), que refleja sus 

funciones rituales (vid. supra y fig. 11). En su conjunto responden a creencias religiosas ancestrales, 

claramente anteriores a las creencias cristianas, pero también diferentes de la mitología clásica e incluso 

de la mitología celta, de la que, no obstante, resultan más proximas (Alonso Romero, 1992, 2005 y 2009; 

etc.). Esta mitología popular tiene evidente personalidad al estar enraizada en concepciones animistas, 

hecho que plantea que sus orígenes deben ser de gran antigüedad, acordes con el carácter ancestral de 

los ritos asociados.

La mayoría de las peñas sacras, por no decir todas, son de carácter numínico y eran “puntos axiales y 

augurales, un elemento característico de la religión indoeuropea” (Almagro-Gorbea y Gran Aymerich, 



29

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

1991: 191 ss.), como se confirma en Capote (Almagro-Gorbea y Berrocal, 1997), Ulaca (Correia Santos, 

2015: 65), Las Cogotas (Correia Santos, 2015: 417), Chao Samartín (Villa Valdés y Cabo, 2003: lam. vii), 

etc., donde constituyen el elemento más visible del poblado y del territorio circundante, como igualmente 

ocurre en Peña Tú (Blas Cortina, 2010). Las peñas consideradas altares se supone que debieron ser 

utilizadas en ritos sacrificiales (Correia Santos, 2007 y 2015; García Quintela, 2019; etc.), hecho rara vez 

confirmado, mientras que otras peñas tenían funciones diversas, entre las que incluso se han supuesto 

ritos sacros de investidura regia (García Quintela y Santos Estévez, 2000), documentados en el mundo 

céltico occidental (Mac Cana 1983: 114 ss.; García Quintela y Delpech, 2013), aunque esta interpretación 

se haya discutido (Llinares, 2009).

Algunos casos son particularmente interesantes, como el santuario de Nossa Senhora da Numão o de 

Anamão12 (fig. 10, a-b).13 Según la leyenda, la Virgen se apareció en la Peña de Numão, impresionante 

masa granítica que preside el valle (fig. 10, a), en el que se construyó una pequeña ermita tras repetidas 

tentativas infructuosas para llevar la imagen a Castro Laboreiro, pues inexplicablemente siempre volvía a 

Numão. Se trata de un tema bien conocido: una aparición milagrosa que se intenta trasladar a la iglesia de 

la población, seguramente para cristianizar algún rito preexistente, pero que vuelve a su lugar de origen, 

lo que refleja la tradición popular de mantener el rito en el lugar exacto donde se manifiesta el numen 

loci. Este mismo mitema se conserva, por ejemplo, en los moledros o majanos del cabo de San Vicente, 

donde sus piedras eran consideradas almas de soldados que, si se desplazaban, volvían por la noche a su 

lugar originario (Leite de Vasconcelos, 1905: 205 ss.). Nossa Senhora da Numão es una clara perduración 

hasta nuestros días de un nementon o santuario lusitano prerromano, situado en la vaguada presidida por 

la inmensa mole de la Peña de Numão. El lugar ofrece todos los elementos de un nemeton celta (fig. 10, 

b): nace el río Agro, que desemboca en el Limia, ya en España, cuya abrupta frontera queda a escasos 

400 metros; la peña sacra ritual, a la que se ha añadido una escalera a modo de púlpito decorada con 

círculos solares, preside toda la explanada en la que se celebra la romería; frente a ella hay una modesta 

capilla, detrás de la cual hay una fuente y un palambrio o abrigo entre canchales de granito; además, 

a 250 metros en el camino de acceso hacia Castro Laboreiro hay una peña sacra adivinatoria con una 

oquedad (Almagro-Gorbea, 2015: 352, figs. 30, 43 y 44), a la que se tira una piedra para saber si acabará 

en matrimonio una relación de pareja, probablemente establecida durante la romería, que se celebra el 

8 de agosto. Otro ejemplo es O Tarangaño (Taboada, 1972: 161), un gran bolo granítico (fig. 7) próximo 

a la ermita de San Benito de Cova do Lobo, con una excepcional vista sobre la ciudad de Orense, y cuya 

12	 <https://www.geocaching.com/geocache/GC1P9VW_senhora-da-anamao?guid=fa59c8a1-bab2-43c3-822d-
f9376f6b2f5b>, consultado: 27/11/2019.

13	 Topónimo que quizás proceda de nemus, en el sentido de bosque sacro, sin excluir de nemeton o numen.

https://www.geocaching.com/geocache/GC1P9VW_senhora-da-anamao?guid=fa59c8a1-bab2-43c3-822d-f9376f6b2f5b
https://www.geocaching.com/geocache/GC1P9VW_senhora-da-anamao?guid=fa59c8a1-bab2-43c3-822d-f9376f6b2f5b


30

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Fig. 10. Nossa Senhora da Numão, en Castro Laboreiro (Portugal): a) la peña sacra con el Penedo 
do Numão al fondo; b) el santuario, en el que aprecian la peña sacra, la capilla, la fuente, el abrigo 

rupestre, el río Agros, la explanada para la romería y la Pena do Casamento, ya fuera de la fotografía.

a

b



31

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

romería principal se celebra el 11 de julio y otra “de Inverno”, el 21 de marzo. Bajo el bolo granítico hay un 

pasadizo entre peñas con una cavidad que siempre conserva agua de propiedades curativas, para sanar 

verrugas, tumores, bocio y heridas, aunque la peña es famosa por curar el raquitismo o tarangaño de los 

niños. Al niño “entangarañado” le quitan la ropa que lleva y entre tres mujeres lo pasan por el pasadizo 

de fuera a dentro y después le visten con ropa nueva, dejando las que llevaba en ramas de árboles del 

lugar. Durante el paso se decía: —Ei María, ahí che vai o tangaraño, y se respondía: —Devólvocho san y 

salvo. Tarangaño es la denominación popular de un demonio que se asocia a la falta de desarrollo de los 

niños, como el Arangaño14 en el valle del alto Limia, en Orense, palabras cuya etimología parece de origen 

prerromano, como los ritos asociados. Otro llamativo ejemplo es la Peña Gorda, un gran bolo de sienita 

de 70 metros de diámetro que destaca en el campo de Vitigudino, en Salamanca. Se cuenta que era 

una de las piedras que usaba la Virgen María para dirigir su rebaño de ovejas: una de estas piedras cayó al 

suelo y la Virgen la recogió, pero al caerse tres veces ya no la recogió más y siguió su camino, y entonces 

la peña fue creciendo hasta alcanzar su enorme tamaño actual. Se trata de un mitema cosmogónico 

documentado en otros lugares, como el Penedo da Moura,15 asociada a Santa Mariña, en Armea (Allariz, 

Galicia).

El conocimiento cada vez mejor de los mitos y de los ritos asociados a las peñas sacras aporta una 

visión más precisa de la relación entre la tipología de las peñas y los ritos asociados (fig. 11), así como 

de la concepción mítica de la peña sacra y de sus principales características rituales, aspecto de gran 

interés en el que hay que profundizar. El análisis de conjunto, apoyado por el creciente número de datos 

conocidos, ofrece conclusiones de interés. Las peñas sacras responden a una religión popular, hasta ahora 

no documentada por la arqueología y a la que nunca hacen referencia los textos clásicos ni epigráficos, 

por lo que debe considerarse de desarrollo paralelo y complementario, no opuesto, a las divinidades 

preromanas atestiguadas por la epigrafía (Olivares, 2002), sin duda más vinculadas a las elites sociales. 

Esta religión popular se constata en otras áreas del mundo celta, pero también en Italia (Brelich, 1954) 

y en Grecia (Lawson, 1910: 8 ss.; Arizaga y Ayán, 2007: 464), donde igualmente han perdurado hasta 

nuestros días creencias y cultos de la antigüedad, en el denominado survivalism (Håland, 2014: 417).

Es importante advertir que la peña sacra o sacrum saxum es siempre un elemento individual, lo que la 

diferencia del concepto de santuario. El sacrum saxum es un locum sacrum concebido como omphalos o 

centro del territorio y del mundo (Almagro-Gorbea, 2006: 24 ss.), pero esta concepción es más simple y 

parece anterior a la de “santuario”, se conciba este como nemeton (Reichenberger, 1988) o como templum 

(Blumental, 1934). Esta simplicidad de la peña sacra se corresponde con los ritos en ella efectuados, que 

14	 <http://vialethes.es/piedra-sanadora-arangano-sarreaus>, consultado: 27/11/2019.

15	 Alonso Romero (1998); <https://www.galiciamaxica.eu/galicia/ourense/penedomoura/>, consultado: 28/11/2019.

http://vialethes.es/piedra-sanadora-arangano-sarreaus
https://www.galiciamaxica.eu/galicia/ourense/penedomoura/


32

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

son siempre personales, realizados directamente por quien los lleva a cabo sin colaboración de ningún 

especialista ni intermediario, en todo caso con un acompañante familiar, como el marido en ritos de 

fecundidad o el hijo al que se quiere sanar. El rito es individual en los ritos de fecundidad y de sanatio, en 

los propiciatorios y de adivinación y, probablemente, también en la mayoría de los sacrificiales, simplicidad 

que indicaría su anterioridad a los santuarios colectivos al cuidado de especialistas o sacerdotes. Sin 

embargo, los altares con escalones tallados, en especial los de tipo Ulaca, ya de la Edad del Hierro, 

y los organizados en un recinto, deben representar un estadio más evolucionado de estos cultos, ya 

desarrollados en santuarios colectivos donde sí pudiera haber sacerdotes o figuras similares. Más 

problemático resulta precisar qué tipo de sacrificios se realizaban. En Galicia hay referencias a peñas 

asociadas a sacrificios de sangre, como la tradición de que en las Siete Pías del Castro do Con, en Vilariño, 

Cambados, los mouros hacían sacrificios de animales y personas y en ellas “echaban la sangre para 

adivinar” y cada vez que nacía un niño, le quitaban un poco de sangre y la echaban a las pilas para que 

se criara bien.16 También en Busturia, Vizcaya, hasta el siglo xiv los López de Haro ponían las entrañas de 

las vacas sacrificadas sobre una peña para evitar que les ocurrieran males, lo que hace suponer que este 

tipo de sacrificios pudo ser bastante habitual (Almagro-Gorbea, 2013: 598-606, y 2018: 184 ss.), aunque 

hoy sean difíciles de documentar.

Fig. 11. Relación entre las formas de las peñas sacras y los ritos asociados a ellas.

16	 Agradezco esta notica a F. Alonso Romero. Aparicio Casado (1999: 201).



33

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

La simplicidad de los ritos practicados en las peñas sacras concuerda con algunos aspectos míticos y 

del imaginario que se pueden conocer. El contacto con el más allá es muy simple, pues se busca un 

contacto con el numen, que da una respuesta ordálica, positiva o negativa, sin ambigüedades y sin 

intermediaro que la interprete, tanto si se consulta el futuro o se hace una petición o un rito de sanatio o 

de fecundidad. Estos ritos no diferencian en la práctica entre petición / oración y adivinación para conocer 

el futuro (Almagro-Gorbea, 2015: 332 s., fig. 5, y 2019: fig. 8); generalmente piden o desean conocer 

temas muy concretos, como saber si las relaciones con la pareja acabarán en boda o si se recuperará un 

objeto perdido, hecho que de nuevo indica una estructura religiosa muy simple y arcaica, aunque esta 

simplicidad también pudiera deberse a la simplificación del rito a lo largo del tiempo.

Hay ritos de oración, de ofrenda de alimentos (Monteagudo, 1996: 55) y quizás votivos que parecen 

reflejar el concepto de do ut des. Sin embargo, en los ritos habituales de sanatio, como en el Tarangaño 

(vid. supra), en la Penadauga o Peneda de Santa Isabel,17 en Escuadro, Silleda, Pontevedra, o en la Santa 

da Pedra (Taboada, 1982: 171) de Allariz (Orense) (fig. 8), etc., parece que se dejan los objetos por 

motivos mágicos para evitar el mal que conllevaban. En consecuencia, más que exvotos, forman parte de 

ritos de lustratio más primitivos que los del mundo clásico (Daremberg y Saglio, 1910: 1405 ss.; ThCRA, ii, 

3a), en los que el agua lustral conservada en las cubetas naturales de la peña tiene papel curativo por su 

función purificadora del mal.

También hay que destacar los probables ritos de sanatio en lechos pétreos, como el de incubatio en el 

gran berrocal de granito tallado en forma de lecho de Ceclavín, en Cáceres, probablemente de época 

romana (Almagro-Gorbea et alii, 2019) o la Cama de San Mamede, en Lousame, Noia (A Coruña), con 

entalladuras para facilitar el acceso (Alonso Romero, 2014: 83 ss.), semejantes a las de las pías curativas 

de San Martiño de Monte Castelo, en Viveiro (Janeiro Rodríguez, 2000),18 que son semejantes a las de los 

altares de tipo Lácara, lo que indicaría una cronología similar en la Edad del Bronce. Estos lechos pétreos 

se podrían relacionar con la costumbre celta de dormir junto a la tumba del héroe ancestral para recibir 

oráculos, según Nicandro de Colofón (Tert., De anima, 57), señalada por diversos autores (Grenier, 1943: 

369 y 1944: 221; Benoit, 1954: 18; Thévenot, 1968: 16; Roos, 1986: 41; Arcelin et alii, 1992: 202; Perrin 

y Decourt, 2002: 401; Almagro-Gorbea y Lorrio, 2011: 63, 210, 228, 267), creencias que también se 

documentan en la Celtiberia (Fernández Nieto y Alfaro, 2014; Fernández Nieto, 2018: 299-312 y 313-321), 

lo que supone que en la peña sacra “residía” el numen del ancestro, que se manifiesta en determinadas 

fechas del calendario, señaladas por la orientación astronómica de algunas camas y tumbas.

17	 <https://galiciapuebloapueblo.blogspot.com/2015/04/peneda-da-santa-sabela-silleda.html>; <https://historiade​
galicia.gal/2016/02/a-santa-da-auga-que-nunca-seca/>, consultados: 28/11/2019.

18	 <https://galiciaencantada.com/lenda.asp?cat=5&id=594>, consultado: 27/11/2019.

https://galiciapuebloapueblo.blogspot.com/2015/04/peneda-da-santa-sabela-silleda.html
https://historiadegalicia.gal/2016/02/a-santa-da-auga-que-nunca-seca/
https://historiadegalicia.gal/2016/02/a-santa-da-auga-que-nunca-seca/
https://galiciaencantada.com/lenda.asp?cat=5&id=594


34

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Otro rito característico bien documentado es tirar un canto o una piedra al alto de la “peña sacra” para 

obtener del numen que habita y se manifiesta en ella una respuesta ordálica a una petición o a un deseo 

de conocer el futuro (Almagro-Gorbea, 2015). También existen ritos de fecundidad más simples, como 

resbalarse por una peña inclinada (Almagro-Gorbea y Caballero, 2020; Almagro-Gorbea y Sánchez Benito, 

2020; Almagro-Gorbea et alii, 2020), hacer oscilar una peña caballera o basculante (Risco, 1962: 388; 

Taboada, 1982: 28; Bouza Brey, 1982: 204; Alonso Romero, 1991: 15; etc.) o pasar por un agujero, rito 

de paso generalmente dirigido a lograr la fecundidad y la salud (Alonso Romero, 2009), quizás relacionado 

con las saunas castreñas (Almagro-Gorbea y Álvarez Sanchís, 1993), algunas labradas en grandes peñas 

a las que se accedía por una estrecha abertura a ras de suelo que ha sido comparada con un útero 

(García Quintela, 2016). Tampoco hay que olvidar la significativa ubicación topoastronómica de algunas 

peñas sacras orientadas hacia equinoccios y solsticios (García Quintela, 2017), generalmente de carácter 

solilunar y con especial atención a los lunasticios (Bouzas, 2016), que evidencian interés por calcular el 

tiempo para que el rito se cumpla en la fecha indicada, hecho que refleja concepciones cosmológicas y 

míticas.

Un tema esencial para interpretar los diversos tipos de peñas sacras y sus mitos y ritos asociados es 

estudiar sus paralelos, tema relegado en la actualidad, a pesar de su gran interés, pues ha permitido 

precisar que las piedras arrojadas sobre una peña sacra en ritos propiciatorios era un sacrificio simbólico 

con posible entrega del alma externada (Almagro-Gorbea, 2015: 378 ss.). Desde el siglo xix se conocen 

paralelos de las peñas sacras, estudios renovados en fechas recientes por Alonso Romero (2005, 2009 y 

2014) y otros autores (Alberro, 2001, 2002 y 2004; Almagro-Gorbea, 2006: 10 ss. y 2015: 378 ss.; Arizaga 

y Ayán, 2007: 469; etc.). Es necesario estudiar de forma sistemática los paralelos de las peñas sacras. En 

Francia y en la Europa atlántica son relativamente conocidos (Reinach, 1893; Sébillot, 1904; etc.), pero se 

extienden por Europa central, Escandinavia y las regiones bálticas (Vaitekevičius, 2004: 20 ss.), incluida la 

Laponia (Bradley, 2000: 6 ss.). Igualmente hay que valorar más los testimonios de la Antigüedad clásica, 

pues obras como la Descripción de Grecia de Pausanias son una cantera de información imprescindible 

(Frazer, 1898), lo mismo que los testimonios de áreas más alejadas del mundo, que comparten raíces 

animistas de muy remoto origen (Tylor, 1871; Frazer, 1911-1916; Eliade, 1954).

Las peñas sacras y su origen animista

El conjunto de mitos y ritos asociados a las peñas sacras evidencia un proceso de “larga duración”, cuyo 

origen es aún muy incierto (fig. 12), aunque, en todo caso, debe ser muy antiguo, como evidencian 

algunos testimonios arqueológicos (vid. supra). Los ritos y mitos asociados a las peñas sacras permiten 

conocer su contexto cultural originario, del que se deduce una cronología teórica, basada en la evolución 

y la adaptación a lo largo del tiempo de las peñas sacras a las distintas culturas que se iban sucediendo, 



35

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

pues todo elemento religioso forma parte del sistema cultural, con el que interacciona (Pettazoni, 1966: 

161). Desde esta perspectiva, es posible documentar hacia atrás en el tiempo el proceso evolutivo de 

las peñas sacras desde su práctico abandono actual hasta su cristianización en la Alta Edad Media. Sin 

embargo, sus mitos y sus ritos reflejan creencias y prácticas rituales anteriores al cristianismo, pues 

también son extrañas a la cultura árabe, a la germánica e incluso a la cultura clásica, lo que confirma su 

cronología prerromana. Por otra parte, no todos los tipos y los ritos de las peñas sacras tienen que tener 

la misma cronología ni el mismo origen, aunque en conjunto reflejan creencias en numina de carácter muy 

primitivo, probablemente relacionados con los ancestros y concibidos como fuerzas anímicas superiores 

al hombre, sin forma humana ni divina, lo que indica su anterioridad al proceso de antropomorfización de 

las divinidades, aunque en algunos casos adopten en los mitos cierto aspecto humano, como los mouros 

y mouras asociados a serpientes, tesoros, palacios y otros elementos míticos posteriores.

Fig. 12. Las peñas sacras como fenómeno cultural “de larga duración”.

La concepción original parece muy primitiva, pues debe proceder de creencias animistas cuyo origen 

todavía es difícil de rastrear, ya que corresponden a un estado del conocimiento racional incipiente, cuando 

todavía no se diferenciaría bien entre seres animados e inanimados, como evidencia la creencia de que 

determinadas peñas pueden crecer o moverse. El numen es una fuerza invisible desconocida, seguramente 

asociada a espíritus de ancestros, claramente anterior a su transformación a lo largo del tiempo en una 

divinidad de concepción antropomorfa. Estos numina ofrecen en determinados casos y circunstancias 

características femeninas, que pudieran reflejar, en su evolución a lo largo del tiempo, una relación con 

la Diosa Madre y con creencias en la fecundidad, la vida y la muerte propias del Neolítico, asociadas 

en estas tierras graníticas a la cultura megalítica, lo que indicaría un probable origen preindoeuropeo. 



36

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Posteriores serían las peñas con altares, que pudieran reflejar ritos sacrificiales indoeuropeos, llegados 

a partir del iii milenio a. C. con el Campaniforme, como los altares con cubetas y canalillos labrados 

con entalladuras para el acceso de tipo Lácara, a los que siguen los altares de tipo Ulaca con escalones 

tallados con instrumento de hierro, por lo que son ya de finales del i milenio a. C. Sin embargo, la mayoría 

de los casos, a su carácter animista asocia un ritual muy primitivo y simple y marcadamente individual 

y, aunque algunas romerías suponen ritos colectivos celebrados en torno a la peña sacra, estos ritos 

parecen claramente anteriores a la aparición de santuarios y de especialistas religiosos como chamanes 

o sacerdotes, lo que confirmaría la antigüedad de su origen.

La simplicidad de los ritos y de las creencias animistas relacionados con las peñas sacras explica su 

adaptación sin dificultad a los sucesivos cambios culturales ocurridos a lo largo del tiempo en un proceso 

de muy larga duración. El tema desborda el marco de este coloquio, pero el imaginario y los ritos 

asociados a las peñas sacras parecen proceder de creencias animistas, de las que arrancan las creencias 

religiosas llegadas hasta la actualidad (Tylor, 1871; Borchert, 1900; Käser, 2004; Ihle, 2009; etc.), tema 

que exigiría entrar en el complejo y debatido problema del origen de la religión, asociada al desarrollo 

del cerebro humano (Mithen, 1996; Barrett, 2011; Geertz, 2013; Peoples et alii, 2016; etc.). En efecto, 

el animismo se considera surgido en las fases iniciales de evolución del conocimiento racional causal 

(Sperber y Hirschfeld, 1999; Coolidge y Wynn, 2009; Tomasello, 2014; Wadley, 2013; Stuart-Fox, 2015), 

tras desarrollar el hombre la memoria de trabajo o Working Memory (Wynn y Coolidge, 2011), paralela 

al desarrollo de la imaginación (Lieberoth, 2013), del pensamiento abstracto inicial (Pinker, 2010) y del 

lenguaje (Chomsky, 1972; Számadó y Szathmáry, 2011), para el que desde hace más de 200 000 años 

somos la única especie con un gen específico, el FOXP2 (Graham y Fisher, 2015; Miras, 2019: 71 ss.). 

Este proceso mental, en el que también se incluye la aparición de la expresión artística (Bering, 2002: 9; 

Hodgson y Helvenston, 2006), permitió que el Homo sapiens u “Hombre moderno” creara los primeros 

mitos hace más de 100 000 años (Le Quellec, 2015), mitos que le permitían, todavía con una “racionalidad” 

primitiva, tener una visión cosmológica inicial del mundo y de la vida humana.

En consecuencia, estas creencias y estos ritos animistas parecen proceder de los primeros ritos y mitos 

del hombre. Las creencias numínicas que se deducen de estas peñas sacras reflejan un estadio inicial de 

racionalización, según un proceso teórico en el que estos numina serían la primera “explicación racional” 

de hechos o fuerzas observadas en la naturaleza que el hombre todavía no era capaz de entender de otro 

modo, por lo que era una primera explicación del mundo, para la que se recurría a una visión “sobrenatural” 

o “mágica” que, por su simplicidad, ha perdurado hasta nuestros días (Almagro-Gorbea et alii, 2017). En 

pocas palabras, el animismo refleja una idea ya planteada por Raffaele Pettazzoni (Brelich, ed., 1960: 32): 

“Non è il mondo extraumano che crea il mondo umano. E’ l’uomo che crea il suo creatore (ex nihilo) dalle 

proprie esperienze volitive (in questo caso il samano crea Dio a propria immagine e somiglianza)”.



37

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

Conclusiones

Los avances realizados en el estudio de las peñas sacras de la península ibérica desde 2017 a 2019 son 

de evidente interés y llevan al optimismo, pero hay que resaltar los magníficos resultados obtenidos 

gracias al gran esfuerzo realizado, fruto de la colaboración de todos los equipos implicados (vid. supra), 

aunque de forma especial haya que mencionar al IEA de la Diputación Provincial de Huesca por su labor 

pionera en tantos aspectos. También se han incrementado las publicaciones especializadas dedicadas a 

las peñas sacras, que denotan el interés creciente que suscita este tema en el campo científico. De forma 

paralela se constata su difusión cada vez mayor, pues existen numerosas páginas web con noticias y 

datos sobre piedras sacras, entre las que destaca la página <www.piedras-sagradas.es> creada por el 

IEA, que constituye una referencia ejemplar a seguir en otras zonas.

Prueba de este éxito es que conocemos en la actualidad más de 1000 peñas sacras, lo que supone una 

información para su estudio antes impensable. El aumento de las peñas sacras conocidas y, sobre todo, 

el esfuerzo realizado para recoger sus ritos y sus mitos han permitido conocer mejor los tipos existentes, 

su dispersión y su significado cultural, y han llevado a descubrir una religión popular con mitos, ritos y 

creencias propias, muy específicas, que reflejan una mentalidad prehistórica de origen animista muy 

primitiva y, probablemente, muy antigua.

En consecuencia, las peñas sacras deben ser consideradas como un nuevo tipo de monumento arqueoló-

gico, cuyo conocimiento exige proseguir estos estudios y continuar el esfuerzo realizado para completar 

los corpora territoriales. También hay que abordar el estudio monográfico de cada tipo de peña sacra y 

de sus paralelos, para que en el futuro se pueda lograr una visión de síntesis, cuya complejidad exige 

estudios interdisciplinares, que aúnen arqueología y etnología, puesto que las tradiciones populares y 

los relatos orales son esenciales para su interpretación, estudios que hay que enmarcar en su contexto 

cultural originario y a la luz de la historia comparada de las religiones.

Finalmente, hay que insistir una vez más en que las peñas sacras son monumentos de gran interés 

histórico y cultural que hay que preservar para el futuro, pues corren muy serio peligro de desaparecer, 

mayor incluso que otros monumentos arqueológicos. Estas circunstancias urgen a que se haga su 

inventario y se protejan y a que se incorporen a las cartas arqueológicas y a los inventarios de patrimonio 

arqueológico, etnológico y cultural, pues son testimonio de los más antiguos ritos conocidos en Europa, 

por lo que forman parte esencial de su patrimonio arqueológico y espiritual.

http://www.piedras-sagradas.es


38

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Referencias bibliográficas

Alberro, M. (2001). “Celtic Galicia? Ancient connections and similarities in the traditions and folklore of the 
Cornish peninsula and Galicia in Spain. Cornish Studies, 9, pp. 13-44.

Alberro, M. (2002). “La mitología y el folklore de Galicia y los países célticos del noroste atlántico europeo”. 
Garoza, 2, pp. 9-30.

Alberro, M. (2004). Os celta da antiga Gallaecia. A Coruña.

Alfayé, S. (2009). Santuarios y rituales en la Hispania céltica. BAR International Series, 1963. Oxford.

Almagro-Gorbea, M. (1974). “Orfebrería del Bronce final en la península ibérica. El tesoro de Abia de la 
Obispalía, la orfebreria de Villena y los cuencos de Axtroki”. Trabajos de Prehistoria, 31, pp. 39-100.

Almagro-Gorbea, M. (1996). “Sacred places and cults of the Late Bronze Age tradition in Celtic Hispania”. 
Archäologische Forschungen zum Kult-geschehen in der jüngeren Bronzezeit und frühen Eisenzeit Alteuropas. 
Regensburg-1993, pp. 43-79.

Almagro-Gorbea, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá”. Ilu: 
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

Almagro-Gorbea, M. (2013). “El mito celta del Héroe fundador en los orígenes del Señorío de Vizcaya”. 
Palaeohispanica, 13, pp. 595-613.

Almagro-Gorbea, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la Hispania 
Celtica”. Estudos Arqueológicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

Almagro-Gorbea, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificación y metodología de estudio”. En M. 
Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del Coloquio 
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-65. Huesca.

Almagro-Gorbea, M. (2018). Los celtas. Imaginario, mitos y literatura en España. Córdoba.

Almagro-Gorbea, M. (2019). “Sacra saxa y ritos populares de adivinación en la Hispania prerromana”. En 
S. Montero y J. García Cardiel (eds.), Santuarios oraculares, ritos y prácticas adivinatorias en la Hispania 
antigua, pp. 21-52. Madrid.

Almagro-Gorbea, M., y J. Gran Aymerich (1991). El estanque monumental de Bibracte (Borgoña, Francia). 
Memoria de las Excavaciones del Equipo Franco Español en el Mont Beuvray 1987-1988. Complutum, Extra 
1. Madrid.

Almagro-Gorbea, M., y J. Álvarez Sanchís (1993). “La ‘Fragua’ de Ulaca: saunas y baños de iniciación en el 
mundo céltico”. Cuadernos de Arqueología de la Universidad de Navarra, 1, pp. 177-253.

Almagro-Gorbea, M., y L. Berrocal (1997). “Entre íberos y celtas: sobre santuarios comunales urbanos 
y rituales gentilicias en Hispania”. En F. Gusi (ed.), Espacios y lugares cultuales en el mundo ibérico. 
Cuadernos de Prehistoria y Arqueología de Castellón, 18, pp. 567-588.

Almagro-Gorbea, M., y F. J. Jiménez Ávila (2000). “Un altar rupestre en el Prado de Lácara (Mérida). Apuntes 
para la creación de un parque arqueológico”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Ávila, El megalitismo 
en Extremadura (homenaje a Elías Diéguez Luengo). Extremadura Arqueológica, 8, pp. 423-442. Mérida.



39

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

Almagro-Gorbea, M., y A. Lorrio (2011). Teutates. El Héroe fundador y el culto heroico al antepasado en 
Hispania y en la Keltiké. Bibliotheca Archaeologica Hispana, 36. Madrid.

Almagro-Gorbea, M., y Á. Gari (eds.) (2017). Sacra Saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del 
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016. Huesca.

Almagro-Gorbea, M., J. J. Barriga Bravo, A. M.ª Martín Bravo, E. Perianes Valle y N. Díez González (2017). “El 
‘paisaje sacro’ de Garrovillas de Alconétar (Cáceres)”. Revista de Estudios Extremeños, 73 (1), pp. 91-134.

Almagro-Gorbea, M., y J. Caballero (e. p.). “Las peñas resbaladeras: contribución al estudio de las peñas 
sacras en la península ibérica”. En VIII Jornadas de Arqueología en el Valle del Duero. Del Paleolítico a la 
Edad Media (Ávila, noviembre de 2018).

Almagro-Gorbea, M., y J. M. Sánchez Benito (e. p.). “Las ‘peñas resbaladeras’ en la provincia de Zamora. 
Nuevas peñas sacras en la península ibérica”. I Congreso Internacional de los Paisajes Culturales Sagrados, 
Zamora, 2018 [en prensa 2018].

Almagro-Gorbea, M., I. Ruiz Vélez y M.ª V. Palacios (e. p.). “Las peñas sacras de la provincia de Burgos y 
otras tradiciones celtas de tierras burgalesas”. Boletín de la Institución Fernán González [en prensa 2019].

Almagro-Gorbea, M., J. Esteban Ortega, J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario (2019). “El lecho rupestre de 
Ceclavín (Cáceres) y los testimonios de incubatio en la Hispania Celtica”. MHNH: Revista Internacional de 
Investigación sobre Magia y Astrología Antiguas, 19, pp. 61-86.

Almagro-Gorbea, M., J. Esteban Ortega, J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario (2020). “Las ‘piedras resbaladeras’ 
de Extremadura: ‘peñas sacras’  relacionadas con la fecundidad”. Revista de Estudios Extremeños, 80 (1), 
pp. 11-42.

Almagro-Gorbea, M., J. Esteban Ortega, J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario (e. p.). “El posible mithraeum de 
la ermita del Cancho (Navas del Madroño, Cáceres) y el altar y el trono rupestres asociados”. Anas, 33-34 
[en prensa 2020-2021].

Alonso Romero, F. (1981). Santos e barcos de pedra. Vigo.

Alonso Romero, F. (1991). “El calendario ritual del Laxe das Rodas (Louro, Muros)”. I Reunión gallega de estu-
dios clásicos. Santiago-Pontevedra, 1979. Ponencias y comunicaciones, pp. 32-45. Santiago de Compostela.

Alonso Romero, F. (1992). Creencias y tradiciones de los pescadores gallegos, británicos y bretones. 
Santiago de Compostela.

Alonso Romero, F. (1998). “Las mouras constructoras de megalitos: estudio comparativo del folklore gallego 
con el de otras comunidades europeas”. Anuario Brigantino, 21, pp. 11-28.

Alonso Romero, F. (2005). Historias, leyendas y crencias de Finisterre2. Betanzos.

Alonso Romero, F. (2007). “La transmigración de las almas en el folklore del mundo céltico”. En Pasado y 
presente de los estudios celtas, pp. 147-167. Ortigueira.

Alonso Romero, F. (2009). El mundo de los muertos en Galicia y en el folklore del occidente europeo. Pontevedra.

Alonso Romero, F. (2014). Origen precristiano y significado del culto a san Mamed. Santiago de Compostela.

Andrés Rupérez, T. (2007-2008). “Semblanza cosmográfica de los ‘cuencos’ de Axtroki”. Veleia, 24-25, 
pp. 879-894.



40

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Aparicio Casado, B. (1999). Mouras, serpientes, tesoros y otros encantos de la mitología popular gallega. 
A Coruña.

Arcelin, P., B. Dedet y M. Schwaller (1992). “Espaces publics, espaces religieux protohistoriques en Gaule 
méridionale”. En D. García (ed.), Espaces et monuments publics protohistoriques de Gaule méridionale. 
Documents d’archéologie méridionale, 15, dossier, pp. 181-242. Lattes.

Arizaga, A., y X. Ayán (2007). “Etnoarqueología del paisaje castreño”. En F. J. González García (ed.), Los 
pueblos de la Galicia céltica, pp. 445-532. Madrid.

Barlow, C. W. (ed.) (1950). Martini episcopi Bracarensis opera omnia. Papers and Monographs of the 
American Academy in Rome, 12, pp. 159-203. New Haven.

Barrett, J. L. (2011). “Metarepresentations, Homo religiosus, and Homo symbolicus”. En C. S. Henshilwood 
y F. D’Errico (eds.), Homo Symbolicus. The Dawn of Language, Imagination and Spirituality, pp. 205-224. 
Nueva York.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (1990). “San Pelayo, santuario rupestre de Almaraz de Duero 
(Zamora)”. Studia Zamorensia, 11, pp. 9-23.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (1992). Santuarios rupestres prehistóricos en las provincias de 
Zamora y Salamanca. Zamora / Salamanca.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (2000). Santuarios rupestres prehistóricos en el centro-oeste de 
España. Salamanca.

Benito del Rey, L., H. A. Bernardo y M. Sánchez Rodríguez (2003). Santuarios rupestres prehistóricos de 
Miranda do Douro (Portugal) y de su entorno de Zamora y Salamanca (España). Salamanca.

Benoit, F. (1954). L’héroïsation équestre. Aix-en-Provence.

Bering, J. E. (2002). “The Existential Theory of Mind”. Review of General Psycology, 6, 1, pp. 3-24. <https://
doi.org/10.1037/1089-2680.6.1.3>.

Blas Cortina, M. A. de (2010). “Poder ancestral y territorio neolítico: en torno a Peña Tú y los túmulos de la 
costa oriental de Asturias”. En J. Fernández Eraso y J. A. Mujika (eds.), Actas del Congreso Internacional 
sobre Megalitismo y otras manifestaciones funerarias contemporáneas en su contexto social, económico 
y cultural. Munibe, suplemento, 10, pp. 94-118.

Blumental, A. von (1934). “Templum”. Klio, 28, pp. 1-13.

Borchert, A. (1900). Der Animismus oder Ursprung und Entwicklung der Religion aus dem Seelen-, Ahnen- 
und Geisterkult. Ein kritischer Beitrag zur vergleichenden Religionswissenschaft. Friburgo.

Bouza Brey, F. (1982). “El santuario de la Barca y su tradición marinera”. Etnografía y Folklore de Galicia, 
1, pp. 203-217.

Bouzas, A. (2016). “Aliñamentos arqueoastronómicos nos petróglifos de armas da Idade do Bronce”. Anuario 
Brigantino, 39, pp. 43-72.

Bradley, R. (2000). An Archaeology of Natural Places. Londres / Nueva York.

Brelich, A. (1953-1954). “Un culto preistorico vivente nell’Italia centrale. Saggio storico-religioso sul 
pellegrinaggio alla SS. Trinità sul Monte Autore”. Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 24-25, pp. 36-59.

https://doi.org/10.1037/1089-2680.6.1.3
https://doi.org/10.1037/1089-2680.6.1.3


41

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

Brelich, A. (ed.) (1960). “Gli ultimi appunti di Raffaele Pettazzoni”. Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 
31, pp. 23-55.

Catalán, P., y J. Magallón (2019). Lítica. 100 piedras singulares de Teruel. Zaragoza.

Chaves, L. (1957). “Costumes e tradiçoes vigentes no século vi e na actualidade. S. M. de Dume: De 
correctione rusticorum”. Bracara Augusta, 8, pp. 243-278.

Chomsky, N. (1972). Language and Mind. Nueva York.

Coolidge, F. L., y T. Wynn (2009). The Rise of Homo Sapiens: The Evolution of Modern Thinking. Wiley- 
Blackwell.

Correia Santos, M. J. (2007). “El sacrificio en el occidente de la Hispania romana. Para un nuevo análisis de 
los ritos de tradición indoeuropea”. Palaeohispanica, 7, pp. 175-217.

Correia Santos, M. J. (2010). “Santuários rupestres no Ocidente da Hispania indo-europeia. Ensaio de 
tipologia e classificação”. Palaeohipanica, 10, pp. 147-172.

Correia Santos, M. J. (2014). “El santuario rupestre del Pico de San Gregorio, Santa Cruz de la Sierra, 
Cáceres”. Palaeohispanica, 14, pp. 89-128.

Correia Santos, M.ª J. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leída en la 
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

Daremberg, Ch., y E. Saglio (1910). “Lustratio”. Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines, iii, 2 
(L-M), pp. 1405-1432. París.

Díaz Guardamino, M. (2009). Las estelas decoradas de la península ibérica (tesis doctoral de la Universidad 
Complutense). Madrid.

Eliade, M. (1954). Tratado de historia de las religiones. Madrid.

Esteban Ortega, J., J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario (2011). “El altar rupestre de La Molineta (Trujillo) y su 
entorno arqueológico”. Boletín de la Real Academia de Extremadura de las Letras y las Artes, 31, pp. 307-320.

Esteban Ortega, J., J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario (2014). “El complejo arqueológico de San Juan el 
Alto (Santa Cruz de la Sierra, Cáceres): santuarios rupestres”. Alcántara, 79, pp. 11-28.

Fabián, J. F. (2010). “Altares rupestres, peñas sacras y rocas con cazoletas ocho nuevos casos abulenses y 
uno salmantino para la estadística, el debate y la reflexión”. Madrider Mitteilungen, 51, pp. 222-267.

Fernández Nieto, F. J. (2012). “‘Incubatio, Heroon’ y adivinación en la Hispania Celtica”. MHNH: Revista 
Internacional de Investigación sobre Magia y Astrología Antiguas, 12, pp. 75-90.

Fernández Nieto, F. J. (2013). “¿Nuevos aspectos de la ‘incubatio’ céltica en la península ibérica?”. MHNH: 
Revista Internacional de Investigación sobre Magia y Astrología Antiguas, 13, pp. 5-14.

Fernández Nieto, F. J. (2018). Instituta Hispaniae Celtica. Colección Historia y Geografía de la Universidad 
de Sevilla. Sevilla.

Fernández Nieto, F. J., y C. Alfaro (2014). “Un insólito santuario celtibérico en la serranía de Cuenca: el 
heroon de Los Casares (Valdemoro Sierra)”. VII Simposio sobre Celtíberos, pp. 339-352. Daroca.

https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf


42

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Frazer, J. G. (1898). Pausanias’ description of Greece. Londres.

Frazer, J. G. (1911-1916). The Golden Bough3. A Study in Comparative Religion. Londres.

García Alén, A., y A. de la Peña Santos (1980). Grabados rupestres de la provincia de Pontevedra. A Coruña.

García Quintela, M. (2016). “Coloquio Sacra Saxa. Creencias y ritos en peñas sagradas”. Sincrisis. Investiga-
ción en formas culturais. November 28, 2016. <https://www.gruposincrisis.com/single-post/2016/11/28/
Coloquio-Sacra-Saxa-Creencias-y-ritos-en-pe%C3%B1as-sagradas>.

García Quintela, M. (2017). “Topoastronomía de las piedras sacras en la Edad del Hierro y en la Antigüedad”. 
En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del 
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 66-112. Huesca.

García Quintela, M. (2019). “Sacrificio y adivinación en el área galaico-lusitana de Iberia”. En S. Montero y 
J. García Cardiel (eds.), Santuarios oraculares, ritos y prácticas adivinatorias en la Hispania antigua, pp. 
53-86. Madrid.

García Quintela, M., y F. Delpech (2013). El árbol de Guernica. Memoria indoeuropea de los ritos vascos de 
soberanía. Madrid.

García Quintela, M., y M. Santos Estévez (2000). “Petroglifos podomorfos de Galicia e investiduras reales 
célticas: estudio comparativo”. Archivo Español de Arqueología, 73, pp. 5-26.

García Quintela, M., y M. Santos Estévez (2004). Santuarios de la Galicia céltica. Arqueología del paisaje y 
religiones comparadas en la Galicia céltica. Madrid.

Geertz, A. W. (2013). Origins of religion, cognition and culture. Durham.

Graham, S. A., y S. E. Fisher (2015). “Understanding Language from a Genomic Perspective”. Annual Review 
of Genetics, 49, pp. 131-160. <https://doi.org/10.1146/annurev-genet‑120213‑092236>. Epub 2015 Oct 5. 
Review. PMID: 26442845.

Grenier, A. (1943). “Sanctuaires celtiques et tombes du héros”. Comptes rendues de l’Académie des 
Inscriptions, pp. 360-371.

Grenier, A. (1944). “Sanctuaires gallo-romains et tombes du héros”. Comptes rendues de l’Académie des 
Inscriptions, pp. 221-228.

Håland, E. J., (2014). Rituals of Death and Dying in Modern and Ancient Greece. Writing History from a 
Female Perspective. Cambridge.

Hernández-Pacheco, E., J. Cabré y conde de la Vega del Sella (1912). Las pinturas prehistóricas de Peña Tú. 
Memorias de la Comisión de Investigaciones Paleontológicas y Prehistóricas, 2. Madrid.

Hodgson, D., y P. A. Helvenston (2006). “The emergence of the representation of animals in palaeoart: 
Insights from evolution and the cognitive, limbic and visual systems of the human brain”. Rock Art 
Research, 23 (1), pp. 3-40.

Ihle, A. (2009). Ursprung der Religion. Tylors Animismus- und Schmidts Urmonotheismus-Theorie - eine 
Gegenüberstellung. Mainz.

Janeiro Rodríguez, F. J. (2000). Romarías e santuarios da comarca de Viveiro. Lugo.

https://www.gruposincrisis.com/single-post/2016/11/28/Coloquio-Sacra-Saxa-Creencias-y-ritos-en-pe%C3%B1as-sagradas
https://www.gruposincrisis.com/single-post/2016/11/28/Coloquio-Sacra-Saxa-Creencias-y-ritos-en-pe%C3%B1as-sagradas
https://www.annualreviews.org/doi/10.1146/annurev-genet-120213-092236


43

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

Käser, L. (2004). Animismus. Eine Einführung in die begrifflichen Grundlagen des Welt- und Menschenbildes 
traditionaler (ethnischer) Gesellschaften für Entwicklungshelfer und kirchliche Mitarbeiter in Übersee. 
Liebenzeller Mission, Bad Liebenzell.

Lawson, J. C. (1910). Modern Greek Folklore and Ancient Greek Religion: A Study in Survivals. Cambridge 
(reed., 2012).

Le Quellec, J.-L. (2015). “Peut-on retrouver les mythes préhistoriques? L’exemple des récits anthropogoniques”. 
Comptes Rendus des Séances de l’Académie des Inscriptions et Belles Letres, 1, pp. 235-266.

Lieberoth, A. (2013). “Religion and the emergence of human imagination”. En A. W. Geertz (ed.), Origins of 
religion, cognition and culture. Durham, pp. 160-177.

Llinares, M. (2009). “Interpretación y sobreinterpretación en la reconstrucción histórica: una reflexión 
sobre los petroglifos con podomorfos en Galicia”. Zephyrus, 64, pp. 39-51.

Mac Cana, P. (1983). Celtic Mythology. Oxford-Boston.

Miras, M. T. (2019). “Construyendo un cerebro: de las bacterias al homo sapiens”. Real Academia de 
Doctores de España. Sesión de Apertura del Curso Académico 2019-2020, pp. 31-114. Madrid.

Mithen, S. J. (1996). The prehistory of the mind: A search for the origins of art, religion, and science. Londres.

Monesma, E. (2017). “Piedras rituales en el Alto Aragón”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra 
saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 
27 de noviembre de 2016, pp. 303-325. Huesca.

Monteagudo, L. (1996). “La religiosidad callaica: estela funeraria romana de Mazarellas (Oza dos Ríos, 
A Coruña), cultos astrales, priscilianismo y outeiros”. Anuario Brigantino, 19, pp. 11-118.

Monzó Gallo, C. (2018). “La frágil santidad de la peña. Sacra Saxa. Creencias y ritos en peñas sagradas. 
Instituto de Estudios Altoaragoneses. Huesca 2017”. Liburna, 12, pp. 169-176.

Moya, P. R. (2016). “Sacra Saxa: Creencias y ritos en peñas sagradas. Instituto de Estudios Altoarago-
neses – Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la Historia. Huesca, 25-27 de noviembre de 
2016”. Complutum, 27 (2), pp. 419-447. <http://dx.doi.org/10.5209/CMPL.54755>.

Muñoz, A. M.ª (1965). “La primera fecha de C-14 para un sepulcro de fosa Catalán”. Pyrenae, 1, pp. 31-41.

Navarro, J. M. (2017). “Piedras sagradas en el Altoaragón: una propuesta de metodología para su estudio y 
clasificación”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas 
del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 284-302. Huesca.

Olivares, J. C. (2002). Los dioses de la Hispania céltica. Bibliotheca Archaeologica Hispana, 15. Madrid.

Pedrosa, J. M. (2019). “Piedras sagradas. Sacra saxa. Creencias y ritos en peñas sagradas, Huesca: Diputación-
Instituto de Estudios Altoaragoneses, 2018. <http://www.piedras-sagradas.es>”. Boletín de Literatura Oral, 
9, pp. 359-401.

Pena, A. (2004). “Ceremonias celtas de entronización real na Galiza”. Anuario Brigantino, 27, pp. 117-160.

Peña Santos, A. de la, y J. M. Rey (2001). Petroglifos de Galicia. A Coruña.

http://dx.doi.org/10.5209/CMPL.54755
http://www.piedras-sagradas.es


44

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea

Peña Santos, A. de la, y J. M. Vázquez Varela (1979). Los petroglifos gallegos. Grabados rupestres prehistóricos 
al aire libre en Galicia. A Coruña.

Peoples, H. C., P. Duda y F. W. Marlowe (2016). “Hunter-gatherers and the origins of religion”. Human 
Nature, 1-22. <https://doi.org/10.1007/s12110-016-9260-0>.

Perrin, F., y J.-C. Decourt (2002). “L’aristocratie celte dans les sources littéraires. Vie et mort de la 
noblesse”. En V. Guichard y F. Perrin (eds.), L’aristocratie celte à la fin de l’âge du Fer (du iie siècle avant 
J.-C. au ier siècle après J. C.) (Bibracte, 5), pp. 341-412. Glux-en-Glenne.

Pettazzoni, R. (1966). Religione e società. Bolonia.

Pinheiro Maciel, M. J. (1980). “O De correctione rusticorum, de S. Mantinho de Dume”. Bracara Augusta, 
34, pp. 483-561.

Pinker, S. (2010). “The cognitive niche: Coevolution of intelligence, sociality, and language”. Proceedings 
of the National Academy of Sciences, 107 (Supplement, 2), pp. 8993-8999. <https://doi:10.1073/pnas.​
0914630107>

Pires, C. Rolinho (2011). Na rota das pedras. Em busca do país que somos. Viseu.

Ramos Rubio, J. A., y Ó. de San Macario (2017). “El altar de sacrificios de Cuatro Hermanas (Malpartida de 
Cáceres)”. Real Asociación Española de Cronistas Oficiales (<http://www.cronistasoficiales.com/?p=67349>, 
consultado: 1/12/2019)

Reichenberger, A. (1988). “Temenos-Templum-Nemeton-Vierecksschanze. Bemerkungen zu Namen und 
Bedeutung”. Jahrbuch des Römisch-Germanischen Zentralmuseums, 35, pp. 285-298.

Reinach, S. (1893). “Les monuments de pierre brute dans le langage et les croyances populaires”. Revue 
Archéologique, serie iii, 21, pp. 195-226, 329-367 (reed. en Cultes, mythes et réligions, iii, París, 1913, 
pp. 364-448).

Risco, V. (1962). Etnografía. Cultura espiritual (Historia de Galicia, 1). Buenos Aires.

Roos, A. (1986). The Pagan celts2. Londres.

Santos Estévez, M. (2008). Petroglifos y paisaje social en la prehistoria reciente del noroeste de la península 
ibérica (TAPA 38). Santiago de Compostela.

Santos Estévez, M., y M. García Quintela (2000). “Petroglifos podomorfos del noroeste peninsular. Nuevas 
comparaciones e interpretaciones”. Revista de Ciências Históricas, 15, pp. 7-40.

Santos Estévez, M., y M. García Quintela (2002). “Arte rupestre y santuarios”. Semata, 14, pp. 37-149.

Sébillot, P. Y. (1904). Le folklore de France. Les monuments. París (reed., 1985).

Serna Martínez, M. (2009). Rastro sagrado. De la prehistoria a la Edad Media, las huellas del culto rupestre 
abulense. Ávila.

Sobrino Buhigas, R. (1935). Corpus petroglyphorum gallaeciae (reed., 2000). A Coruña.

Sperber, D., y L. A. Hirschfeld (1999). “Culture, cognition, and evolution”. En R. A. Wilson y F. C. Keil (eds.), 
MIT encyclopedia of the cognitive sciences, pp. cxi-cxxxii. Cambridge, MA.

https://doi.org/10.1007/s12110-016-9260-0
https://doi:10.1073/pnas.0914630107
https://doi:10.1073/pnas.0914630107
http://www.cronistasoficiales.com/?p=67349


45

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

AVANCES EN EL ESTUDIO DE LAS PEÑAS SACRAS

Stuart-Fox, M. (2015). “The origins of causal cognition in early hominins”. Biology & Philosophy, 30 (2), 
pp. 247-266. <https://doi.org/10.1007/s10539-014-9462-y>.

Számadó, S., y E. Szathmáry (2011). “Evolutionary biological foundations of the origin of language: the co-
evolution of language and brain”. En K. R. Gibson y M. Tallerman (eds.), The Oxford Handbook of Language 
Evolution, Oxford. <https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199541119.013.0014>.

Taboada, X. (1965). O culto das pedras no noroeste peninsular. Verín.

Taboada, X. (1972). Etnografia galega. Cultura espiritual. Vigo.

Taboada, X. (1982). Ritos y creencias gallegas2. A Coruña.

Thévenot, E. (1968). Divinités et sanctuaires de la Gaule. París.

Tomasello, M. (2014). A natural history of human thinking. Cambridge, MA.

Tylor, E. B. (1871). Primitive culture: Researches into the development of mythology, philosophy, religion, 
language, art and custom. Londres.

Vaitkevičious, V. (2004). Studies in the Balts’Sacred Places. BAR International Series, 1228. Oxford.

Vasconcelos, J. Leite de (1905). Religioes da Lusitania, ii. Lisboa.

Vázquez Martínez, A., C. Rodríguez Rellán y R. Fábregas Valcarce (2018). “Petroglifos gallegos, una perspectiva 
desde el siglo xxi”. Revista Cuadernos de Arte Prehistórico, 6, pp. 61-83.

Vázquez Varela, J. M. (1990). Os petroglifos de Galicia. Santiago de Compostela.

Villa Valdés, A., y L. Cabo (2003). “Depósito funerario y recinto fortificado de la Edad del Bronce en el 
Castro del Chao Samartín: argumentos para su datación”. Trabajos de Prehistoria, 60 (2), pp. 143-151.

Wadley, L. (2013). “Recognizing Complex Cognition through Innovative Technology in Stone Age and Palaeolithic 
Sites”. Cambridge Archaeological Journal, 23 (2), pp. 163-183.

Wynn, T., y F. Coolidge (2011). “The Implications of the Working Memory Model for the Evolution of Modern 
Cognition”. International Journal of Evolutionary Biology, 1 (12) (<https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/
articles/PMC3118292/pdf/IJEB2011-741357.pdf>).

https://doi.org/10.1007/s10539-014-9462-y
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199541119.013.0014
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3118292/pdf/IJEB2011-741357.pdf
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3118292/pdf/IJEB2011-741357.pdf




Fuentes e historiografía de las piedras sacras  
desde la paleoetnología

Pedro R. Moya-Maleno* 

47

Las piedras sacras de la Europa central y occidental han sido un fenómeno mágico-religioso que no 
ha pasado desapercibido desde la Antigüedad. Aparte del propio conocimiento y concepto emic que 
comunidades e individuos han venido elaborando de estos elementos y de sus espacios circundantes, se 
han dado distintas interpretaciones etic desde fuera de ellas, tanto de forma coetánea como a posteriori. 
Unas y otras lecturas reflejan la evolución misma de las sociedades, los canales y los grupos culturales 
hegemónicos, así como de la ciencia, a lo largo de los dos últimos milenios. Así pues, esta presentación 
avanzará a grandes rasgos, entre otros, desde la ambigua perspectiva cristiana de las saxa sacra por 
las posteriores visiones eruditas y, finalmente, por las recientes líneas de sistematización y estudio 
procedentes de la arqueología del paisaje y de la etnoarqueología.

Saxa sacra. Piedras sagradas. Fuentes. Historiografía. Península ibérica.

The sacred stones of Central and Western Europe have been a magical-religious phenomenon that has not 
gone unnoticed since Antiquity. Apart from the emic knowledge and concept elaborated by communities 
and individuals on these elements and their surrounding spaces, we have different etic interpretations 
from outside them, both in a contemporary way and a posteriori. All these readings show the evolution 
of societies, the channels and the hegemonic groups in culture and science over the last millennia. Thus, 
this paper will advance in rough outlines, among others, from the ambiguous Christian perspective of the 
saxa sacra, the erudite views and, finally, by the recent lines of systematization and study from landscape 
archeology and ethnoarchaeology.

Saxa sacra. Sacred stones. Sources. Historiography. Iberian Peninsula.

*	 Colaborador honorífico del Departamento de Prehistoria, Historia Antigua y Arqueología de la Universidad 
Complutense de Madrid (Área de Prehistoria). – Centro de Estudios del Campo de Montiel. <https://orcid.org/0000-
0001-9417-0796>. preyesmo@ucm.es

ÍNDICE

https://orcid.org/0000-0001-9417-0796
https://orcid.org/0000-0001-9417-0796
mailto:preyesmo%40ucm.es?subject=


48

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

Las noticias acerca de las piedras sagradas en las culturas humanas es una temática frecuente en la 

literatura etnológica y antropológica desde siglos antes incluso de la existencia de dichas áreas científicas. 

Tanto fuentes primarias, como descripciones con más o menos intención etnográfica, así como las 

interpretaciones antropológicas que de ellas han derivado, constituyen campos de estudio en sí mismos. 

En primer lugar, para comprender los numerosos factores en juego de un fenómeno poliédrico en el 

tiempo, en el espacio, según el canal de expresión, etc. Por otro lado, para observar la evolución del 

concepto de saxa sacra en el ámbito académico. Así pues, todo análisis historiográfico no solo debe 

centrarse en las tradiciones académicas e intereses —más o menos patentes— de los investigadores que 

han trabajado sobre este tema, sino también ser consciente, entre otros aspectos, de la importancia de 

la calidad y razón de ser del registro analizado. Son estados de la cuestión que venimos realizando en 

artículos recientes (Moya-Maleno, 2018, 2019b y e. p.) y que, sin ánimo de ser exhaustivos, intentaremos 

también esbozar a continuación con el hilo conductor de las peñas sacras.

Tipos de clasificación

Una primera aproximación a las fuentes acerca de las piedras sagradas y sus estudios relacionados 

implica preguntarse qué, cuándo, dónde, quién o cómo se presenta la información al respecto. Es por ello 

por lo que se ha de atender a distintos tipos de clasificaciones según discriminemos uno u otro factor. No 

obstante, como toda sistematización, se trata de un encorsetamiento tan útil como rígido, en el que es 

obvio existen fuentes y corrientes adscribibles a distintas categorías.

Objeto de estudio

El conjunto que englobamos genéricamente como sacra saxa comprende un amplio número de tipos y subtipos de 

elementos rocosos con cualidades sobrenaturales. De una parte, se trata de elementos inmuebles, como berro- 

cales de responsos, piedras de los deseos, piedras caballeras, podomorfos, abrigos sacralizados… (Almagro-

Gorbea, 2017). Desde grandes berrocales que conforman orografías en sí mismos, como podría ser la peña 

sacra de Manzanares el Real (Madrid), hasta pequeños afloramientos, como la piedra de la fertilidad de 

Castrohinojo (León). Dentro de esta categoría también habría que incluir aquellas entidades formadas por 

otros cuerpos muebles más pequeños, como son los majanos de ánimas (amilladoiros), constituidos como 

amontonamiento progresivo de piedras pequeñas (Moya-Maleno, 2017) (fig. 1). En segundo lugar, el otro 

grupo a tener en cuenta son los bienes mueble, constituido por todo tipo de herramientas, piedras curiosas o 

amuletos ex profeso. Ejemplo de ello son las bien conocidas piedras de rayo —en cualquiera de sus variantes—,1 

1	 Véase, además de las piedras de rayo / pedras do raio de la península ibérica, las piedras de lluvia o flechas de 
duende / hadas de Irlanda e Inglaterra, las mein-gurun bretonas y las pierres de foudre en Francia, las mallas de Thor 
de Suecia o las flechas de Dios de Hungría (Sébillot, 1904: 105; Eliade, 2009 [1949]: 343-345; Giraudon, 1997: 43; 
García Castro, 1988: 429; Martínez Velasco y Bolado, 2005). 



49

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

los escarabeos pétreos —de tradición próximo oriental— o los novedosos testimonios de piedras afiladeras 

situadas votivamente en fundaciones de casas galorromanas (Reniere, 2018) (fig. 2).

Es por ello por lo que la naturaleza de cada elemento inmueble y mueble, su forma física o sus cualidades 

han hecho que a lo largo de la historia dichos ítem hayan sido más o menos relevantes en las topografías 

míticas, que estuvieran adscritos a formas de culto personal o comunal, que determinaran fueran su 

importancia en las festividades o, directamente, que, dado su carácter, hayan sido objeto de las críticas de 

los poderes religiosos-políticos de cada época. Es más, no es de extrañar que gran número de creencias 

y rituales relacionados con rocas sagradas hayan pasado totalmente desapercibidos a los estudios por 

Fig. 1. Ejemplos de piedras sacras inmuebles citadas en el texto.



50

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

haber desaparecido en los testimonios orales y escritos, ya sea de forma natural por caer en el olvido 

o sucumbir ante nuevas tradiciones, ya sea por erradicación programada de dichos elementos o de sus 

incómodas costumbres adscritas.

Soporte / canal

Además del trabajo de campo etnográfico, la mayoría de la información acerca de los lugares y las 

tradiciones con piedras sacras viene de fuentes secundarias escritas o audiovisuales. El propósito e 

idiosincrasia de estas son datos decisivos para conocer el fenómeno, así como para analizar diacrónica y 

sincrónicamente las perspectivas científicas imperantes, su fiabilidad y su calado en la masa social. Desde 

este punto de vista, se puede destacar:

Fig. 2. Ejemplos de piedras sacras muebles citadas en el texto.

c



51

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

Literatura y legislación canónica

La expansión del cristianismo en Europa ha generado desde el i milenio d. C. interesantes noticias de 

cultos en piedras. La necesidad de implantación de los dogmas y la propia discusión de los mismos ha 

generado textos jurídicos, moralizadores y de implantación de doctrina a distintos niveles jerárquicos, 

desde resoluciones conciliares hasta pastorales diocesanas, expedientes judiciales o correspondencia 

parroquial. También documentación relativa al funcionamiento y a las tradiciones de las cofradías. Todo 

este material constituye un rico y heterogéneo corpus documental que, siendo fuentes que responden a 

unas circunstancias e intereses muy claros, deben ser filtradas y tratadas como tales etnotextos.

Dado que las condenas a creencias de los gentiles y paganos son bien conocidas entre los historiadores 

de la religión y en trabajos precedentes (Reinach, 1893: 335; Almagro-Gorbea, 2015: 370 ss.), sirva 

mencionar los recurrentes ataques de Cesáreo de Arlés y Martín de Braga, en los siglos v-vi, a los 

adoradores del “demonio” que lanzaban piedras a los montones al pasar por encrucijadas de los caminos 

o que encendían velas junto a las piedras (Mart. Bracar., Corr. Rust., vii y xvi). También las condenas al 

culto a las piedras de los concilios de Arlés (452), Tours (567) y Nantes (658) y los concilios iv (633), xii 

(681) y xvi (693) de Toledo. Pero, igualmente importantes por cuanto a sincretismo se refiere, se han de 

destacar otras recomendaciones de cristianizar los monumentos paganos, como la de Teodosio II en el 

año 426 (Cod. Theod. x, 23) o las del papa Gregorio I en el 601:

[...] he reflexionado mucho acerca de los anglos. Decididamente, no se deben destruir los templos 

de los pueblos, sino únicamente los ídolos que se encuentran en su interior; se bendecirá agua, y 

con ella rocíense los templos. Se construirán altares y deposítense reliquias en ellos. Estos templos 

tan bien construidos deben pasar del culto de los espíritus malos al culto del Dios verdadero. Cuando 

el pueblo vea que sus templos no son destruidos, se volverá con alegría al conocimiento y adoración 

del verdadero Dios en los lugares que le son familiares. (Beda, Hist. Eccl. i, 30; Maldonado, 2003, 32)

Archivos y legislación civil

La documentación civil de archivo contiene información relevante para el estudio del folklore. En el caso 

de las piedras es habitual la inclusión de piedras y berrocales en la documentación jurídica y en los 

interrogatorios medievales y modernos. Unas veces se trata de a) piedras llamativas a los ojos de los 

prohombres que mantienen la correspondencia con la administración de la época, lo cual nos pone en 

tesitura de las explicaciones mágicas emic de, en muchos casos, elementos arqueológicos. Otras veces 

estamos ante el protagonismo de b) roquedos en los deslindes y amojonamientos de términos municipales 

en pleitos, catastros, en los intercambios de parcelas y territorios o en los procesos de emancipación 

posmedievales. Podríamos pensar que estos hitos destacan por sus cualidades físicas o populares, lo 



52

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

cual es perfectamente posible (Almagro-Gorbea, 2006), pero también este tipo de fuentes nos sirven 

para ser cautelosos con denominar sacra saxa a toda piedra que haya sido aparentemente cristianizada 

con una cruz. Y es que, a la inversa, la cruz viene siendo simple símbolo de marcación habitual en los 

amojonamientos tanto de piedras como de árboles desde la Antigüedad2 y que, en todo caso, es su 

realización la que podría estar sirviendo para sacralizar el acto jurídico-sacro y el elemento de deslinde. De 

hecho, hemos de tener en cuenta la recurrente legitimidad y sacralidad que aportan no las piedras en sí 

mismas, sino otros rituales prácticamente inmateriales en los mojones convenidos. Así lo reflejan los casos 

analizados por François Delpech (1990) y Marcial Tenreiro (2007) en relación con marcar los hitos con la 

sangre de las reses sacrificadas en sendos deslindes acaecidos en Jaén y Galicia durante los siglos xv y xvi.

Noticias, artículos y libros eruditos

La historia de la investigación de las saxa sacra está unida indisolublemente a numerosos autores que, 

si bien se centran o incluyen estos elementos en un discurso formal, son textos que no pueden ser 

considerados científicos propiamente dichos según los estándares de las disciplinas antropológicas, 

etnológicas o históricas modernos. En este grupo, a su vez, se deben encuadrar distintos tipos de 

fuentes:

a)	 Fuentes clásicas, crónicas y libros de viajes. Desde la Antigüedad vieron la luz crónicas que abordan 

la vida de personas, familias y territorios. Son textos nacidos de las plumas de eclesiásticos, 

militares o civiles —con frecuencia categorías inseparables— que enumeran hechos y noticas 

etnográficas con distinto grado de veracidad y sin obviar el sesgo colonial de los mismos, como 

bien es conocido en el caso de las fuentes grecolatinas. Algo semejante se puede observar a 

partir de época medieval en las crónicas y libros de viajes. Es un género muy interesante en el 

que buscar piedras sagradas y no solo en referencia al contexto peninsular, sino ciertamente para 

otros contextos europeos (fig. 3) o la América prehispánica, como encarnan la Crónica del Perú del 

siglo xvi o la descripción de las islas escocesas occidentales de Martin Martin a finales del siglo xvii:

En los tiempos antiguos [los indios de Guamachuco] tenían sus religiones y supersticiones, y 

adoraban en algunas piedras tan grandes como huevos, y otras mayores de diversos colores. 

Las cuales tenían puestas en sus templos o guacas que tenían por los altos y sierras de nieve. 

(Pedro Cieza de León, 1553, § lxxxi, p. 219)

2	 Las marcas en piedras y árboles con forma de aspa aparecen mencionadas por los gromáticos clásicos (Hyg., 
Gen. Con. Th., 103; Sic. Fl., Agro. Th., 104) y en los deslindes medievales y modernos. Véase como ejemplo el deslinde 
de las villas abulenses de Pedro Bernardo y Mombeltrán en 1679, donde se realiza una cruz en una encina para 
validarse como mojón (Martino, 1995: 66).



53

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

[The High Court of Judicature…] There was a big stone of seven feet square, in which there 

was a deep impression made to receive the feet of Macdonald; for he was crowned King of the 

Isles standing in this stone, and swore that he would continue his vassals in the possession of 

their lands, and do exact justice to all his subjects […]. Martin, 1999 [1703]: 148)

Fig. 3. Entronamiento en la piedra del príncipe de Carintia, grabado de Andrei Trost  
para Janez Vajkard Valvasor (1689). Un pasaje glosado por él y en diversas crónicas europeas.

b)	 Por su parte, los cronicones son obras notablemente fantasiosas o adulteradas con tal de agradar, 

ennoblecer y encumbrar a los destinatarios. No obstante, son narraciones que discurren a medio 

camino entre disparatadas invenciones, testimonios puntuales falseados y lecturas histórico-

arqueológicas erróneas junto a narraciones reales y otros pasajes legendarios verosímiles en 

su composición y trascendencia mítica. Es por ello por lo que un conocimiento profundo de la 

documentación y de los contextos a los que aluden dichos textos nos permiten, cuanto menos, 

entresacar creencias y ritos en relación con piedras sacras. Véase a estos efectos las continuadas 

ofrendas de parte de las vacas sacrificadas para una encantada / divinidad femenina que se hacían 

en una peña, tradición que estuvo vigente hasta el siglo xiv en la Casa de los López de Haro, 

señores de Vizcaya, y que ha sido puesta en valor por Almagro-Gorbea (2013).

c)	 Anticuarismo. Los primeros intentos de sistematizar la historia parten del siglo xvi y no hay duda 

de su cariz precientífico. A pesar de no cumplir los estándares actuales y de ser hijos de ambientes 



54

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

manifiestamente nacionalistas o románticos, las más de las veces se trata de las primeras 

recopilaciones de folklore a las que podemos remitirnos. No tanto por la explicación histórica que 

aportan sino por los datos en sí, aunque a veces estos también sean cuestionables (Sánchez-

Cuenca, 2012: 28 ss.). Al igual que en el resto de soportes y tipos de escritos, estamos ante un 

tipo de obras que tienen sus paralelos en Europa, unas décadas antes. Ejemplo de ello podría 

ser la obra de Jacques Cambry (1749-1807) Monuments celtiques, ou recherches sur le culte 

des pierres, précédées d’une Notice sur les Celtes et sur les Druides, et suivies d’Étymologies 

celtiques, de 1805, donde ya se subraya la cristianización de menhires y dólmenes (fig. 4), así 

como otras obras semejantes aparecidas en España y Portugal, como los Monumentos célticos de 

Manuel de Assas (1857).

Fig. 4. Lámina de los Monuments celtiques, ou recherches sur le culte des pierres, précédées d’une 
Notice sur les Celtes et sur les Druides, et suivies d’Étymologies celtiques, de Jacques Cambry (1805, pl. i).

Entre los trabajos de este género aparecen referencias a todo tipo de peñas legendarias que 

hablan de división de territorios, como con las piedras y mesas donde se reunían varios obispos, 

jueces…, así como son el medio habitual de difusión de leyendas de apariciones marianas en 

trabajos de sacerdotes y seglares durante todo el siglo xix y parte del xx. También beben de esta 

tradición algunos de los pioneros de la arqueología española, como el marqués de Cerralbo, quien 

lanzó teorías infundadas acerca de piedras y altares de sacrificios celtibéricos cuya nefasto poso 

aún se mantiene (Alfayé et alii, 2002).



55

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

d)	Eruditismo moderno. Fuentes con similares características que en el caso anterior pero 

exponencialmente potenciadas por acceso general a una educación básica. Durante los siglos xx 

y xxi se han publicado por parte de eruditos locales cientos de libros y artículos con tradiciones 

municipales y regionales de España y Portugal. Son libros de memorias y artículos de temáticas 

laborales o festivas inspiradas en vivencias y creencias premodernas, muchas autoediciones o 

en publicaciones de difícil acceso, como libros de ferias, periódicos locales o boletines religiosos. 

Su razón de ser es, en buena medida, el deseo de transmitir y de dar a conocer la historia y 

las tradiciones de áreas a las que ni historiadores ni antropólogos han llegado, y en las que 

posiblemente siquiera llegarán a tener interés en ello; por otro lado, son consecuencia del proceso 

de autoafirmación identitaria rural causada por el despoblamiento y la brutal emigración del siglo 

pasado (Moya-Maleno, 2018). De esta forma, si por un lado ya existen todo tipo de métodos y 

teorías antropológicas modernas para con las peñas sagradas, desde estas tribunas y en paralelo 

a ellos se sigue devolviendo autoridad a cronicones y libros de anticuarismo al tiempo que se 

continúan repitiendo explicaciones simplistas y anacrónicas de litolatría o totemismo.

Del mismo modo, la exclusión de la etnología cultural de los objetivos de la antropología ha 

acabado casi por tachar a este tipo de trabajos como paracientíficos y, por tanto, dejando ocupar 

el nicho abandonado por los antropólogos a eruditos. También se ha relegado la visibilidad de 

estos temas a revistas no profesionales o fuera del circuito de las principales revistas de impacto, 

como ocurre con la Revista de Folklore o los Cuadernos de Etnología de Guadalajara. Con todo, 

de nuevo, son fuentes fundamentales para conocer —a veces con gran calidad de detalles— 

tradiciones relacionadas con prácticas y creencias en franco peligro de extinción en una España 

rural ciertamente tocada de muerte.

Libros y artículos académicos

La evolución de las ciencias humanísticas y sociales a lo largo del siglo xix, como en otras ramas, permitió 

ir asentando unas disciplinas orientadas a conocer el pasado de la humanidad y las características que 

llevaban a tales comportamientos. Historia, arqueología y antropología han transitado en este proceso 

haciendo frente a sus propios logros y demonios, lo cual no ha sido otra cosa que el ser hijas de su 

tiempo. Como hoy, nada nuevo bajo el sol. Bien fuera por el poso nacionalista y romántico de “descubrir” 

a la propia población de los Estados nación, bien por el interés etnológico en recopilar el saber popular 

España se sumó —con la consabida demora— a la recopilación y comparación del folklore en todas 

sus variedades: dialectos, tecnología, calendarios festivos… y las más variadas tradiciones y leyendas. 

En esta labor se embarcaron polímatas e investigadores formales con estudios particulares de derecho 

consuetudinario, aperos, etc., pero también con auténticas campañas de recogida de datos.



56

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

El espejo europeo (Sacaze, 1879; Reinach, 1893; Sébillot, 1902 y 1904) en el que se miraban historiadores 

y folkloristas como Francisco Martins Sarmento (1833-1899) y Antonio Machado Álvarez, Demófilo (1846-

1893) en Portugal y en España, respectivamente, potenció la creación a nivel nacional y regional de 

sociedades folklóricas, monografías y publicaciones periódicas especializadas que recogían el fruto 

de encuestas a distancia o, directamente, de trabajos de campo muy meticulosos para la época (Machado, 

1883; Navascués, 1943: 4 y ss.; Ortiz y Sánchez, 1994: 450-456; Lisón, 1968):

Rio Caudaloso, no limite dele um cavalo pintado com um homem atrás do cavalo; diante do cavalo 

um marco grande com quatro quinas; diante do focinho do cavalo, tesoro. (Martins Sarmento, 

1998: 165 § 2)

La trascendencia hoy día de estos estudios es clave pues se realizaron, quizás por ello, en un momento 

clave de industrialización y emigración rural, esto es, en plena irrupción —con mayor o menor naturalidad 

o inducción— del pensamiento racional en una mentalidad en la que cosmología, sociedad, economía o 

el territorio eran indisolubles a la religión, la magia y la superstición (Cardozo, 1933; Eliade, 1949). Así 

pues, junto a estos pioneros del folklore, otros tantos autores como Teófilo Braga (1843-1924), José 

Leite de Vasconcellos (1858-1941), Vicente Martínez-Risco (1884-1963), Constantino Cabal (1877-1967), 

Fermín Bouza Brey (1901-1973) y Jesús Taboada Chivite (1907-1976) recogieron entre finales del siglo xix 

y mediados del siglo xx noticias y tradiciones acerca de piedras con prácticas particulares, creencias 

mágicas o atribuciones sagradas. En este contexto, el tratamiento a tales documentos varía entre las 

meras compilaciones y los primeros intentos de aportar explicaciones históricas y antropológicas al 

calor de las corrientes de la época: teorías panceltistas (Guerra, 1999), las basadas en el espíritu de la 

vegetación de Mannhardt (2002 [1875]), la inmutabilidad de las creencias de Frazer (2011 [1907-1915]) 

o en el comparativismo, tanto en el tayloriano como en el posterior interés por la raigambre indoeuropea 

(Dumézil, 1939 y 1970 [1952]).

Esta línea de trabajo, encumbrada bajo distintos nombres —etnografía para arqueología, arquetnografía, 

etnografía arqueológica, arqueología viva, etnoanalogía, neo etnografía… (Chaves, 1933: 94)—, encontró 

eco también en instituciones públicas, con departamentos universitarios de Prehistoria y Etnología 

(Universidad Complutense de Madrid), museos —como el malogrado Museo del Pueblo Español— y en los 

institutos nacionales y provinciales del CSIC tras la Guerra Civil. Sus revistas y series monográficas, como 

la Revista de Dialectología y Tradiciones Populares (RDTP) o el Archivo de Tradiciones Populares, además 

de las creadas por las distintas sociedades e institutos, fueron clave en el conocimiento de pedras do pai 

(Bouza-Brey, 1945), majanos de ánimas y piedras para concebir (Cabal, 1988 [1943]: 180-188) o todo tipo 

de dólmenes y megalitos con leyendas de encantadas y mundos subterráneos (Braga, 1994 [1885]; Leite 

de Vasconcellos, 1882 y 1902; Martínez-Risco, 1927; Taboada, 1965).



57

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

Pasada la Segunda Guerra Mundial, los nichos científicos públicos e independientes para esta temática 

se han ido reduciendo hasta su práctica exclusión del panorama editorial actual. Ejemplo paradigmático 

de ello es sin duda el proceso de reconversión y defunción de una revista emblemática en este tipo de 

estudios, la mencionada RDTP del CSIC. Esta, fundada en 1944, fue virando desde los años ochenta hacia 

una perspectiva sociológica hasta que en 2019 ha pasado a ser Disparidades. Revista de Antropología 

(Tomé y Ferrándiz, 2018 y 2019). Esto es, otra revista más de antropología / sociología y pirotecnia 

lingüística desde los discursos hegemónicos imperantes. Eso sí, sin romper claramente con RDTP para, 

sospechamos entre otros, no perder la antigüedad y los beneficios editoriales, burocráticos y académicos, 

puesto que el proyecto editorial original no solo queda muy lejos de en lo que luego se ha convertido, sino 

que ha habido una decidida voluntad científica —y política— en rechazar los trabajos de dialectología y 

tradiciones populares que la caracterizaron (Tomé y Ferrándiz, 2018: 292).3

A este envite, como veremos más adelante, solo se ha vuelto a poner el foco en el folklore pasados los 

años en un fenómeno a medio camino entre la resiliencia de algunos historiadores de la Antigüedad, la 

continuidad de una soterrada etnografía erudita y las nuevas perspectivas de la arqueología del paisaje y 

la etnoarqueología.

Revistas y libros de divulgación

Como se ha señalado en diversos trabajos de historiografía en relación con la divulgación arqueológica 

en Europa y de la Edad de Hierro en castellano (Ruiz Zapatero, 2003 y 2006; Ibarra, 2006), hemos de ser 

conscientes de cómo operan los textos destinados a la sociedad en general en los procesos de identidad y de 

reelaboración del folklore. Si bien la creación de discursos asequibles a la comprensión de cualquier persona 

medianamente interesada en historia y tradiciones debe ser igualmente riguroso con la veracidad de los 

datos y las teorías aportadas, lo cierto es que la narrativa divulgativa en esta materia pivota habitualmente 

entre a) buenos / malos originales propios; b) traducciones de malos originales, y c) traducciones de buenos 

originales pero desfasados a día de hoy. Por ende, de una parte, encontramos publicaciones de divulgación 

histórico-arqueológica en las que, al albergar artículos de investigadores profesionales, el asunto de las 

peñas sacras recibe un tratamiento formal. Este sería el caso del número de la revista Desperta Ferro en 

el que dábamos alguna pincelada de esta temática en el mundo celtibérico (Moya-Maleno, 2019a). De la 

otra parte, es más frecuente que revistas paracientíficas y libros de fácil acceso al público en dependencias 

3	 El anuncio de 27 de marzo de 2019 en la web de la revista argumentaba circularmente, entre otras cuestiones, 
que “[…] La profunda renovación de la línea editorial emprendida por la revista en los últimos años supone que, 
actualmente, ya no se publiquen artículos de dialectología y, muy raramente, de tradiciones populares. Los artículos que 
se asoman a sus páginas en la actualidad tienen que ver, muy mayoritariamente, con las tendencias y preocupaciones 
más recientes de la antropología social y cultural del siglo xxi […]” (Disparidades, 2019). El Consejo de Redacción que 
así lo ha decidido ha sido el presidido por Pedro Tomé Martín (director) y Francisco José Ferrándiz Martín (secretario).



58

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

turísticas, bibliotecas y tiendas heterogéneas presenten, por lo general, a las piedras sagradas como 

altares de sacrificios cruentos de animales o humanos en un fenómeno de convergencia entre las teorías 

decimonónicas y los postulados neodruídicos (Ibarra, 2006; Alfayé et alii, 2015). En definitiva, un campo en 

el que, sin temor a equivocarnos, mucha de la literatura existente corresponde a los productos podridos que 

categoriza Gonzalo Ruiz Zapatero (2006: 12 ss.) parafraseando a Julián Marías.

Escuela y libros escolares

La escuela y los textos educativos constituyen otro de los canales de toma de conciencia, difusión y 

troquelado de patrones explicativos para con el patrimonio arqueológico. Los libros escolares son uno 

de los primeros contactos con la explicación del mundo que nos rodea y con tanta autoridad o más 

que lo que pueda aprehenderse en el núcleo familiar, puesto que la información del ámbito doméstico 

carece de la autoridad externa de la que gozan las letras negro sobre blanco procedentes del magisterio. 

Es por ello por lo que resulta sumamente necesario revisar el cariz y la evolución de la información 

vertida en los libros de texto y, como cabría esperar, estamos ante una prolongación más del estado 

de las disciplinas históricas y antropológicas de cada época. Incluso, es más, tal y como ya analizó A. 

Ibarra (2006), el intento de simplificar para los niños, la desactualización de los equipos editoriales y el 

adoctrinamiento político que se percibe desde las primeras obras escolares ha permitido prologar en 

textos y en su aparato gráfico las versiones más primitivistas de las peñas sacras (fig. 5). No obstante, el 

Fig. 5. Ejemplo de ilustraciones que 
acompañan y condensan en sí mismas 
la orientación de los primeros manuales 
escolares en España: el trilito o altar 
de sacrificios de los celtíberos, según 
Saturnino Calleja Fernández (1902: 10, 
en Ibarra, 2006: 108).



59

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

progresivo conocimiento arqueológico de los pueblos prerromanos ha permitido cambiar el eje temático 

hacia contenidos más de historia política y de cultura material contrastada.

De la novela al cómic

No decimos nada nuevo si señalamos a la literatura de todos los tiempos y en cualquiera de sus géneros 

como fuente indispensable en el estudio de las tradiciones, incluidas las saxa sacra. La labor de filtrado 

y contextualización de las fuentes permite extraer de ellas etnotextos que partieron del acervo cultural 

del autor o de su trabajo de información previa para la construcción de la obra literaria. En esta tesitura 

encontramos desde escritos de autores grecolatinos y medievales a autores consagrados de las edades 

Moderna y Contemporánea. En este sentido, el romanticismo y el realismo son dos de los movimientos en 

España más interesantes, a nuestro parecer, al poner el foco, sin obviar su intencionalidad, en el escenario 

y espíritu patrio. Y todo ello sin olvidar, como atestiguan los trabajos de Fernando Alonso Romero (1991) 

con barcas de piedra ligadas a santos de la fachada atlántica que la oralidad no tiene por qué tener una 

traducción inmediata y fidedigna en los restos arqueológicos.

En un contexto plenamente actual, los cómics con temática histórica han entrado en los segmentos de pobla- 

ción más joven. Aunque los lectores se introduzcan en el tema por puro divertimento, en materia de peñas 

sacras son igualmente receptores de mensajes más o menos sesgados que gestan guionistas e ilustradores 

(Ibarra, 2006: 179 ss.). En este soporte hay ejemplos contrapuestos, como del paradigmático Astérix el Galo, 

donde monumentos megalíticos y menhires aparecen infravalorados en su simbolismo y adscritos erróneamente 

al mundo céltico. Esta visión de finales de los años cincuenta poco tiene que ver ya con los nuevos comics 

ambientados incluso en la Edad del Hierro peninsular, como Os habitantes dos castros (1995) y Os Barbanzóns, 

de Pepe Carreiro (2003-2010), donde los roquedales forman parte también del discurso (fig. 6).

Fig. 6. Ilustración de Os habitantes 
dos castros (Pepe Carreiro, 1995: 
29, en Ibarra, 2006: 204).



60

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

Pintura, fotografía y lenguaje audiovisual

El lenguaje gráfico resulta fundamental para comprender qué y cómo se ha dicho acerca del tema de 

las peñas sacras. Aunque lo presentamos aquí como una categoría independiente, a todas luces está 

imbricada en el resto de tipos, por ser un vasto y variado elenco, desde los cuadros a las láminas de 

las crónicas y hasta las fotos y vídeos en redes sociales: es el poder de la imagen y del sonido para 

sintetizar, para transmitir y para investir el discurso de aparente autoridad. Su tipología y clasificación, 

además, varía según la intencionalidad. De una parte, las pinturas recrean escenas de antigüedad en 

las que confluyen los estereotipos de la época, como en época romántica e historicista las peñas de 

altares de sacrificios (fig. 7). Por su parte, la fotografía es un buen ejemplo, pues abarca desde las tomas 

arqueológicas y etnográficas —con intención de registro ya en las primeras décadas del siglo xx—, y las 

escenas costumbristas (fig. 8, a), hasta instantáneas domésticas privadas de ayer y de hoy que, a la 

postre, nos han congelado tradiciones en torno a las peñas que nos interesan (fig. 8, b).

Fig. 7. San Bonifacio talando el Donarseiche, roble sagrado de Geismar, hacia el siglo viii  
(Heinrich von Hess, 1834-1844).

Por su parte, en el terreno ya propiamente audiovisual, es posible diferenciar entre los reportajes 

televisivos, el género documental y la ficción en series y películas. Unos y otros pueden tanto tomar 

carácter anecdótico, simplista e incluso acientífico, como llegar a construir discursos fidedignos y 

profundos. Con todo, no hay duda de que cuanto más poder de difusión tiene el canal empleado, mayor 



61

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

trascendencia logra entre el público generalista y, por tanto, en lo que las masas acaban aprehendiendo 

como saxa sacra de la Antigüedad. En esa pugna despunta no tanto el cine ya, sino la televisión, con 

numerosos documentales paracientíficos y el nuevo formato intermedio de las series, las cuales aportan 

escenas de peñas sacras integrados en los guiones, por ejemplo, de Britannia o Vikingos. Y, sobre todo, 

internet.

Fig. 8. a) Postal de los años treinta con la Pedra d’Abalar, en Mugía (Pontevedra). b) Escena de 
divertimento campestre en la Peña Escurriza —resbaladera— de Argamasilla de Calatrava (Ciudad Real)  

entre los años cincuenta y sesenta del siglo xx. Cortesía de C. Aparicio y L. Marín.  
Más información de esta piedra, en Almagro-Gorbea et alii (2021).

Internet

Sumergidos en pleno siglo xxi, los modelos de aprendizaje y búsqueda de tradiciones y modelos 

explicativos han sido adaptados a las nuevas tecnologías de la información y de la comunicación. Para 

bien, porque ha servido para poner a disposición a escala mundial y de forma inmediata la información 

etnográfica y las interpretaciones acerca de las piedras sacras; para mal, porque dicho desarrollo digital 

sigue dependiendo de la capacidad de los autores de crear contenidos con lenguajes y en plataformas en 

constante actualización, así como de los criterios de búsqueda de motores casi monopolísticos. De ahí 

que incluso en el ámbito académico estemos ya en un modelo de cultura Google, esto es, lo que no refleje 

este todopoderoso buscador en función de sus algoritmos y contratos publicitarios quedará relegado a 

un enésimo plano. O, lo que es tanto más grave, que la información esté censurada directamente por 

cuestiones políticas, como sería el caso de Baidu en China o Yandex en Rusia.

De esta manera, por un lado, se han de tener en cuenta repositorios digitales de artículos y libros de 

todas las épocas (Biblioteca Nacional, Dialnet, Academia.edu, ResearchGate, Google Libros…). En segundo 

lugar, las webs tanto personales como institucionales (ayuntamientos, entidades comarcales, páginas 

a b



62

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

de turismo, centros de estudios…) permiten conocer nuevas noticias, así como contrastar tradiciones 

ya mencionadas anteriormente, comprobando si siguen vigentes, han cambiado o podemos conocer 

más sobre ellas. Ejemplo de ello es la decidida presencia pública del Laboratorio de Paisajes Culturales 

Sagrados de Castilla y León4 (fig. 9, a) o el excelente mapa interactivo emanado del Instituto de Estudios 

Altoaragoneses (IEA) de la Diputación Provincial de Huesca5 (fig. 9, b). Del mismo modo, el dinamismo 

de las redes sociales constituye una útil fuente de datos en la que se puede leer, preguntar, ver y oír, 

muchas veces en tiempo real con retransmisiones en directo, tradiciones relacionadas con peñas. De este 

modo, redes sociales o plataformas digitales como YouTube o Facebook son importantes depositarias 

de información de esta naturaleza, aunque no haya ninguna intención de ser fuente por parte de los 

autores.6 Algo similar ocurre en el caso de redes sociales en las que se comparten rutas senderistas y 

ciclistas, aunque las saxa sacra solo aparezcan como meros hitos del paisaje.7

Aunque pudiera resultar totalmente beneficiosa la irrupción de las nuevas tecnologías para la 

investigación, no es menos cierto que esta democratización igualmente está permitiendo la difusión, 

ahora de forma masiva, de las mismas noticias fantasiosas, inventadas o no contrastadas a gente a las 

que no llegarían si solo quedaran contenidas en papel8. Y, lo que es más grave, la invisibilidad de los 

investigadores —autoexcluyéndose por prestigio, elitismo o falta de conciencia—, sin divulgar con las 

mismas herramientas y lenguaje de esos foros, sigue otorgando ventaja a los discursos paracientíficos o, 

cuanto menos, eruditos.

Encuadre geográfico

Otro parámetro a tener en cuenta en esta materia es la localización de las piedras potencialmente 

sacras. La trascendencia religiosa, turística o cultural a nivel mundial de algunos lugares ha podido 

sobredimensionar su importancia, establecer rupturas de dichos fenómenos con sus contextos de origen 

o llevar dichas tradiciones a zonas lejanas. De los fenómenos más destacados que podrían citarse 

encontramos todo lo relativo a la peregrinación a La Meca —con lapidación del Demonio, el monte Arafat, 

la Kaaba…— o a las tradiciones nepalíes y tibetanas —las piedras Mani, los amontonamientos…—. Ya en 

nuestro continente, desde la Europa del Este a la atlántica, es bien conocida la recurrente presencia en 

4	 <https://museo-etnografico.com/sagrados.php> (consultado: 26/2/2020).

5	 <http://www.piedras-sagradas.es> (consultado: 26/2/2020).

6	 Véase el caso de esta piedra resbaladera en Alcubillas (Ciudad Real): <https://youtu.be/vSA62yCHVCs> (consul-
tado: 26/2/2020).

7	 <https://es.wikiloc.com/rutas-senderismo/despenaero-piedra-rastraculos-23170572> (consultado: 26/2/2020).

8	 Este caso lo comprobamos en el conocido portal forocoches.com, donde la información sobre una “piedra del 
Diablo” en Cataluña procedía de la revista ocultista Año Cero, n.º 280.

https://museo-etnografico.com/sagrados.php
http://www.piedras-sagradas.es
https://youtu.be/vSA62yCHVCs
https://es.wikiloc.com/rutas-senderismo/despenaero-piedra-rastraculos-23170572


63

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

Fig. 9. Ejemplos de webs institucionales de equipos formales de investigación de piedras sacras: 
a) Laboratorio de Paisajes Culturales Sagrados de Castilla, coordinado por P. J. Cruz y B. Sánchez: 

<https://museo-etnografico.com/sagrados.php> (consultado: 26/2/2020);  
b) IEA, mapa elaborado por E. Monesma, J. M. Navarro, J. Roma, Á. Gari, P. A. Matute y R. Salanova:  

<http://www.piedras-sagradas.es/silla-del-moro-belarra/> (consultado: 26/2/2020).

a

b

https://museo-etnografico.com/sagrados.php
http://www.piedras-sagradas.es/silla-del-moro-belarra/


64

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

la bibliografía y difusión popular de todo lo relativo a las piedras sagradas gracias a los intensos trabajos 

recopilatorios de historia comparada en la Antigüedad, así como las de literatura y costumbres del vulgo 

(p. e., Reinach, 1893; Sébillot, 1882 y 1902; Tanguy, 2001; Cummings y Fowler, 2007; Fitzpatrick, 2003).

Desde otro punto de vista y en el ámbito de la península ibérica, la propia evolución política y social de 

sus territorios ha sido clave para pulsar a día de hoy el peso del registro histórico y etnográfico con el que 

contamos. Como sucede con otras tradiciones, el volumen y la distribución de peñas sacras que emanan 

de las distintas investigaciones deben tamizarse puesto que dicha representación cartográfica depende, 

cuanto menos, de tres factores: contexto cultural, industrialización y nacionalismos modernos.

En primer lugar, el contexto cultural desde la prehistoria marca tanto la expansión de ciertas tradiciones 

como su tolerancia / persecución / sincretismo en función del talante o inquina de autoridades políticas y 

religiosas concretas en cada época. Pensemos en casos de los que sí tenemos conocimiento escrito, como 

la fijación antipagana de Martín de Braga en un noroeste de la península ibérica cuya orografía y ubicación 

respecto a las potencias aculturadoras hicieron de la romanización y de la cristianización fenómenos más 

laxos que en las costas mediterráneas.

Un segundo factor ineludible es la emigración y la industrialización. El abandono del campo masivo desde 

finales del siglo xix —y con especial énfasis a mediados del siglo xx (Del Molino, 2016)— a unos centros 

urbanos e industriales muy concretos ha venido provocando tanto la creación de unos reservorios de 

tradiciones rurales en aquellas zonas de partida, generalmente montanas, al tiempo que han enterrado los 

paisajes míticos de las de recepción, donde campan las identidades líquidas y el relativismo multicultural 

(sensu Todorov, 2013 [1989]; Bauman, 2003). No obstante, a lo largo de estas últimas décadas, la galopante 

despoblación en la que está sumido el medio rural (Burillo-Cuadrado et alii, 2013) tiene como consecuencia 

también, en lo que a nuestro trabajo respecta, la no retroalimentación de la memoria colectiva y el 

consiguiente olvido de las tradiciones. En el mejor de los casos, el paso de los usos y costumbres a ser 

mercancías turísticas susceptibles de ser adulteradas para hacerlas supuestamente más atractivas.

En tercer lugar, el notable número de trabajos etnográficos relativos a ciertas regiones de la península 

ibérica, como Galicia, País Vasco o Cataluña —y por ende mayor índice de probabilidades de localizar peñas 

sacras allí—, tiene que ver con la intensa recopilación de fuentes y apoyo a centros destinados a tal fin 

que se ha realizado en el último siglo y medio dentro de los programas políticos identitarios regionalistas 

/ nacionalistas periféricos, como el aranismo, el Rexurdimento o la Renaixença. Testimonio de ello son los 

mencionados autores del Grupo Nós gallego y otros como José Miguel de Barandiarán (1889-1991), cuya 

estela sigue siendo predominante en el País Vasco a través de su importante bibliografía (Barandiarán, 

1972), y de los grupos Etniker, el proyecto de Atlas cultural del pueblo vasco todavía en marcha desde 

mediados de los años sesenta del siglo pasado (Arregui, 1993).



65

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

Cronología / cultura

En relación directa con el área geográfica anterior, el factor cultura o etapa histórica es muy relevante 

en lo que a bibliografía se refiere. En lo que a nuestro contexto europeo respecta, mientras que para la 

Edad Media y la Edad Moderna temprana la cosmología del pueblo es prácticamente ignorada ante el peso 

de los trabajos en torno a la religión oficial y a los acontecimientos político-económicos, la Antigüedad 

grecorromana y épocas todavía más remotas han sido ámbitos más proclives a tratar temas de religión 

y religiosidad, territorios simbólicos, etc. Algo similar ocurre para tradiciones registradas ya en época 

inmediatamente premoderna o directamente contemporánea, donde se ha puesto el foco en los usos y 

las costumbres que contrastaban con las doctrinas oficiales. Y, conectando una y otra época, la correa de 

transmisión de las pervivencias ha sido la utilizada, con más o menos nociones y acierto, para explicar o 

justificar tales evidencias en función de un origen romano, celta o de grupos megalíticos.

En el caso de la península ibérica, la conjunción de fuentes escritas con datos arqueológicos de distintas 

índole revelan la presencia de un sustrato céltico con paralelos en otras partes de Europa y del mundo 

indoeuropeo que, como venimos trabajando desde hace unos años, permite progresar con una estrategia 

etno- a tenor de unos nutridos e interesantes testimonios de usos y costumbre a lo largo de los dos 

últimos milenios.

En esta línea, resulta revelador cómo el marcado sesgo político dicta y tilda, según el lugar, el momento 

o el lobby cultural imperante, la adscripción de unas noticias, tradiciones e incluso el acto interpretativo 

de las mismas. Sirvan de ejemplo las duras críticas contra el origen prerromano y el concepto de saunas 

del noroeste (inter alia Almagro-Gorbea y Álvarez Sanchís, 1993; García Quintela y Santos-Estévez, 2015; 

Prociuk, 2019): la reacción de llevar las pedras formosas y otras estructuras similares a una cronología 

romana no solo ha intentado argumentarse desde corrientes prorromanistas y antiindigeneístas tan 

preconcebidas y cargadas de tendenciosidad como las que dicen combatir, sino que para ello no se ha 

escatimado incluso en verter sobre los primeros pomposas insinuaciones de filonazismo (Ríos, 2017: 

120)… sin entrar en el fondo de la cuestión de si dichos trabajos de los años treinta del siglo xx sobre 

mitología son correctos o no. O lo que es lo mismo, la recurrente parcialidad de juzgar la obra de los 

autores —ya sean cineastas, literatos, artistas o intelectuales— por sus afinidades políticas, catadura 

moral, conductas privadas o tendencias sexuales en vez de por su obra en sí.

Cronología / corriente historiográfica

De nuevo, sin poder desligar una clasificación de otra, y al hilo de lo ya expresado con anterioridad, las 

sacra saxa no vienen siendo objeto de atención de los investigadores en todas las épocas por igual. El 

desarrollo de estos temas, como cualquier ámbito de la investigación, está relacionado con el estadio de 



66

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

evolución de cada disciplina científica y con las necesidades sociales y expectativas político-culturales de 

cada época con independencia de la cantidad y la calidad de fuentes que de estas materias se hallen en 

archivos, bibliotecas o en la memoria colectiva.

Así fue como tanto la inercia del anticuarismo y eruditismo de la Edad Moderna y del siglo xix como el 

inmediato interés de la antropología cultural por los estadios antiguos de nuestra evolución permitieron 

una constante recopilación de tradiciones. Dicha carrera fue tan intensa e interesante como acorde con 

los influjos coloniales, nacionalistas y románticos. De una parte, Europa veía desaparecer el mundo 

rural sobre el que quería levantar sus identidades, mientras que, por otro lado, la analogía con otros 

pueblos ahora estudiados también permitían reforzar el discurso hegemónico de Occidente. La entrada 

en escena de otras corrientes desde las primeras décadas del siglo xx y el abuso de la etnografía y el 

pasado por parte de los regímenes fascistas hicieron repensar para qué servían las ciencias sociales y 

quién y cómo se escribían (Leach, 1985; Díaz Santana, 2002). Es más, no solo se cuestionó el concepto 

mismo de pervivencia, sino que los usos y las costumbres estaban en constante reelaboración y sujetas 

a intereses y manipulaciones tanto individuales como grupales (Hobsbawm y Ranger, 2002 [1983]). En 

consecuencia, el interés por la etnografía doméstica y el trabajo de campo realizado desde postulados 

krausistas, positivistas, histórico-culturales y de historia de las religiones fueron languideciendo a la par 

que depurados hasta quedar en meros elementos comparativos procedimentales en arqueología procesual 

(Binford, 1962) o directamente ignorados desde los años ochenta del siglo xx dentro de los objetivos 

del materialismo histórico, los paradigmas posmodernos o las distintas ramificaciones en antropología 

(Reynoso, 1991).

Con todo, como venimos reseñando y finalizaremos a continuación, el transcurso del tiempo y la necesidad 

de volver sobre incógnitas no explicadas del registro histórico-arqueológico y etnográfico ha permitido 

la nueva imbricación del folklore endógeno en las investigaciones acerca del pasado. La herencia de 

las escuelas durkheimianas, del funcionalismo estructuralista y de los Annales entre otras, permiten 

descansar sobre los procesos de larga duración la pervivencia de elementos y rasgos procedentes de 

etapas pasadas (sensu Lévi-Strauss, 1987 [1955]; Braudel, 2002 [1958]; Petazzoni, 1958; Gruzinski, 

1991), los cuales, a su vez, son susceptibles de ser rastreados a lo largo del tiempo, cotejados con 

otros testimonios similares y utilizados como fuente en función de las normas que rigen la naturaleza de 

cada una de dichas fuentes (inter alia Almagro-Gorbea, 2009; Torres-Martínez, 2011; Le Quellec, 2015; 

Moya-Maleno, 2020). Asimismo, la aportación de la arqueología del paisaje, la microhistoria y el auge de 

las “disciplinas etno” —tanto desde el eruditismo como desde la antropología moderna— (Ayán, 2005; 

García Quintela y Santos Estévez, 2008; Fonte et alii, 2009) acompaña a la propia etnoarqueología y 

etnohistoria, aunque sea de forma minoritaria, en traer a la palestra, entre otros temas, la materialidad y 

trascendencia mítica de pudieron tener ciertas peñas en el territorio (fig. 10).



67

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

Fig. 10. Evolución de las principales corrientes historiográficas  
y encaje del auge de las “disciplinas etno”.

Viejos recelos y nuevos impulsos

El uso de fuentes etnográficas o etnohistóricas para interpretar el pasado, como ejemplifican los 

testimonios de usos y costumbres relacionados con peñas con consideraciones mágicas, míticas o 

sagradas en la península ibérica, es una vía de investigación que a raíz de la Guerra Civil y de la Segunda 

Guerra Mundial, y especialmente a partir de mediados de los años sesenta del siglo pasado, fue perdiendo 

fuerza al tiempo que fallecían sin reposición tanto quienes hasta entonces habían sido sus valedores como 

los propios informantes de los que se nutrían. Pero, por encima del vertiginoso vaciamiento rural de la 

España rural, lo que verdaderamente viene estando operando desde entonces han sido los recelos de unas 

disciplinas ya maduras como la antropología, la historia y la arqueología a retomar contacto con el objeto 

de estudio y datos de 1) aquellos antropólogos con perspectiva colonial y etnocéntrica, cuya meta era en 

muchos casos más económica y política que intelectual; y 2) el historiador y erudito ávido de encontrar 

tradiciones sorprendentes en comunidades rurales supuestamente no evolucionadas para elucubrar con 

ellos sobre las virtudes / defectos patrios. En otro plano, no menos definitivo ha resultado el rechazo a un 

tipo de fuentes cuyo registro y criba tiene a menudo problemas implícitos de inmaterialidad, datación y de 



68

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

posible inventiva. Como colofón, las nuevas realidades sociales industriales hicieron perder todo interés 

por las tradiciones populares y lo que de ellas se pudiera investigar.

Mientras algunas áreas del folklore aguantaron mejor este envite, como la arquitectura rural, la 

dialectología, los coros y las danzas, la artesanía, los cuentos, los juegos infantiles y las fiestas de especial 

interés para las recién nacidas comunidades autónomas, el género específico de las peñas sacras, que 

ya de por sí venía siendo un tema complementario de otros, apenas se redujo a nuevas recopilaciones 

de cruceros y de leyendas de seres mágicos, encantadas o mouras. Sirva de referencia la inexistencia 

—según vemos— de categorías alusivas a algún tipo de saxa sacra en el índice analítico de publicaciones 

etnográficas de 1993 en los Anales del Museo del Pueblo Español (tomo v), el cual indiza numerosísimos 

temas de la literatura etnográfica.

Sin embargo, esta tendencia se ha invertido en las dos últimas décadas a nivel general y, en el caso 

concreto de las saxa sacra, la revolución ha sido en poco más que en el último lustro.

Este hecho no es una consecuencia del retorno de la antropología a contextos cercanos, tal y como 

podría pensarse de su renovado afán de extrañar lo cotidiano (Tomé y Ferrándiz, 2019), puesto que 

este cuestionamiento de la racionalidad y cultura occidental se constriñe a aspectos sociales modernos 

y a problemas del primer mundo. Esto es, la antropología se ha convertido en una suerte de sociología 

urbanita pero que huye de las matemáticas y de la estadística y que curiosamente es nada subversiva, 

pues está bastante cercana a los discursos hegemónicos de la sociedad políticamente correcta actual. 

En términos generales tal deriva está en sintonía con una clara agenda en las ciencias sociales para dar 

presencia académica a todo lo relativo a movimientos políticos multiculturales, anticapitalistas y (anti)

globalizadores.9 Como ya hemos avanzado en otros artículos (Moya-Maleno, 2018), estamos ante unos 

discursos científicos que, por un lado, podrían tener tanto de ideología consciente como de arribismo y 

de tradicionalización de la narrativa en un contexto académico favorable. Por otro lado, tampoco sería 

descabellado pensar en que esta marginación de lo popular responde a una autoafirmación identitaria 

urbana y proyección inconsciente en los propios investigadores del trauma de la emigración rural. Sea 

como fuere, el resultado, una vez más, acaba por dejar de lado el estudio del folklore que agoniza 

en el mundo rural y, por ende, se evita intentar entender las conductas humanas antiguas, con o sin 

pervivencias que del pasado hubieran podido sobrevivir.

9	 Véase la “arqueología del cacerolazo”, iniciativa del grupo Arqueología Histórica Santiago para la documentación 
y el análisis de los testimonios materiales de cucharas, cacerolas, proyectiles… en el trasiego de la autoproclamada 
“primavera chilena” entre 2019 y 2020: <https://www.eldesconcierto.cl/nacional/2020/10/16/arqueologia-de-las-
protestas-memoria-callejera-en-contra-del-negacionismo.html> (consultado: 17/10/2020).

https://www.eldesconcierto.cl/nacional/2020/10/16/arqueologia-de-las-protestas-memoria-callejera-en-contra-del-negacionismo.html
https://www.eldesconcierto.cl/nacional/2020/10/16/arqueologia-de-las-protestas-memoria-callejera-en-contra-del-negacionismo.html


69

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

La reactivación de la temática de las peñas sagradas ha venido tanto por la continuidad en la línea 

de trabajo de antropólogos, historiadores y arqueólogos con larga trayectoria (Alonso Romero, 1991; 

Fernández Nieto, 1997; García Quintela y Santos Estévez, 2008) como por la incorporación de otros 

nuevos (Tenreiro Bermúdez, 2002; Martínez Velasco y Bolado, 2005; Correia Santos, 2015; Moya-Maleno, 

2017). En última instancia, el detonante definitivo ha sido la preocupación de Martín Almagro-Gorbea en 

este tema desde que en 2006 trajera a colación la existencia del Canto de los Responsos de Ulaca (Ávila) 

y su trasfondo de rito celta del más allá. Desde entonces, la profundización en este tema del investigador 

no ha hecho sino crecer en los posibles nexos histórico-arqueológicos, la búsqueda de paralelos, las 

propuestas de clasificación y en el número de testimonios localizados (Almagro-Gorbea, 2015 y 2017). A 

esta labor se une la de redoblar los esfuerzos colaborando con distintos investigadores (Almagro-Gorbea 

y Jiménez Ávila, 2000) o animando a distintos equipos a trabajar y unir fuerzas (Almagro-Gorbea et alii, 

2017 y 2021), como es el caso del grupo del IEA de Huesca encabezado por Ángel Gari, Eugenio Monesma 

y José Miguel Navarro. Tras un primer encuentro en 2016 con apenas 130 roquedales y canchales 

inicialmente documentados (Almagro-Gorbea y Gari, eds., 2017), en cuestión de tres años ya son más de 

1200 y un barrido muy avanzado del área céltica de la península ibérica.

Así pues, a expensas de cubrir más exhaustivamente la cornisa cantábrica y el área nuclear celtibérica, 

los distintos investigadores y equipos que vienen trabajando desde Extremadura a Navarra ponen de 

manifiesto la existencia de un rico patrimonio tanto inmaterial como material relacionado con las peñas 

sagradas. La urgencia en ahondar en el catálogo de testimonios a tener en cuenta deviene no solo 

del ser conscientes de que, con toda probabilidad, ya hemos perdido un alto porcentaje de las piedras 

seguramente existentes. Tiene que ver, sobre todo, con que de las que han llegado a nuestro conocimiento 

muchas también han perdido sus tradiciones rituales y míticas y, por tanto, poco aportan para entender 

el fenómeno, sus tipologías, leyendas, prácticas y las posibles implicaciones de proyección en el territorio 

a modo de paisajes míticos.

Para ir finalizando, cabría también incluir en el renovado interés por tales tipos de elementos del paisaje 

natural y humano las iniciativas nacidas, con frecuencia, en el seno de corrientes con notable asiento en 

la arqueología del siglo xxi como el posmodernismo o la fenomenología. Este sería el caso, por ejemplo, 

del proyecto liderado por Margarita Díaz-Andreu en torno a la acústica de abrigos y áreas de arte rupestre 

(Díaz-Andreu y García Benito, 2012; Díaz-Andreu et alii, 2014). Si bien el ámbito de acción se limita a tales 

estaciones, trae a colación un tipo de parámetros sonoros que podrían ser perfectamente susceptibles de 

ser investigados, si no en todos los tipos de sacra saxa, al menos sí en algunos.

Un paso más allá en el afán de explicar la sacralidad de las peñas en la Antigüedad nos llevaría a terrenos 

todavía más originales, pero absolutamente farragosos y de difícil encaje en la ciencia del momento, 

la cual está hiperalerta ante todo tipo de seudocientifismos (Bunge, 2017). Tal y como ya avanzamos, 



70

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

precisamente, en la crónica del primer encuentro de Huesca (Moya-Maleno, 2016), la Academia 

difícilmente va a contemplar para las piedras sagradas un origen que no sea fruto de razones económicas, 

sociales o mitológicas: o las piedras responden a procesos de encubrimiento y legitimación de decisiones 

económicas y sociales, o emanaron de la inventiva e ingenuidad humana, y todo formando parte 

indivisible del mismo pensamiento mágico-religioso en un pasado más o menos lejano. Por tanto, como 

es lógico, el abanico de posibilidades no deja lugar a otro tipo de explicaciones que no estén plenamente 

reconocidas por la comunidad científica. Pero todo podría indicar que cerrar la puerta a todas aquellas 

percepciones allende los clásicos cinco sentidos se halle también a medio camino entre la necesaria 

prudencia y el más irracional de los miedos ante aspectos desconocidos de nuestra propia esencia. ¿Cómo 

nos afectan a los humanos procesos físico-químicos como las emanaciones de ciertos gases, los campos 

magnéticos, el estrés tectónico u otras fluctuaciones naturales? La constatación de respuestas cerebrales 

a estímulos electromagnéticos, sísmicos o radiactivos (Williamson, 1986; Kirschvink, 2000; Carrubba et 

alii, 2007), presentes en la naturaleza, podrían estar poniendo en juego experiencias sensoriales hasta 

ahora contempladas como fantasiosas. De ser así, estaríamos ante escenarios en los que operaría un 

efecto de conciencia parasitaria en grupos o en personas más o menos proclives a estas percepciones, 

construyéndose luego alrededor de tales alteraciones de la conciencia respuestas culturales propias. 

Podríamos estar en algunos casos incluso ante episodios directamente visibles, como las luces que 

aparecen en el cielo por encima o cerca de áreas donde hay actividad sísmica o erupciones volcánicas 

(Thériault et alii, 2014) y que ya vienen descritas desde la Antigüedad:

Aquel mismo año [17 d. C.] fueron destruidas doce importantes ciudades de Asia por un terremoto 

nocturno, circunstancia que hizo la catástrofe más imprevista y más grave […] Cuentan que 

desaparecieron montes inmensos mientras se levantaban a lo alto las que habían sido llanuras, y 

que brillaban fuegos en medio del cataclismo. (Tác., Ann. ii, 47, 1)

Así pues, sin perder de vista que en el fenómeno de las experiencias sensoriales “sobrenaturales” pueden 

darse todo tipo de bulos —por prestigio o intereses político-económicos— y distintos tipos de alteraciones 

de conciencia —por perturbaciones clínicas o éxtasis inducidos—, queda sobre la mesa el ahondar en la 

importancia de percepciones regulares / episódicas y colectivas / individuales para la elección de lugares 

rituales y míticos desde la prehistoria. Hasta entonces —si es que de verdad se pudiera llegar a dicho 

punto de la investigación— quedan muchas fuentes históricas y etnográficas que consultar y mucho 

trabajo de campo por realizar antes de que la despoblación del medio rural acabe directamente con estos 

elementos culturales.



71

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

Conclusión

La realización de todo repaso historiográfico y de fuentes es un ejercicio de sistematización tal que, más 

en este caso de las peñas sacras, se ha de considerar una visión meramente orientativa en un dilatado 

proceso de testimonios e investigaciones de muy diversa índole, soporte y calado. Ni nuestra intención 

ha sido la de analizar exhaustivamente la bibliografía existente ni es factible tener tal capacidad ante la 

ingente literatura que, desde la Antigüedad misma, se ha generado en referencia a este tema: si solo en 

España y Portugal se halla diseminada en multitud de recopilaciones, cuánto más para abordar las piedras 

sacras de la Europa central y occidental con mayor hondura.

A pesar de estos inconvenientes, partiendo de las fuentes e historiografía analizadas es posible tener una 

impresión nítida de lo que ha supuesto el fenómeno mágico-religioso de las piedras sacras y la propia 

estrategia etnoarqueológica en la aproximación a las comunidades del pasado. Así, partiendo de un interés 

constante a lo largo de los tiempos por mostrar las especiales cualidades del algunas piedras y roquedales, 

la interpretación de los mismos ha oscilado entre la condena por parte de las jerarquías católicas y la 

admiración por aquellos que veían en tales prácticas y creencias la identidad propia. En dicho arco y 

como en el resto de Europa —aunque siempre con retardo—, la vía paleoetnológica y/o etnoarqueológica 

ha pretendido desde finales del siglo xix el determinar las implicaciones simbólicas y cosmológicas de 

estos hitos del territorio, aunque, como toda disciplina, con sus aciertos y con sus errores. Entre los 

primeros tenemos la intensa recogida de datos a principios del siglo xx —en un momento en el que ya se 

vaticinaba la muerte de lo pintoresco— y la ya reciente revaloración conjunta de testimonios etnográficos, 

etnohistóricos y arqueológicos como fuentes para conocer el pasado. Entre los errores, precisamente el 

haber sido disciplinas hijas de su tiempo y en las que la colaboración y la manipulación política resultó 

nefasta, especialmente por participar de una forma u otra en la legitimación cultural de purgas y genocidios.

Llegados a día de hoy no deja de sorprender el todavía distanciamiento de la antropología de esa parte 

de las culturas humanas que corresponden a las comunidades locales y no urbanas en las que tradiciones 

como las peñas sacras siguen teniendo vigencia en las relaciones con el paisaje y en las emociones 

humanas. Debido a este abandono temático por parte de los principales cuadros investigadores es por 

lo que, paradójicamente, desde las ciencias sociales también se ha retroalimentado el fenómeno del 

eruditismo como generador de contenidos y explicación anacrónica de una realidad preexistente en las 

comunidades rurales. En definitiva, una difusión que, si bien se realizaba por medios de comunicación 

convencionales y con un boca a boca de baja intensidad, todo ello hoy día se ha magnificado sobremanera 

con el altavoz de internet, para bien y para mal.

Por el contrario, consideramos y así parece estar demostrándose, la criba de las fuentes de información 

y la prudencia en las interpretaciones permiten cuanto menos proponer nuevas hipótesis para elementos 



72

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

del paisaje y tradiciones vivas cuyo significado no solo no puede ser explicado en el contexto cristiano en 

el que se hallan, sino que, además, encuentra paralelos con otros fenómenos similares cuanto menos de 

la Europa atlántica y central. Aunque estemos ante arquetipos de los seres humanos con el medio que 

les rodea desde la prehistoria, lo interesante al respecto de estos estudios —todavía por llegar— debe 

ser el poder concretar dichos comportamiento universales en contextos culturales a través de las áreas 

de dispersión y significados que de tales análisis pudieran derivarse. Pero, para ello, el tiempo corre 

claramente en nuestra contra. De todos depende —investigadores, administraciones y ciudadanos— que 

sigamos perdiendo un rico patrimonio cultural sin ni tan siquiera documentarse.

Referencias bibliográficas

Alfayé Villa, S. (2015). “Imposturas célticas: celtismo, estereotipos salvajes, druidas, megalitos y melancolías 
neoceltas”. En L. Sancho (coord.), La Antigüedad como paradigma. Espejismos, mitos y silencios en el uso 
de la historia del mundo clásico por los modernos, pp. 299-327. Zaragoza.

Alfayé Villa, S., B. Díaz, A. Gonzalo y X. P. Rodríguez (2002). “Actuación arqueológica en la ‘piedra de 
sacrificios humanos’, Monreal de Ariza (Zaragoza)”. Kalathos, 20-21, pp. 251-259.

Almagro-Gorbea, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá”. Ilu: 
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

Almagro-Gorbea, M. (2009). “La etnología como fuente de estudios de la Hispania celta”. BSAA arqueología, 
lxxv, pp. 91-142.

Almagro-Gorbea, M. (2013). “El mito celta del Héroe fundador en los orígenes del señorío de Vizcaya”. 
Palaeohispanica, 13, pp. 595-613.

Almagro-Gorbea, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la Hispania 
Celtica”. Estudos Arqueológicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

Almagro-Gorbea, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificación y metodología de estudio”. En 
M. Almagro-Gorbea y Á. Gari Lacruz (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del 
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 5-28. Huesca.

Almagro-Gorbea, M., y J. R. Álvarez-Sanchís (1993). “La ‘sauna’ de Ulaca: saunas y baños iniciáticos en el 
mundo céltico”. Cuadernos de Arqueología de la Universidad de Navarra, 1, pp. 177-253.

Almagro-Gorbea, M., y Á. Gari (eds.) (2017). Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del 
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016. Huesca.

Almagro-Gorbea, M., J. Barriga, A. M.ª Martín Bravo, E. Perianes y V. Díez González (2017). “El ‘paisaje sacro’ 
de Garrovillas de Alconétar (Cáceres)”. Revista de Estudios Extremeños, 73 (1), pp. 91-134.

Almagro-Gorbea, M., y F. J. Jiménez Ávila (2000). “Un altar rupestre en el Prado de Lácara (Mérida). Apuntes 
para la creación de un parque arqueológico”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Ávila, El megalitismo 
en Extremadura (homenaje a Elías Diéguez Luengo). Extremadura Arqueológica, 8, pp. 423-442. Mérida.



73

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

Almagro-Gorbea, M., P. R. Moya-Maleno y L. Marín Muñoz (2021). “Peñas sacras en Ciudad Real: de los Montes 
de Toledo a Sierra Morena”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras 
sagradas de la península ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en 
Huesca en noviembre de 2019, pp. 267-292. Huesca.

Alonso Romero, F. (1991). Santos e barcos de pedra. Para unha interpretación da Galicia atlántica. Vigo.

Arregui, G. (1993). “Los grupos Etniker y el atlas etnográfico de Vasconia: un proyecto de D. José Miguel 
de Barandiarán”. Anthropologica: Revista de Etnopsicología y Etnopsiquiatría, 7-12, pp. 247-254.

Assas y Ereño, M. de (1857). “Nociones fisionómico-históricas de la Arquitectura en España. Monumentos 
célticos”. Semanario Pintoresco Español, 22. Madrid.

Ayán Vila, J. M. (2005). “Etnoarqueoloxía e microhistoria dunha paisaxe cultural: a parroquia de S. Pedro 
de Cereixa (Pobra de Brollón, Lugo)”. Cuadernos de Estudios Gallegos, 118, pp. 117-172.

Barandiarán y Ayerbe, J. M. de (1972). Obras completas, i: La Gran Enciclopedia Vasca. Bilbao.

Bauman, Z. (2003). Modernidad líquida. Buenos Aires.

Binford, L. R. (1962). “Archaeology as Anthropology”. American Antiquity, 28 (2), pp. 217-225.

Bouza-Brey Trillo, F. (1945). “El tema del abandono por senectud en el folklore gallego-portugués”. Revista 
de Dialectología y Tradiciones Populares, I (1-2), pp. 496-513.

Braga, T. (1994 [1885]). O Povo Português nos Seus Costumes, Crenças e Tradições, ii. Lisboa.

Braudel, F. (2002 [1958]). Las ambiciones de la Historia. Barcelona.

Bunge, M. (2017). “Elogio del cientificismo”. En G. Andrade (ed.), Elogio del cientificismo, pp. 13-29. Laetoli.

Burillo-Cuadrado, M.ª P., F. Burillo-Mozota y E. Ruiz-Budría (2013). Serranía celtibérica (España): un proyecto 
de desarrollo rural para la Laponia del Mediterráneo. Zaragoza.

Cabal Rubiera, C. (1988 [1943]). “Mitología ibérica”. En F. Carreras (dir.), Folklore y costumbres de España, 
i, pp. 165-288. Madrid.

Cambry, J. (1805). Monuments celtiques, ou recherches sur le culte des pierres, précédées d’une Notice sur 
les Celtes et sur les Druides, et suivies d’Étymologies celtiques. París.

Cardozo, M. (1933). “Dr. Francisco Martins Sarmento”. En AA. VV., Homenagem a Martins Sarmento, pp. 
1-19. Guimarães.

Carrubba, S., C. Frilot, A. L. Chesson y A. A. Marino (2007). “Evidence of a nonlinear human magnetic 
sense”. Neuroscience, 144 (1), pp. 356-367. <https://doi.org/10.1016/j.neuroscience.2006.08.068>.

Chaves, L. (1933). “Notas etnográficas colhidas na obra de Martins Sarmento”. En AA. VV., Homenagem a 
Martins Sarmento, pp. 94-98. Guimarães.

Cieza de León, P. (2005 [1553]). Crónica del Perú: el señorío de los Incas. Caracas.

Cornelio Tácito (1979). Anales. Libros i-vi, ed. de J. L. Moralejo. Madrid.

Correia Santos, M.ª J. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leída en la 
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

https://doi.org/10.1016/j.neuroscience.2006.08.068
https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf


74

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

Cummings, V., y C. Fowler (2007). From cairn to cemetery: an archaeological investigation of the chambered 
cairns and early Bronze Age mortuary deposits at Cairnderry and Bargrennan White Cairn, south-west 
Scotland. Cambridge.

Del Molino, S. (2016). La España vacía. Madrid.

Delpech, F. (1990). “Simbolique territoriale et système sacrificial dans un ancient ritual de ‘terminatio’ 
andalou: notes pour une anthropologie des confins”. En P. Córdoba y J.-P. Étienvre (comps.), La fiesta, la 
ceremonia, el rito, pp. 147-164. Granada.

Díaz Santana, B., (2002). Los celtas en Galicia: arqueología y política en la creación de la identidad gallega. 
Noia.

Díaz-Andreu, M., y C. García Benito (2012). “Acoustics and Levantine rock art: Auditory perceptions in La 
Valltorta Gorge (Spain)”. Journal of Archaeological Science, 39 (12), pp. 3591-3599.

Díaz-Andreu, M., C. García Benito y M. Lazarich (2014). “The Sound of Rock Art. The Acoustics of the Rock 
Art of Southern Andalusia (Spain)”. Oxford Journal of Archaeology, 33 (1), pp. 1-18.

Disparidades (2019). “Revista de Dialectología y Tradiciones Populares cambiará su nombre por el de 
Disparidades. Revista de Antropología y cesará la edición impresa manteniéndose exclusivamente en 
formato electrónico”. Disparidades, Revista de Antropología: <http://dra.revistas.csic.es/index.php/dra/
announcement/view/12> (consultado: 23/2/2020).

Dumézil, G. (1939). Mythes et dieux des Germains. Essai d’interprétation comparative. París.

Dumézil, G. (1970 [1952]). Los dioses de los indoeuropeos. Barcelona.

Eliade, M. (2009 [1949]). Tratado de historia de las religiones. Madrid.

Fernández Nieto, F. J. (1997). “La federación celtibérica de Santerón”. En F. Villar y F. Beltrán (coords.), 
Pueblos, lenguas y escrituras en la Hispania prerromana. Actas del VII Coloquio sobre Lenguas y Culturas 
Paleohispánicas, pp. 183-201. Salamanca.

Fitzpatrick, E. (2003). “Leaca and gaelic inauguration ritual in medieval Ireland”. En R. Welander, D. J. 
Breeze y T. O. Clancy (eds.), The Stone of Destiny. Artefact and Icon, pp. 107-121. Edimburgo.

Fonte, J., M. Santos-Estévez, L. Bacelar y R. López (2009). “La Pedra da Póvoa (Trás-os-Montes, Portugal). 
Una pieza escultórica de la Edad del Hierro”. Trabajos de Prehistoria, 66 (2), pp. 161-170.

Frazer, J. G. (2011 [1907-1915]). La rama dorada: magia y religión. México.

García Castro, J. A. (1988). “Mitos y creencias de origen prehistórico: ‘Las Piedras de Rayo’”. Espacio, Tiempo 
y Forma, Serie i, Prehistoria y Arqueología, 1, pp. 427-443. <https://doi.org/10.5944/etfi.1.1988.4502>.

García Quintela, M. V., y M. Santos-Estévez (2008). Santuarios de la Galicia céltica. Arqueología del paisaje 
y religiones comparadas en la Edad del Hierro. Madrid.

García Quintela, M. V., y M. Santos-Estévez (2015). “Iron Age Saunas of Northern Portugal: State of the 
Art and Research Perspectives”. Oxford Journal of Archaeology, 34, pp. 67-95. <https://doi.org/10.1111/
ojoa.12049>.

Giraudon, D. (1997). “La peur du tonnerre”. Ar Men, 82, pp. 41-51.

http://dra.revistas.csic.es/index.php/dra/announcement/view/12
http://dra.revistas.csic.es/index.php/dra/announcement/view/12
https://doi.org/10.5944/etfi.1.1988.4502
https://doi.org/10.1111/ojoa.12049
https://doi.org/10.1111/ojoa.12049


75

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

Gruzinski, S. (1991). La colonización de lo imaginario. Sociedades indígenas y occidentalización en el México 
español. Siglos xvi-xviii. México D. F.

Guerra, A. (1999). “F. Martins Sarmento e a Questão do Celtismo”. En Actas do Congresso de Proto-
História Europeia, pp. 179-192. Guimarães.

Hobsbawm, E., y T. Ranger (2002 [1983]). La invención de la tradición. Barcelona.

Ibarra Jiménez, A. (2006). De la arqueología a la ensoñación popular. A Coruña.

Kirschvink, J. L. (2000). “Earthquake Prediction by Animals: Evolution and Sensory Perception”. Bull. 
Seism. Soc. Am., 90, pp. 312-323. <https://doi.org/10.1785/0119980114>.

Le Quellec, J.-L. (2015). “Peut-on retrouver les mythes préhistoriques? L’exemple des récits 
anthropogoniques”. Comptes Rendus des Séances de l’année 2015, 1 (enero-marzo), pp. 235-266.

Leach, E. (1985). “Reflections on a visit to Nemi: did Frazer get it wrong?”. Anthropology Today, 1, pp. 2-3.

Leite de Vasconcellos, J. (1882). Tradições populares de Portugal. Oporto.

Leite de Vasconcellos, J. (1902). “Dar tres voltas ao penedo”. Revista Lusitana, vii, p. 306.

Lévi-Strauss, C. (1987 [1955]). “La estructura de los mitos”. En Antropología estructural, pp. 229-252. 
L’Hospitalet de Llobregat.

Lisón Tolosana, C. (1968). “Una gran encuesta de 1901-1902 (Notas para la Historia de la Antropología 
Social en España)”. Revista Española de la Opinión Pública, 12 (abril-junio), pp. 83-151.

Machado Álvarez, A. (1883). “Cuestionario para el acopio de materiales del pueblo castellano”. El Globo, 
3/XI/1883.

Maldonado, L. (2003). “La religiosidad popular”. En L. C. Álvarez, M. J. Buxó y S. Rodríguez (eds.), La 
religiosidad popular, i: Antropología e historia, pp. 30-43. Rubí.

Mannhardt, W. (2002 [1875]). Wald- und Feldkulte. Band 1: Der Baumkultus der Germanen und ihrer 
Nachbarstämme: mythologische Untersuchungen. Hildesheim.

Martin, M. (1999 [1703]). “A description of the Western Isles of Scotland circa 1695”. En M. Martin y 
D. Monro, A description of the Western Isles of Scotland circa 1695; A Late Voyage to St Kilda; A Description 
of The Occidental i. e. Western Islands of Scotland, ed. de C. W. J. Withers, pp. 13-231. Edimburgo.

Martínez-Risco y Agüero, V. (1927). “Da mitoloxía popular galega: Os mouros encantados”. Nós, 43, pp. 
10-15.

Martino Pérez, D. (1995). Historia de gavilanes. Costumbres y folklore. Ávila.

Martins Sarmento, F. (1998). Antiqua. Tradições e contos populares, ed. de A. Amaro. Guimarães.

Moya-Maleno, P. R. (2016). “Sacra Saxa: ‘Creencias y ritos en peñas sagradas’. Instituto de Estudios 
Altoaragoneses – Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la Historia. Huesca, 25-27 de noviem-
bre de 2016”. Complutum, 27 (2), pp. 436–447. <https://doi.org/10.5209/CMPL.54755>.

Moya-Maleno, P. R. (2017). “Majanos y difuntos: túmulos en la Hispania céltica desde una perspectiva de 
larga duración”. En M. Almagro-Gorbea y A. Gari Lacruz (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas 

https://doi.org/10.1785/0119980114
https://doi.org/10.5209/CMPL.54755


76

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro R. Moya-Maleno

sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, 
pp. 34-65. Huesca.

Moya-Maleno, P. R. (2018). “Del Tío Honorio al Tío de la Vara: la estigmatización del Folklore como fuente 
(pre)histórica a través del ‘catetismo’ mediático”. En F. J. Moya Maleno y P. R. Moya-Maleno (eds.), 
Pedro Echevarría Bravo. Músicas y etnomusicología en La Mancha, pp. 345-404. Almedina. <https://doi.
org/10.30823/recm.0201896>.

Moya-Maleno, P. R. (2019a). “Los celtíberos y la Hispania céltica a través de sus pervivencias”. Desperta 
Ferro. Arqueología e Historia, 24, pp. 62-65.

Moya-Maleno, P. R. (2019b). “Etnoarqueología para el estudio de la Segunda Edad del Hierro de la meseta 
nororiental”. Boletín de la Asociación de Amigos del Museo de Guadalajara, 10, pp. 401-423.

Moya-Maleno, P. R. (2020). Paleoetnología de la Hispania Celtica: Etnoarqueología, Etnohistoria y Folklore. 
2 vols. BAR Publishing. Oxford. <https://doi.org/10.30861/9781407316703>.

Moya-Maleno, P. R. (e. p.). “Ethnoarchaeology, Ethnohistory and Folklore for the Celtic Iberia: a necessary 
way”. En Actas del Congreso IMBEAC.

Pettazzoni, R. (1958). “Il metodo comparativo”. Numen, 6, pp. 1-14.

Prociuk, N. H. (2019). “Protection and Purity: Symbolic Functions of the Iron Age Saunas of the Iberian Northwest”. 
Cambridge Archaeological Journal, 29 (1), pp. 125-140. <https://doi.org/10.1017/S0959774318000422>.

Reinach, S. (1893). “Les monuments de pierre brute dans le langage et les croyances populaires”. Revue 
Archéologique, serie iii, 21, pp. 195-226 y 329-367 (reed. en Cultes, mythes et religions, iii, París, 1913, 
pp. 364-448).

Reniere, S. (2018). “Gallo-Roman whetstone building deposits. The cultural biography of the domestic 
sphere in northern Gaul”. Journal of Anthropological Archaeology, 51, pp. 67-76.

Reynoso, C. (1991). “Presentación”. En AA. VV., El surgimiento de la antropología posmoderna. México.

Ríos González, S. (2017). “Un nuevo espejismo historiográfico: el termalismo castreño prerromano”. 
Nailos, 4, pp. 87-127.

Ruiz Zapatero, G. (2003). “Historiografía y ‘uso público’ de los celtas en la España franquista”. En M. Álvarez 
y F. Wulff (coords.), Localización: antigüedad y franquismo (1936-1975), pp. 217-240. Málaga.

Ruiz Zapatero, G. (2006). “Prólogo”. En A. Ibarra, De la arqueología a la ensoñación popular, pp. 9-18. Noia.

Sacaze, J. (1879). “Le culte des pierres dans le pays de Luchon”. Bulletin de la Société d’Anthropologie de 
Paris, 20 de febrero de 1879, pp. 164-169.

San Martín de Braga (1990). Obras completas de Martín de Braga, ed. de U. Domínguez del Val. Madrid.

Sánchez-Cuenca, J. (2012). Menga en el siglo xix. “El más bello y perfecto de los dólmenes conocidos”. 
Sevilla.

Sébillot, P. (1882). Les traditions et superstitions de la Haute-Bretagne. París.

Sébillot, P. (1904). Le folklore de France. París.

https://doi.org/10.30823/recm.0201896
https://doi.org/10.30823/recm.0201896
https://doi.org/10.30861/9781407316703
https://doi.org/10.1017/S0959774318000422


77

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

FUENTES E HISTORIOGRAFÍA DESDE LA PALEOETNOLOGÍA

Sébillot, P. (1902). Le culte des pierres en France. París.

Taboada, J. (1965). O culto das pedra no noroeste peninsular. Verín.

Tanguy, B. (2001). “La pierre dans le paysage toponymique en Basse-Bretagne”. En J.-Y. Éveillard (ed.), La 
pierre en Basse-Bretagne. Usages et représentations, pp. 5-26. Brest.

Tenreiro Bermúdez, M. (2002). “Os mouros: notas sobre a permanencia do mito no folclore”. Anuario 
Brigantino, 55, pp. 39-61.

Tenreiro Bermúdez, M. (2007). “Sobre ciertos sacrificios fundacionales y de delimitación y sus paralelos 
históricos y etnográficos”. Anuario Brigantino, 30, pp. 179-192.

Thériault, R., F. St.-Laurent, F. T. Freund y J. S. Derr (2014). “Prevalence of Earthquake Lights Associated with Rift 
Environments”. Seismological Research Letters, 85 (1), pp. 159-178. <https://doi.org/10.1785/0220130059>.

Todorov, T. (2013 [1989]). Nosotros y los otros. Madrid.

Tomé Martín, P., y F. J. Ferrándiz Martín (2018). “Mudar de nombre”. Revista de Dialectología y Tradiciones 
Populares, lxxiii (2), pp. 287-294. <https://doi.org/10.3989/rdtp.2018.02.001>.

Tomé Martín, P., y F. J. Ferrándiz Martín (2019). “Un mundo de disparidades”. Disparidades. Revista de An-
tropología, 74 (1), pp. 1-5. <https://doi.org/10.3989/dra.2019.01.001>.

Torres-Martínez, J. F. (2011). El Cantábrico en la Edad del Hierro. Madrid.

Valvasor, J. V. (1689). Die Ehre dess Hertzogthums Crain: das ist, Wahre, gründliche, und recht eigendliche 
Belegen- und Beschaffenheit dieses Römisch-Keyserlichen herrlichen Erblandes. Ljubljana.

Williamson, T. (1986). “Dowsing explained”. Nature, 320, p. 569. <https://doi.org/10.1038/320569b0>.

https://doi.org/10.1785/0220130059
https://doi.org/10.3989/rdtp.2018.02.001
https://doi.org/10.3989/dra.2019.01.001
https://doi.org/10.1038/320569b0




Consideraciones sobre la reutilización de monumentos  
de la prehistoria y la protohistoria hispánicas  
en época romana a la luz de la teoría de la agencia 
ejemplificada en algunos casos

Thomas G. Schattner*

79

*	 Instituto Arqueológico Alemán de Madrid. Calle Serrano, 159. 28002 Madrid. Thomas.Schattner@dainst.de

El presente artículo tiene como objetivo analizar la reutilización de monumentos prehistóricos y protohistóricos 
en época romana desde el punto de vista de la teoría de la agencia. Como resultado de este enfoque surgen 
tres puntos de vista alrededor de los cuales se pueden agrupar los ejemplos expuestos: a, reutilización como 
continuación de costumbres; b, reutilización como posible reinterpretación, y c, reutilización como rechazo 
o denegación. En la mayoría de los casos del grupo a se observa el mantenimiento de una continuidad de 
hábitos y costumbres en los correspondientes lugares tradicionales conocidos. Aparentemente, en este 
ámbito dominan los aspectos prácticos. En el grupo b aparece de forma ocasional una preferencia por 
la reutilización de cuevas y abrigos. Entre los monumentos móviles, como los verracos o las estatuas de 
guerreros, por regla general la reutilización tiende al uso como monumento funerario, lo que significa una 
revaloración desde su esfera pública original a la privada. En el grupo c, bajo ciertos condicionantes, no se 
observan signos de rechazo o denegación de monumentos protohistóricos.

Reutilización de monumentos prehistóricos y protohistóricos en época romana. Teoría de la agencia.

This paper discusses the question of the Roman reuse of prehistoric and protohistoric monuments from the 
point of view of agency theory. It results in an examination according to three points of view: a. Reuse as a 
continuation of customs, b. Reuse as possible reinterpretation, c. Reuse as rejection or refusal. In the majority of 
cases in group a, we observe the maintenance of a continuity of habits and customs in the traditional and known 
places. Thus, practical aspects seem to dominate in this area. In group b there is an occasional preference for 
the reuse of caves and shelters. Among mobile monuments such as verracos or warrior statues, reuse tends 
to be used as a funerary monument. This means a revalorization from its original public to a private sphere. In 
group c, under certain conditions, there are no signs of rejection or denial of protohistoric monuments.

Roman reuse of prehistoric and protohistoric monuments. Agency theory.

ÍNDICE

mailto:Thomas.Schattner%40dainst.de?subject=


80

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

Introducción

La reutilización de objetos antiguos, spolia, en épocas más recientes ha venido siendo desde algún tiempo 

un tema de discusión e investigación en el campo de las ciencias de la Antigüedad. Especialmente, con el 

trabajo fundamental de Friedrich Wilhelm Deichmann y Arnold Esch de los años setenta, se ha planteado 

una cuestión que se ha seguido y ampliado continuamente desde entonces,1 al abrir de este modo un 

nuevo campo de investigación que, entretanto, ha logrado ocupar un lugar destacado en la investigación 

de la Antigüedad clásica, discusión internacional establecida firmemente desde los estudios de Dale 

Kinney, Lucilla de Lachenal (1995) y muchos otros autores.2

El término spolia en sí es mucho más antiguo. En su significado moderno y actual ya lo encontramos en los 

discursos eruditos del siglo xvi, por ejemplo, en Giorgio Vasari y Francesco Albertini. Fue acuñado en esa 

época y no concuerda con el antiguo spolium (botín) como es bien sabido, ya que significa principalmente 

la reutilización de piezas más antiguas en la Antigüedad clásica, especialmente piezas arquitectónicas y 

relieves. Sin embargo, no se ha logrado una uniformidad en el uso moderno del término, por lo que cada 

estudio debe posicionarse nuevamente, cada autor tiene que redefinir su propio punto de vista en el 

espectro de opiniones.3

Los spolia arquitectónicos, en particular, siempre han recibido una atención especial en las publicaciones. 

Debido a su gran visibilidad tienen un mayor impacto. A modo de ejemplo, bastan las referencias al arco 

de Constantino, que es sin duda el monumento más destacado y conocido, al templo de Apolo Sosiano 

en Roma, a la capilla palatina de Carlomagno en Aquisgrán o, de un modo más general, a la arquitectura 

islámica en su conjunto, que en su fase inicial utilizó exclusivamente spolia como material de construcción. 

Estos ejemplos ilustran la amplia gama de usos de spolia en el contexto arquitectónico. En efecto, la 

reutilización de los materiales de construcción es un fenómeno universal. Disponible y a menudo de fácil 

acceso, spolia pueden utilizarse de manera puramente constructiva y práctica, decorativa o, en el nuevo 

contexto, tan artísticamente integrada en una red de referencias históricas, políticas, culturales y estéticas 

que se hacen visibles las líneas de conexión entre ellas, que parecen deliberadamente programáticas 

y que son frecuentemente utilizadas en un sentido legitimante para el constructor. Los polos opuestos en 

1	 Deichmann (1975); Esch (1969: 1-64). Deseo mostrar mi agradecimiento a M. Blech (Bad Krozingen), H. Gimeno 
Pascual (Alcalá de Henares) y C. Steinmetz (Madrid) por sus consejos e indicaciones; además, a C. Fernández Ochoa, 
M. Zarzalejos Prieto (Madrid) y S. Celestino Pérez (Mérida) por sus permisos de reproduccion para las figuras 1 y 2. A 
mi amigo Martín Almagro-Gorbea le agradezco la revisión del texto en español.

2	 De Lachenal (1995). Dale Kinney, en particular, ha tratado intensamente este tema, abordado posteriormente por 
Brilliant y Kinney (2011).

3	 El espectro ya queda manifiesto en las obras de Esch, que utiliza una definición más amplia, y de Deichmann, que 
tiene un concepto más estrecho de spolia.



81

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

estos discursos son, por un lado, el uso puramente constructivo y, por otro, el uso programático descrito. 

Entre ellos se mueve la posible interpretación de las construcciones, en las que intervienen componentes 

reutilizados. No cabe duda de que cada edificio construido total o parcialmente a partir de spolia debe 

ser examinado específicamente en cuanto a su clasificación en este abanico de posibilidades descritas de 

posibles interpretaciones y debe ser cuestionado en su posición en esta escala de cualificaciones.

Mientras que el uso de spolia de la Antigüedad clásica durante la Edad Media y en el Renacimiento 

en monumentos de alto rango ha atraído la investigación durante mucho tiempo,4 este panorama se 

ha expandido en términos cronológicos y de contenido, ya que otras épocas, como la griega, también 

están siendo examinadas,5 extendiéndose la problemática a edificios de menor calidad y rango. Dada la 

amplitud del tema, no es de extrañar que la cuestión también se haya extendido hasta la prehistoria, en 

la que se viene debatiendo ampliamente desde los años noventa. En este capítulo centro la atención sobre 

algunos monumentos pre- o protohistóricos de la península ibérica considerados desde la perspectiva de 

la teoría de la agencia.

La teoría de la agencia aplicada a la arqueología

El concepto de agencia (agency) es una construcción vaga y versátil que permite diferentes lecturas 

y variaciones dentro de las ciencias sociales. En esencia, se refiere a la competencia de actuar, a la 

capacidad de actuar y al poder de actuar. El centro de la cuestión es la relación entre el individuo y  

la sociedad, entre la estructura y la acción, esto es la definición de la relación entre la restricción social 

y la autodeterminación individual. Lo que las diferentes conceptualizaciones teóricas tienen en común 

es el intento de una integración teórica de teorías estructuralistas, por un lado, y teorías de acción y 

de sujetos, por el otro. Las primeras ponen de manifiesto las funciones restrictivas de las estructuras  

y sistemas que constriñen al ser humano y, por lo tanto, observan sus acciones predominantemente como 

funcionalidades y limitaciones externas. El funcionalismo estructuralista, que hasta los años sesenta 

se consideraba el enfoque dominante, debe mencionarse en este contexto como el representante más 

destacado de esta tendencia. Una concentración excesiva en los procesos estructurales de carácter 

determinista en consonancia con cierta minusvaloración de la concepción de un ser humano interactivo, 

hizo que fuera objeto de críticas crecientes a partir de finales de los años sesenta. Como resultado de 

estas críticas, las teorías que ponían de relieve el papel de la posibilidad de acción individual o de grupos 

cada vez fueron tomadas más en consideración y se hicieron cada vez más visibles. Estas parten del 

4	 Una visión de conjunto, por ejemplo, en Poeschke y Brandenburg (1996).

5	 Por ejemplo, Dally (2009: 45-57).



82

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

poder y de la libertad de un individuo para ejercer una influencia reflexiva y al mismo tiempo activa 

sobre su entorno, más allá de las limitaciones e influencias sociales existentes. Al actor se le atribuye la 

capacidad de actuar per se, aunque sus acciones no tengan por qué estar siempre dirigidas hacia cambios 

sustanciales, sino que pueden mantenerse estrictamente en el ámbito de lo personal.6

Pierre Bourdieu, sociólogo francés, es considerado un importante predecesor en el desarrollo de una 

síntesis teórica. Este autor justifica la acción humana con el concepto de hábito. Según Bourdieu, subyace 

en la percepción humana y sus acciones el hábito como sistema permanentemente efectivo de patrones 

de percepción, pensamiento y acción (específicos a partir de la clase social), basados en experiencias 

incorporadas. Estos también están influenciados por los recursos de los que dispone el actor, que Bourdieu 

diferencia en cuatro tipos diferentes de capital y que influyen en el posicionamiento del espacio social. La 

concepción de Bourdieu se centra sobre todo en el significado del pasado y de los esquemas adquiridos 

en él para las acciones presentes y futuras.7

Por esta causa y ante una expectativa inconsciente del futuro, los humanos reproducen estructuras y 

tienden a preservar su clase social. En su argumentación, Bourdieu no descarta un efecto cambiante de las 

acciones sobre las estructuras, pero su concepción no ofrece la posibilidad de analizarlas adecuadamente y 

registrarlas empíricamente.8 Así, en la obra de Bourdieu, el concepto de agencia no está muy desarrollado 

y elaborado, pero contrariamente a la noción dualista, concibe la estructura y la acción humana como 

elementos mutuamente constitutivos.9

En el presente caso, es la acción del individuo la que pone en marcha la reutilización del monumento 

prehistórico en época romana. Normalmente no sabemos de qué clase social procede, si es de origen 

humilde o si proviene de la nobleza. Casi siempre permanece en el anonimato, su actividad solo puede 

ser leída desde una mirada cercana al resultado de su acción. Esto puede manifestarse en el propio 

objeto, por ejemplo, al inscribir una lápida o al colocar un determinado objeto en un contexto determinado. 

Durante este proceso, sin embargo, se evidencian las limitaciones de su ámbito de acción en el marco 

social, político o sacro del orden existente. Es el espectro entre las posibilidades teóricamente abiertas y 

las decisiones concretas finalmente tomadas. Bajo ciertas circunstancias puede ser posible determinar la 

actitud que interfiere en sus acciones en el ámbito de las tradiciones o de instrucciones concretas. Esta 

puede manifestarse como aceptación, rechazo o indiferencia. A un nivel socialmente bajo, estos procesos 

6	 Sobre esta teoría, de forma general véanse Emirbayer y Mische (1998); Dobres y Robb (2000); Helfferich (2012); 
Raitelhuber (2012).

7	 Bourdieu (1977 y 1984).

8	 Emirbayer y Mische (1998: 983 ss.).

9	 Emirbayer y Mische (1998: 1003).



83

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

pueden hacerse visibles de esta manera de forma temprana y solo más tarde expresarse en arte refinado 

y en la escritura. En todo esto, el individuo es percibido como un ser imperfecto que puede ser poco 

práctico y no tiene que actuar de forma estrictamente racional. Asimismo, se admite, según esta teoría, 

que la relación interactiva entre las estructuras en las que el individuo está atrapado y las que él mismo 

crea a través de sus acciones pueda estar marcada por inconsistencias, perturbaciones y malentendidos. 

Sin embargo, el atractivo de este enfoque reside en el hecho de que ofrece una alternativa a los modelos 

sistémicos en los que los actores individuales son considerados criaturas que lo saben todo y que actúan 

de forma perfectamente racional, pero que, en última instancia, carecen de pensamiento propio, ya que 

parecen seres casi teledirigidos. El análisis científico —sobre todo cuando expone la materia en el curso 

de su desarrollo histórico— suele describir un monumento tras otro, de modo que se produce la impresión 

de que estos pasan a tener vida propia. Al modelo del Gran Hombre (big man), que lo decide todo por sí 

mismo y que, por lo tanto, es también el único factor decisivo en el curso de la historia, se le yuxtapone 

en la teoría de la agencia la figura del participante anónimo, que funciona como un pequeño engranaje 

en un gran todo. De este modo, la visión se aleja de los desarrollos lineales y de las categorías generales 

y pasa a los pequeños pasos en los procesos de toma de decisiones, que por supuesto dependen de los 

respectivos conocimientos culturales del individuo, que a su vez dependen del espacio y de su tiempo.10 

Así, la observación de pequeños errores —como las faltas de ortografía en las inscripciones— puede llevar 

a un mayor grado de comprensión, que permite un entendimiento más profundo, como en el ejemplo de la 

Cueva Negra de Fortuna, que se describe más adelante, en el que la ortografía incorrecta de algunos tituli 

picti se interpreta como un indicio de la pervivencia de la lengua íbera que, por tanto, todavía se conocería 

en el siglo i d. C. en la región de la Murcia actual y que probablemente debía hablarse en ese momento.

En lo que respecta especialmente a los monumentos prehistóricos, que a menudo conservados en paisajes 

aislados, el tipo de reutilización —por lo general mediante la implantación de simples tumbas romanas—, 

apunta a personas sencillas que tenían la única intención de preservar su limitada comprensión de la 

tradición utilizando el monumento prehistórico como lugar de enterramiento, independientemente de las 

posibles conclusiones que de él pudieran sacar los arqueólogos algún día.

Reutilización de monumentos pre- y protohistóricos

A diferencia de la arqueología clásica, en el ámbito de la prehistoria de la península ibérica, que es el 

centro de atención en el presente capítulo, la cuestión planteada no es tanto la construcción de edificios 

a partir de spolia, es decir, la reutilización de piezas y componentes en un nuevo contexto arquitectónico. 

10	 Martin (2005); Pauketat y Alt (2005).



84

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

Más bien es la reutilización en épocas más recientes11 de instalaciones, como por ejemplo las tumbas 

megalíticas, o la reutilización de artefactos, como estelas o estatuas, al realizar posteriormente 

inscripciones o colocarlas en un nuevo contexto. En todo caso, la ubicación original de estos objetos sigue 

siendo desconocida en la gran mayoría de los casos.

Como en otras regiones de Europa, el debate en torno a este problema en la prehistoria se centra 

principalmente en la reutilización de tumbas megalíticas como lugares de enterramiento en épocas 

posteriores.12 Además, existe toda una serie de estudios dedicados a la reutilización de monumentos de 

piedra o de santuarios, especialmente en época romana.13

Los colegas sevillanos Leonardo García Sanjuán, Pablo Garrido y Fernando Lozano han recopilado en un 

importante ensayo, por primera vez, ejemplos de reutilización de yacimientos prehistóricos de Andalucía, 

es decir, de tumbas, sepulturas o santuarios y estelas a través de intervenciones posteriores, en su 

mayoría de época romana. En su estudio, distinguen tres tipos de reutilizaciones:14 1) superposición 

total o parcial de una tumba prehistórica por la proximidad espacial a una necrópolis romana,15 2) uso 

de tumbas prehistóricas sobre la base de hallazgos aislados de épocas posteriores, 3) reutilización de 

santuarios rurales o estelas prehistóricas en épocas posteriores.

El enfoque de estos autores se caracteriza por el hecho de que surge de los propios monumentos. Estos 

están ordenados tipológicamente según el criterio de funcionalidad en su reutilización. Sin embargo, 

hay otros dos criterios por ellos igualmente utilizados tipológicamente: la estabilidad topográfica y la 

movilidad, es decir, la transportabilidad del monumento. Aunque los dos criterios son de naturaleza 

opuesta, aparecen, sin embargo, mezclados en la tipología descrita anteriormente. Por eso y debido al 

enfoque teórico diferente presentado aquí, esa tipología debe desglosarse y los monumentos en cuestión 

deben organizarse de manera diferente según el esquema expuesto a continuación.

De este modo, surgen tres formas de reutilización de monumentos prehistóricos en la península ibérica, 

en el contexto de las explicaciones teóricas descritas anteriormente. Son de carácter general, por lo que 

—en teoría— pueden aplicarse igualmente a otras disciplinas arqueológicas, como la Antigüedad clásica,16 

11	 La época cristiana no se ha tenido en cuenta en esta contribución.

12	 Holtorf (1997 y 1998); Hingley (1999); Bradley (2002); O’Brien (2002); Crewe (2012); Fontijn (2015); Kurasiński, 
Purowski y Skóra (2015). Un breve resumen de la correspondiente situación en Europa central, en García Sanjuán, 
Garrido González y Lozano Gómez (2007: 120 ss.).

13	 Petts (2002); Hutton (2011); Williams (1998).

14	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 110).

15	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 111, tab. 1).

16	 Frey (2016: 5-7).



85

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

tal como se discute a continuación a partir de algunos monumentos tomados de forma más o menos 

aleatoria de la bibliografía relevante: a, reutilización como continuación de costumbres; b, reutilización 

como posible reinterpretación, y c, reutilización como rechazo o denegación. El presente ensayo se ha 

estructurado de acuerdo con este esquema, al que se ha subordinado, en líneas generales, la tipología 

arriba mencionada de García Sanjuán, Garrido y Lozano.

a)	 Reutilización como continuación de costumbres

•	 Superposición total o parcial de una tumba prehistórica por la proximidad espacial  

a una necrópolis romana

El yacimiento de El Gandul (Alcalá de Guadaíra, Sevilla) es un buen ejemplo de este grupo. Su necrópolis 

se ha utilizado durante más de tres milenios. Durante este período,17 la necrópolis fue siempre reconocible 

como tal para las épocas posteriores, aunque el escaso número de enterramientos posteriores presupone 

que solo era utilizada esporádicamente. El Gandul se caracteriza por la existencia de monumentos de tres 

épocas: un tholos de la Edad del Cobre, que aparentemente fue reutilizado en la Edad del Bronce, tumbas 

de la Edad del Hierro y un columbario romano a unos 80 metros con más tumbas.18 La proximidad espacial 

ha llevado a deducir una destacada conexión programática entre estos restos funerarios,19 que, dada la 

amplitud cronológica, representaría en todos los casos una referencia al pasado. Sin embargo, el carácter 

de esa supuesta referencia queda incierto y no se aclara. Desde luego, la percepción programática podría 

referirse de forma general a la antigüedad del monumento prehistórico, lo que supondría un enfoque 

historicista, pero también podría referirse a una época determinada, como a la Edad del Cobre o a la 

Edad del Bronce o a la temprana Edad del Hierro. Pero ello presupondría, teóricamente, que en la época 

romana se habría podido distinguir una época de la otra según los hallazgos.

Por el contrario, en el presente artículo se concibe que la referencia al pasado es, en primer lugar, 

puramente práctica, en el sentido de que se sigue utilizando un lugar de enterramiento ya existente y más 

antiguo, en el que los muertos son enterrados donde los antepasados han sido enterrados anteriormente.20 

De no ser por los hallazgos óseos, que harían que el lugar se reconociera como un cementerio funerario 

17	 Lorrio Alvarado y Montero Ruiz (2004: 113) han observado una disminución significativa en los enterramientos 
en tumbas megalíticas a partir de la Edad del Bronce tardío, cuando cambia el rito funerario (cremación, entierro 
individual).

18	 Pellicer Catalán y Hurtado Pérez (1987); García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 112).

19	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 111 ss.).

20	 Según Espejo Muriel (2000: 217), al enterrar allí a sus muertos, las necrópolis pre- y protohistóricas continuaron 
siendo utilizadas en época romana; véase también García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 122).



86

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

para las generaciones posteriores, habría que presuponer una memoria local que habría permanecido 

durante siglos y milenios transmitida durante generaciones en una población que no se había movido 

del sitio.21 En todo caso, esa memoria se referiría en última instancia siempre a la ruina física y visible 

de la tumba prehistórica. Esta presunción puede no parecer tan descabellada si se considera el uso 

generalizado de este tipo de reutilizaciones conforme se expone en las siguientes descripciones. Después, 

a lo largo del tiempo, esta memoria se consolidaría hasta convertirse en un conocimiento sólido, que, al 

parecer, era divulgado en todas partes como característica de las tumbas prehistóricas, muchas veces 

megalíticas.

En El Gandul, el carácter de la reutilización viene determinado por dos factores: la proximidad espacial y 

su designación como lugar de enterramiento, que sigue siendo el mismo en todos los periodos descritos. 

Estos criterios son, en primer lugar, topográficos y después sustancialmente de contenido funerario. 

Permanecerían inalterados y conservarían estas características durante miles de años. No se deja 

entrever una dinámica que pudiera definir de forma detallada la relación de las tumbas entre ellas durante 

las épocas pertinentes. De hecho, no hay en absoluto relación entre los monumentos de las diferentes 

épocas. En este sentido, desde nuestro enfoque de la agencia, solo parece posible como conclusión una 

solución práctica. La proximidad espacial no es otra cosa que la adhesión a lo largo de milenios a un lugar 

de enterramiento que ha existido desde tiempos inmemoriales.

Esto se aplica igualmente al ejemplo del dolmen de El Término.22 En este lugar, en época romana, se 

instalaron dos sitios de combustión de cadáveres, aparentemente ustrina, en la misma cámara funeraria. 

Dado que estos son de naturaleza pública,23 no se establece ninguna relación particular con ninguno de 

los muertos, cuyas tumbas, ubicación y apariencia permanecen desconocidas. Además, las tumbas en un 

contexto arqueológico romano generalmente son enterramientos individuales y se caracterizan por ello 

y, por lo general, por alguna señalización en la superficie del terreno, como pueden ser, en una variante 

lujosa, la estela funeraria o el altar funerario junto con una posible inscripción. Sin embargo, si se quiere 

establecer una relación entre la tumba posterior y la anterior, en tal caso se esperaría una referencia 

concreta, es decir, personal.

Tales referencias son bien conocidas en la Antigüedad clásica, caracterizándose por el manejo cuidadoso 

de los hallazgos de edad más antigua. Según informa Tucídides (i, 8, 1; iii, 104, 1-3), en la catarsis de 

Delos en los siglos vi y v a. C. las tumbas existentes en la isla se trasladaron y se volvieron a enterrar en 

21	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 122).

22	 Rodríguez Hidalgo (2001); García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 112, tab. 1).

23	 Bechert (1980).



87

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

la vecina isla de Rheineia,24 porque en Delos se prohibieron todos los nacimientos, muertes y entierros. 

En el presente caso de El Término, la instalación de ustrina no significa un manejo cuidadoso de la cámara 

funeraria más antigua, sino la aceptación de su destrucción.

En el caso de la necrópolis de Pago de San Ambrosio (Alanís, Sevilla), el área de la necrópolis romana, 

de la cual se conocen unos 1500 m2, se superpone parcialmente a una tumba prehistórica cuya cámara 

había sido destruida por trabajos de construcción recientes.25 Dos tumbas romanas se encuentran en el 

área de la cámara funeraria, las demás están a su alrededor. Su posición es siempre noroeste-sureste y, 

por lo tanto, se adapta a las curvas de nivel de la colina.26 Los planos publicados no permiten deducir una 

orientación concreta y expresa de las tumbas romanas de la cima de la colina hacia la cámara funeraria 

calcolítica, aunque los excavadores suponen que la tumba prehistórica ya había sido saqueada en la 

época romana o que fue saqueada en ese período. De este modo, en el primer caso, si existiera una 

relación programática, las tumbas romanas se habrían referido a una tumba ya saqueada. En el segundo 

caso, surge una dificultad argumentativa porque tendría que justificarse por qué la tumba megalítica 

fue saqueada primero para después pasar a tener la suficiente importancia como para determinar la 

orientación de las tumbas posteriores destinadas a rendirle veneración.

Otros ejemplos de El Jadramil, ermita del Almendral, Alcolea del Río (Canama) y Antequera son necrópolis 

romanas ubicadas en el área de enterramientos prehistóricos.27 En época romana, estas viejas estructuras 

probablemente se percibirían como antiguas tumbas a juzgar por sus restos óseos. Sin embargo, su 

antigüedad claramente no supuso una utilización honorable o respetuosa, sino que, por el contrario, se 

observa indiferencia y posiblemente incluso saqueo y destrucción.28 En el caso de Antequera, el área 

alrededor del dolmen Viera, de la cueva de Menga y del tholos de El Romeral simplemente era un área que 

ha servido como lugar de enterramiento desde la Edad del Cobre hasta época romana, durante la Edad 

Media y en el período islámico hasta nuestros días. Por lo tanto, es el cementerio local del asentamiento, 

24	 El caso representa, de forma indirecta, la primera evidencia de excavaciones arqueológicas en la antigua Grecia. 
Estas tumbas fueron, en efecto, encontradas y excavadas por arqueólogos franceses; véase Dugas (1952); Long (1958).

25	 Guerrero Misa (1986); Larrey Hoyuelos y Jiménez Barrientos (1990); García Sanjuán, Garrido González y Lozano 
Gómez (2007: 112).

26	 La opinión de Guerrero Misa (1986: 343 y fig. 1) según la cual las tumbas estarían orientadas en dirección este-
oeste, mientras que las dos tumbas 4 y 5, por el contrario, tendrían una orientación noroeste-sureste, no se puede 
verificar en el plano, pues este muestra que las tumbas se han colocado conforme a las curvas de nivel.

27	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 112 ss.).

28	 Una declaración negativa similar se ha obtenido de un estudio comparable de la reutilización de cuevas 
prehistóricas en la época romana en Somerset, Inglaterra; véase Branigan y Dearne (1992). Una opinión contraria 
defiende Bradley (2002: 116-119) sobre el uso dado en época romana a la cueva prehistórica de la Griega (Pedraza, 
Segovia), como santuario. Véase sobre esta cuestión lo que se expone más adelante.



88

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

que no se ha reubicado durante milenios, pues se mantuvo en su lugar. El elemento continuador es 

el mantenimiento del paraje como lugar de enterramiento y necrópolis sin que exista preferencia 

particular por enterrarse dentro o encima de las tumbas prehistóricas, como se ha querido observar.29 

Esa presunción solo podría aplicarse a la ubicación de las tumbas romanas en el mismo montículo con 

restos prehistóricos, pues no se evidencian las supuestas referencias programáticas y de contenido. No 

obstante, se han querido reconocer referencias programáticas a un culto a los antepasados considerado 

prerromano en vista del ambiente prehistórico en el que nos encontramos y, en un segundo paso, algunos 

autores incluso han llegado a derivar en ese supuesto culto a los antepasados una actitud de resistencia 

contra los conquistadores romanos.30

•	 Uso de tumbas prehistóricas documentado por hallazgos aislados de épocas posteriores

En la mayoría de estos casos se trata de monedas aisladas, fragmentos de cerámica o tejas aparecidas 

durante la excavación de tumbas prehistóricas.31 Estos materiales suelen ser romanos, como, por ejemplo, 

en el cerro de las Aguilillas (Ardales, Campillo, Málaga),32 pero también visigodos y medievales. Los hallazgos 

romanos, debido a su composición específica, ocasionalmente dejan entrever su carácter de ajuares 

funerarios, como es el caso en la necrópolis de la Edad del Cobre de Los Millares (Almería),33 por lo que 

cabe suponer la existencia de la correspondiente tumba que se ha perdido. Una tumba romana intacta sin 

ajuar funerario se encontró en la entrada del dolmen de Navalcán (Toledo).34 En el túmulo de La Encantada, 

además de terra sigillata y lucernas de volutas se halló un ungüentario y un brazalete de pasta de vidrio,35 

como asimismo hallazgos visigodos, como un arete de latón en el Llano de los Baños de Alicún 3 (Villanueva 

de las Torres), que podrían indicar un contexto funerario36 y como los huesos, vidrio, cerámica y una fíbula 

hallados en el área del dolmen de la Tapada de Matos en Portugal, situado cerca de una villa romana tardía.37 

29	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 114).

30	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 122 ss.).

31	 Por ejemplo, en tumbas de la Edad del Bronce del suroeste hispano, véase Lorrio Alvarado y Montero Ruiz (2004: 
105); sobre hallazgos comparables en cuevas o tumbas en Inglaterra, que a menudo parecen pobres, véase Hutton 
(2011), quien ocasionalmente sospecha cautelosamente que se trata de depósitos.

32	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 115).

33	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 115).

34	 Bueno Ramírez et alii (1999: 43); García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 117).

35	 Lorrio Alvarado y Montero Ruiz (2004: 106, fig. 4 nr. 1-8); García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez 
(2007: 115).

36	 Lorrio Alvarado y Montero Ruiz (2004: 106 fig. 4 nr. 9); García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 
115).

37	 Oliveira (1998: 488); García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 117).



89

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

Hallazgos comparables se conocen en Porto Aivado, dolmen Castelhanas en Portugal,38 granja del Toriñuelo 

en Extremadura39 y en otros yacimientos.40

Especial es el caso de Las Peñas de los Gitanos (Montefrío, Granada),41 donde, junto a una tumba 

megalítica pero fuera de ella, se encontraron una serie de objetos romanos de cobre y bronce, entre los 

que destaca un amuleto fálico, así como restos de un tintinabulum y fragmentos de un cubo de metal. 

Las siete monedas fechan este hallazgo a comienzos del siglo v d. C., que debe considerarse, dadas 

sus circunstancias, como un depósito, es decir, como un tesorillo, opinión que apoya en la concentrada 

distribución de los hallazgos en solo 1,5 m2 de una tierra fuertemente mezclada con cenizas. Aunque 

los excavadores se extrañaban del bajo valor del depósito, pues lo consideraron pobre, García Sanjuán, 

Garrido y Lozano no dudan de que se trata de restos de un ritual realizado en el lugar, como indican el 

tintinabulum, el balde y el amuleto, interpretación que no puede descartarse, especialmente porque no 

hay interpretaciones alternativas, a menos que todo se atribuya a una coincidencia fortuita. Sin embargo, 

no queda clara la conexión entre el tesorillo y la tumba megalítica, pues solo existe la permanencia y la 

continuidad en el lugar. Por lo tanto, la cuestión sigue siendo hasta qué punto el contenido de la tumba 

más antigua fue decisivo para la deposición. Puede haberse entendido como el lugar apropiado para un 

posible ritual y el consecuente depósito, ya que, tal vez, el lugar estuviera envuelto en leyendas y mitos. 

Si este fuera el caso, entonces el hallazgo pertenecería al grupo a de reutilización, descrito anteriormente 

de continuidad de costumbres.

•	 Reutilización de santuarios rurales o estelas prehistóricas en épocas posteriores

Bajo este tipo, García Sanjuán, Garrido y Lozano han combinado dos monumentos de género distinto, 

cuevas y estelas.42 La razón para ello no está clara, porque las cuevas son puntos topográficamente fijos 

en el paisaje y, por lo tanto, pertenecen (como subdivisión) al mismo grupo que las tumbas megalíticas, 

especialmente porque el tipo de reutilización en época posterior por tumbas romanas es idéntico. Véase 

para ello el ejemplo en la cueva del Piruétano (Los Barrios, Cádiz), cuyas figuras pintadas de rojo en las 

paredes datan de la Edad del Bronce cuando las tumbas antropomorfas talladas en la roca frente a ellas, 

es decir, al exterior de la cueva, pertenecen a los tiempos cristianos iniciales como indican los graffiti y 

38	 Oliveira (1998: 488); García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 117).

39	 Carrasco Martín (2000: 301); García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 117).

40	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 117) con referencia a Lorrio Alvarado y Montero Ruiz 
(2004), quienes exponen los ejemplos.

41	 Ferrer Palma y Rodríguez Oliva (1978); García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 115-117, 123).

42	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 118, tab. 3).



90

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

garabatos.43 Hallazgos similares se han producido en la cueva de Atlanterra (Tarifa), la cueva El Obispo 

(Los Barrios) o en cuevas de la provincia de Murcia.44 Al igual que en los casos de tipo 1, descritos arriba, 

no hay conexión entre las cuevas prehistóricas y las tumbas romanas o paleocristianas. En el caso de 

detección de enterramientos prehistóricos junto a las cuevas, que se tendrían que constatar por hallazgos 

óseos, entonces habría continuidad en el uso del lugar.

Los casos a tratar con más detalle son cuevas como la cueva de la Griega (Pedraza, Segovia) o la cueva 

Negra (Fortuna, Murcia).45 Ambas se caracterizan por inscripciones latinas escritas en las paredes, en la 

cueva de la Griega, más de cien en total, entre las que hay dedicadas a deidades como Deva y Nemedus,46 

pero, aunque las inscripciones latinas se encuentren en general próximas a los grabados paleolíticos, en 

principio no se puede establecer ninguna relación específica más allá de la constatación del fenómeno. 

Bajo el nombre de Cueva Negra se agrupan varios abrigos en los que se origina un manantial, cuyas aguas 

fueron encauzadas en época romana y utilizadas por ser salutíferas. Posiblemente, también se usarían 

en la época púnica47 o por los habitantes de dos asentamientos ibéricos cercanos, Castillejo de los Baños 

y Castillico de las Peñas. Además, algunos hallazgos de sílex indican la presencia y el posible uso por el 

hombre en la Edad de Piedra.

La lixiviación del fondo del abrigo se sitúa hoy unos 2 metros más bajo que en la antigüedad, por lo 

que no hay restos arqueológicos, pero el hallazgo más interesante son los tituli picti latinos. Entre ellos 

se encuentran los versos más antiguos de la Eneida de Virgilio conocidos en Hispania. Ocasionales 

formulaciones peculiares, incluso erróneas, se han interpretado como prueba de la continuidad de la 

lengua ibérica en época imperial romana, que se habría hablado hasta este momento en la región.48 

Respecto al tema tratado en este capítulo, la reutilización en época romana es similar a la observada en 

las tumbas megalíticas y en otras cuevas, es decir, se trata de referencias puntuales al pasado que indican 

una continuidad de costumbres, en este caso por la permanencia del uso de las aguas curativas. Para 

otros destinos imaginables de la cueva que pudieran haber perdurado en el tiempo, faltan testimonios 

arqueológicos, como también para las épocas intermedias.

43	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 118).

44	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 118).

45	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 118).

46	 Mayer i Olivé y Abásolo Álvarez (1997 y 2011); Fernández Nieto (2003); Alfayé Villa (2014).

47	 Stylow (1993).

48	 González Blanco y Matilla Séiquer (2003).



91

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

b)	 Reutilización como posible reinterpretación

Por ser monumentos móviles, las estelas deben ocupar su propio lugar en la tipología mencionada de 

García Sanjuán, Garrido y Lozano.

En este apartado, primero tratamos aquellas piezas cuyo segundo uso puede incluir una reinterpretación 

de su contenido. Sin embargo, no se pueden obtener datos fiables, ya que no se conocen estelas in situ 

ni su contexto original. Si hubiera indicios de que el primer y el segundo uso tuvieron idéntica función, las 

estelas pertenecerían al grupo a descrito anteriormente: reutilización como continuación de costumbres.

La estela más conocida en este contexto es la de Chillón (Ciudad Real),49 que pertenece al conjunto de 

estelas de guerrero tantas veces discutidas, que se datan a finales de la Edad del Bronce o inicios de la 

Edad del Hierro (fig. 1).50 Además de la figura de la Edad del Hierro de un hombre con espada, círculos 

49	 Fernández Ochoa y Zarzalejos Prieto (1994).

50	 Por último, Díaz-Guardamino (2019); García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 119, fig. 3), con 
la bibliografía anterior.

Fig. 1. Estela de Chillón, en Ciudad Real. Según Fernández Ochoa y Zarzalejos Prieto (1994: 267).



92

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

concéntricos (¿escudo?), lanza y peine, ofrece una inscripción en latín, que se caracteriza por la forma 

mixta de los nombres que aparecen, pues el nombre del hijo es claramente latino o romano, Proculus, 

pero su padre Toutonus (todavía) lleva uno indígena. El cincelador romano, al grabar la inscripción, tuvo 

en cuenta las figuras que ofrece la estela y colocó las letras con cuidado para evitar superposiciones, 

hasta el punto de que la lanza grabada la ha reutilizado para la raya oblicua de la segunda letra u del 

nombre de Proculus y lo mismo ocurre debajo en la n de Totonus, de modo que los biseles se fusionan 

entre sí. Además, el grabador ha dispuesto la secuencia de letras del nombre Proculus entre la r y la o de 

modo que las piernas del guerrero quepan en el espacio y permanezcan visibles.

La datación epigráfica apunta a mediados del siglo i d. C.51 No solo la inscripción, sino también el hallazgo 

de otras dos estelas funerarias romanas en el mismo lugar indican el destino funerario de la estela de 

Chillón. Pero desconocemos si este fue su destino original,52 ya que se han barajado otras funciones para 

estas estelas, como ser monumentos conmemorativos de batallas53 o marcas de límites territoriales.54 

Sin embargo, la tendencia general es considerar estas estelas principalmente como monumentos 

funerarios.55 Según estas consideraciones, se buscó que la representación figurada quedara dispuesta 

como en las estelas romanas funerarias normales con figuras.56 De hecho, se logró este propósito para 

la representación, ya que el hombre está claramente identificado por sus armas como un guerrero que 

se puede comparar con las estelas funerarias de Burgos y Clunia, que muestran igualmente guerreros, 

aunque en estos casos sean jinetes armados.57 Por lo que parece, la representación, un tanto esquemática 

y arcaica, no suponía ninguna perturbación para el observador romano.

En menor medida, el mismo propósito logra la estela de Ibahernando, aunque carezca de representación 

humana (fig. 2).58 La relación entre la imagen más antigua y el texto más reciente se establece por 

superposición. Además, en esta estela el grabador no tuvo la misma consideración para la imagen 

51	 Fernández Ochoa y Zarzalejos Prieto (1994: 268).

52	 Discusión con las opiniones vigentes en la investigación en Fernández Ochoa y Zarzalejos Prieto (1994: 269).

53	 Rodríguez Hidalgo (1983).

54	 Ruiz-Gálvez y Galán (1991).

55	 Celestino Pérez (2001: 278-287), quien, sin embargo, extrae metódicamente sus conclusiones a partir de 
contextos de uso secundario (Celestino Pérez, 2001: 279).

56	 Opinión diferente en Fernández Ochoa y Zarzalejos Prieto (1994: 269) y García Sanjuán, Garrido González y 
Lozano Gómez (2007: 120), quienes interpretan el hecho como un gesto de respeto a la imagen tradicional, lo que 
es posible, aunque tendría que ser un respeto instintivo. También significa reverencia por la imagen representada en 
estilo arcaico (¿creencias?, ¿ideas políticas?). Resulta difícil comprender las circunstancias después de tantos siglos, 
especialmente porque falta información de las etapas intermedias.

57	 García y Bellido (1949); Abásolo Álvarez (1977); Marco Simón (1978); Schlüter (1998).

58	 Celestino Pérez (2001: 342, n.° 16); Esteban Ortega y Salas Martín (2003: 81 s. n.° 77); García Sanjuán, Garrido 
González y Lozano Gómez (2007: 120).



93

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

antigua, ya que la escritura pasa por encima, lo que, sin embargo, no molesta al observador, sino que, 

al combinar imagen y escritura, se logra un impacto visual casi dramático, pues da la impresión de un 

texto tachado. También esta estela se encontró junto con otras estelas funerarias, lo que comprueba su 

uso funerario, como confirma su inscripción. El grabador ha cometido errores ortográficos que se explican 

por su posible procedencia indígena, ya que también la persona muerta aludida llevaba un nombre 

indígena (Alluquius). La suposición de que la anulación de la imagen en la reutilización se debe interpretar 

programáticamente como argumento a favor de una resistencia ideológica59 no parece la interpretación 

más exacta, especialmente porque no toda reutilización de material antiguo por individuos o personas 

particulares supone un rechazo y, en consecuencia, una resistencia política, ya que, evidentemente, si el 

público romano hubiera sentido la obra de este modo, la estela habría sido destruida.

Las dos estelas son los ejemplos más conocidos y posiblemente las únicas en el contexto de la reutilización 

de estelas pre- o protohistoricas en Hispania. Son casos aislados, que de ninguna manera reflejan la actitud 

general hacia monumentos más antiguos. Habitualmente, al encontrarse material más antiguo, la actitud de 

59	 García Sanjuán, Garrido González y Lozano Gómez (2007: 124 ss.).

Fig. 2. Estela de Ibahernando, en 
Cáceres. Según Celestino Pérez 
(2001: 342, n.° 16).



94

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

reutilización normal es descrita al inicio, es decir, reutilizar las piedras como material de construcción, 

auténticos spolia. Puede servir de ejemplo el caso de Cancho Roano de la Edad del Hierro avanzada,60 donde 

una de estas estelas se reutilizó como un simple peldaño, o en época romana, el caso de Munigua con la 

rigurosa y total demolición del asentamiento indígena, en este caso turdetano, para construir nuevos edificios.61

El ejemplo de los verracos, en particular de los Toros de Guisando (fig. 3), también pertenece a este grupo 

de monumentos, todos encontrados fuera de su contexto originario. Son cuatro esculturas de animales 

(toros) de tamaño natural, en los que, en un momento posterior, se grabaron inscripciones funerarias 

latinas perfectamente adaptadas a las esculturas.62 Resulta evidente que los toros, cuya función original 

es discutida,63 tuvieron una segunda función como estatuas funerarias.

A continuación se enumeran algunos ejemplos en los que el uso secundario supuso realmente un cambio 

de su uso original. En primer lugar, hay que mencionar las estatuas de guerreros lusitano-galaicos.64 Por 

analogía con el hallazgo de Sanfins (Portugal), el único que muestra una de las estatuas de guerreros 

lusitano-galaicos in situ, estas estatuas estaban colocadas en una posición elevada frente al respectivo 

castro, es decir, fuera de su muralla, lugar que parece ser el habitual para estas estatuas en el mundo 

celta, como lo confirma el hallazgo de Yverdon-les-Bains, en el lago de Ginebra, donde una estatua de 

madera se encontraba frente al oppidum en uno de los terraplenes que dividían los fosos. Probablemente, 

la interpretación de estas estatuas como héroes sea la más acertada.65

Algunas estatuas de guerreros lusitano-galaicas llevan inscripciones. El momento de su grabado, como 

acto primario o secundario, es tema de discusión controvertida,66 pero en el guerrero de São Paio de 

Meixedo (Portugal), de fecha augústea,67 la posterioridad de la inscripción se acepta unánimemente, ya 

60	 Celestino Pérez (1991: 189).

61	 Por último, Schattner (2019: 62).

62	 López Monteagudo (1983); Álvarez Sanchís (2003); Mariné (2008); Ruiz Zapatero y Álvarez Sanchís (2008).

63	 Ruiz Zapatero y Álvarez Sanchís (2008: 226) asumen su uso como marcadores de límite de pastizales.

64	 Calo Lourido (2003).

65	 Propuesta convincente de Tranoy (1988), que posteriormente ha sido aceptada, por ejemplo, por Alarcão (2003); 
Höck (2003) y Silva (2003).

66	 La simultaneidad de la inscripción y la estatua es un tema controvertido. Para la diferenciación cronológica entre 
la estatua y la inscripción véase por último Koch (2003) y, contra, Rodríguez Colmenero (2015: 40 ss.). El análisis 
de características de la estatua lleva a una datación prerromana, es decir, a una fecha preimperial, véase Schattner 
(2003: 137, tab. 2). Para la discusión de los posibles emplazamientos, es decir, de los lugares donde se colocaban 
las estatuas en los respectivos castros, Rodríguez-Corral (2012: 80-86), que también conduce como resultado a una 
datación preimperial.

67	 Tranoy (1981: 327 y 1988: 225); HEp, 10 (2000: 744); Calo Lourido (2003: 20 f. nr. 25 taf. 33-36); HEp, 17 (2008: 
253); Redentor (2008b); Rodríguez Colmenero (2015: 22-25, 40 ss.).



95

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

Fig. 3. a) Toros de Guisando, en Ávila: D-DAI-MAD-WIT-R-102-92-07b;  
b) detalle de las inscripciones: D-DAI-MAD-WIT-R-108-92-03.

a

b



96

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

que las letras grandes están colocadas de forma abrupta en las piernas y el escudo (fig. 4). La inscripción 

convierte a la estatua en romana. Se dedica a una persona específica: L. Sestius Corocaurus. Según 

la inscripción, la estatua fue consagrada por su compañero de habitación (contubernalis) y/o hermano 

(frater).68 Es interesante que L. Sestius Corocaurus defina, además de su filiación, que es la identificación 

más común y más frecuente en las lápidas funerarias del norte hispano,69 también su posición en el 

contexto de la nueva estructura social romanizada,70 pero resulta imposible aclarar si la estatua debe 

ser considerada honorífica o funeraria, cuestión discutida por los investigadores,71 pues estamos ante el 

primer caso en el noroeste hispano en el que un individuo local reconoce públicamente su incorporación 

a la estructura social romana. Respecto a la cuestión de si la estatua debe ser interpretada como una 

estatua funeraria o una estatua honorífica, no es posible deducir una respuesta, ya que en ambos casos 

la estatua, de fecha temprana en el período augústeo, queda aislada en el contexto regional del noroeste. 

Los otros tipos de monumentos parecidos solo se documentan más tarde, como se ha indicado. La 

estatua como monumento privado de tipología prerromana se habría redefinido como romana al tallar una 

inscripción en latín, y ciertamente —de una forma u otra— estuvo expuesta en público. En cualquier caso, 

el hecho de que las estatuas de guerreros puedan servir para representar individuos de diferente estatus 

como militares (São Paio de Meixedo),72 civiles (p. ej., Lezenho,73 Rubiás,74 São Julião75) o incluso grupos 

profesionales enteros (Santa Comba, Refojos de Basto76) mediante la aplicación de las inscripciones 

pertinentes, es señal inequívoca de que el tipo estatuario todavía gozaba de la debida reputación y 

de amplia aceptación en el período imperial romano. Individuos pertenecientes a los diferentes grupos 

sociales seguramente se reconocían en las estatuas porque seguían siendo símbolos de sus valores, ya 

que todavía eran válidos en el Imperio romano avanzado del siglo i d. C.

68	 La cuestión discutida en la bibliografía de si realmente se trataría de su hermano (“frater”) o no (por último, 
Rodríguez Colmenero, 2013: 315), no juega ningún papel para la problemática aquí expuesta.

69	 Por ejemplo, Brestian (2008: 270).

70	 Edmondson (2002: 43): “[…] setting up a dedication […] or an epitaph […] was a distinctly Roman cultural act”).

71	 Por último, Edmondson (2002: 55) (“no way of telling whether they are funerary or honorific”); Redentor (2008a 
y 2008b [estatua honorífica]); Rodríguez Colmenero (2013) (estatua funeraria). Resulta difícil argumentar una 
explicación favorable como estatua honorífica. Quizás nos encontramos ante un monumento de tradición de la Edad 
del Hierro tardía indígena que rebasa las categorías conocidas de honorífico o funerario, y que, en consecuencia, 
quedaría más allá de las representaciones de héroes y divinidades.

72	 Calo Lourido (2003: 20 s., n.° 25).

73	 Calo Lourido (2003: 10-13, n.os 11-14).

74	 Calo Lourido (2003: 17, n.° 21).

75	 Calo Lourido (2003: 19 s., n.° 24).

76	 Calo Lourido (2003: 23, n.° 28).



97

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

Como último ejemplo, traemos a colación la famosa vaina de Pintia.77 La vaina es de hierro como era 

habitual, pero tiene damasquinados de plata y cobre en la parte posterior. Se trata de una pieza del 

siglo iv a. C., que fue hallada en niveles estratigráficos augústeo-tiberianos,78 por lo que no proviene de 

un contexto funerario, como suele ser normal, sino del interior de una casa. Aparentemente, la vaina 

pasó de mano en mano durante generaciones hasta que su último dueño, con motivo de una renovación 

77	 Sanz Mínguez (2008).

78	 También en otras regiones, como Gran Bretaña, se han encontrado armas y artefactos de la Edad del Bronce en 
contextos de períodos posteriores; véase Hingley (1996); Robinson (1995).

Fig. 4. Estatua de guerrero lusitano-galaico de São Paio de Meixedo, en Viana do Castelo (Portugal). 
Según Schattner (2019b: 53, fig. 5).



98

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

de la vivienda, decidió depositarla debajo del piso de su casa junto a un banco. Si se tratara del arma de 

un antepasado (pieza familiar), los rasgos personales del portador del arma se harían visibles, ya que 

estos se manifiestan particularmente en armas de ataque, como dagas y espadas, que a menudo llevaban 

un nombre propio, como Gram (Siegfried), Tizona o Colada (el Cid) o Excalibur (rey Arturo). Pero, por 

supuesto, también pudo ser un botín de guerra, en cuyo caso el arma resaltaría la fuerza y el heroísmo 

del vencedor que habría conseguido obtenerla y poseerla. La preservación de un arma de este tipo 

durante generaciones la transforma cuanto menos en una especie de reliquia (¿familiar?), por lo que 

adquiere su propio valor al rememorar la biografía del propietario anterior (¿ancestro?), así como de las 

batallas correspondientes.

c)	 Reutilización como rechazo o denegación

Claros signos de rechazo o denegación de monumentos protohistóricos no son evidentes en los hallazgos 

arqueológicos de la Hispania romana, si dejamos de lado el arrasamiento de poblados enteros por razones 

bélicas (Numancia) o la necesidad de allanar el terreno para futuras construcciones, como es el caso del 

llamado poblado ibérico en Munigua aludido más arriba. Como mucho, se podría enumerar para este caso 

las tabulae defixiones. La más conocida es la tabula defixionis de Barchín (Fuente de la Mota, en Cuenca). 

Se trata de una tableta bilingüe grecolatina del siglo i a. C. o i d. C. que apareció escondida en la muralla 

del correspondiente castro del siglo iv a. C., que en ese momento estaba abandonado.79 La ubicación es 

particularmente llamativa, ya que, por lo general, estas tabletas aparecen en tumbas, en necrópolis80 

asociadas a deidades ctónicas, en fuentes, cisternas o baños…; en otras palabras, junto a las puertas 

del inframundo.81 De antemano, cabría pensar que en el asentamiento abandonado vivían espíritus que 

tenían que ser domesticados y dominados. Pero es más probable que la maldición haya ido destinada a 

alguien que todavía vivía o trabajaba en las ruinas del castro,82 pues la investigación epigráfica indica 

que esta tabula defixionis es un híbrido entre una maldición y una solicitud de justicia. Los personajes 

mencionados, Nikias y Time, son de origen griego a juzgar por su nombre y, quizás, serían esclavos que 

trabajaran en las minas locales y se alojaran en las ruinas del castro,83 aunque, si así fuera, sorprendería 

el esfuerzo asumido al tratarse de esclavos. En cualquier caso, la maldición no está dirigida contra el 

monumento prehistórico, sino contra sus potenciales habitantes.

79	 Curbera, Sierra Delage y Velázquez (1999: 280).

80	 Para un ejemplo reciente en Córdoba, véase García-Dils de la Vega y Rubio Valverde (2018).

81	 Jordan (1985: 206 ss.) y Jordan (2000).

82	 Curbera, Sierra Delage y Velázquez (1999: 280).

83	 Curbera, Sierra Delage y Velázquez (1999: 281).



99

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

Conclusión

En el curso de la presente investigación se han podido obtener distintas visiones y cimentar diferentes 

opiniones respecto a las evaluaciones anteriores, especialmente en el grupo a. En la mayoría de los casos 

expuestos de reutilización de tumbas megalíticas, los hábitos y las costumbres simplemente continuaron 

en épocas posteriores en los mismos lugares conocidos desde siempre, sin que la utilización posterior 

mostrara ninguna referencia programática que sea claramente evidente. En este grupo, en la reutilización 

predominan aparentemente aspectos prácticos. En el grupo b se puede observar una preferencia por la 

reutilización de cuevas, pero sin que tampoco en este caso sea visible una continuidad en el desarrollo. 

Faltan, además, las etapas intermedias, que tendrían que demostrar una conexión idiosincrática 

durante milenios. Nuevamente, en la época posterior no se observa ninguna indicación a una referencia 

programática para el uso anterior.

Entre los monumentos muebles, el uso secundario tiende a una utilización funeraria. Para las piezas en 

cuestión, como los verracos o las estatuas de guerreros, significa un cambio en su destino de lo público a 

lo privado. Por lo tanto, teóricamente —entre los sitios para estatuas imaginables en el mundo romano— 

deberíamos imaginarnos también un uso secundario votivo en un santuario, ya que los santuarios también 

eran mayoritariamente privados. Pero, sin embargo, este uso aparentemente falta por completo. Esta 

circunstancia podría explicarse por el hecho de que el espectro de posibles consagraciones estaba limitado 

por el tipo de santuario respectivo,84 aunque no todos los objetos eran adecuados como ofrenda votiva. 

En cambio, fue precisamente en el ámbito de la representación funeraria privada en las zonas periféricas 

donde surgieron posibilidades de desarrollo para el individuo que este utilizaría siempre que pudiese 

escapar de la presión social que favorecía la construcción de monumentos funerarios típicos romanos, 

como los que se alineaban a lo largo de las Gräberstraßen. Pero incluso en estos casos, el reducido 

número de monumentos protohistóricos reutilizados no permite extraer conclusiones adicionales, sino 

que apunta a razones prácticas como su disponibilidad, que sugería una reutilización correspondiente.

Referencias bibliográficas

Abásolo Álvarez, J. A. (1977). “Las estelas decoradas de la región de Lara de los Infantes, estudios iconográficos”. 
Boletín del Seminario de Estudios de Arte y Arqueología [Universidad de Valladolid], 43, pp. 61-98.

Alarcão, J. de (2003). “As estatuas de guerreiros galaicos como representações de príncipes no contexto 
da organização político-administrativa do Noroeste pré-flaviano”. Madrider Mitteilungen, 44, pp. 116-126.

84	 Sobre la tipología de santuarios hispánicos, véase ahora Schattner (2019a).



100

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

Alfayé Villa, S. (2014). “Relecturas de algunas inscripciones latinas de la cueva-santuario de La Griega, 
Pedraza (Segovia)”. Veleia, 31, pp. 279-287.

Álvarez Sanchís, J. (2003). Los vettones. 2.ª ed., Bibliotheca archaeologica hispana, 1. Madrid.

Bechert, T. (1980). “Zur Terminologie provinzialrömischer Brandgräber”. Archäologisches Korrespondenzblatt, 
10, pp. 253-258.

Bethmann, St., y C. Helfferich (eds.) (2012). Agency. Quantitative Rekonstruktionen und gesellschaftstheoretische 
Bezüge von Handlungsmächtigkeit. Weinheim-Múnich.

Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge.

Bourdieu, P. (1984). Distinction. A Social Critique of the Judgement of Taste. Cambridge.

Bradley, R. (2002). The Past in Prehistoric Societies. Londres.

Branigan, K., y M. J. Dearne (1992). “Romano-British usage of the caves of Cheddar Gorge”. Proceedings of 
the University of Bristol Spelealogical Society, 19 (1), pp. 19-31.

Brestian, S. de (2008). “Interrogating the dead. Funerary inscriptions in Northern Iberia”. En R. Häußler 
(ed.), Romanisation et épigraphie, études interdisciplinaires sur l’acculturation et l’identité dans l’Empire 
romain. Archéologie et Histoire Romaine, 17, pp. 267-279. Montagnac.

Brilliant, R., y D. Kinney (eds.) (2011). Reuse Value. Spolia and Appropriation in Art and Architecture from 
Constantine to Sherry Levine. Burlington.

Bueno Ramírez, P., R. de Balbín Behrmann, R. Barroso Bermejo, J. J. Alcolea, R. Villa y A. Moraleda (1999). El 
dolmen de Navalcán. El poblamiento megalítico en el Guadyerbas. Instituto Provincial de Investigaciones 
y Estudios Toledanos, Serie i, Monografías, 52. Toledo.

Calo Lourido, F. (2003). “Catálogo”. Madrider Mitteilungen, 44, pp. 6-32.

Carrasco Martín, M. J. (2000). “El sepulcro megalítico de la Granja del Toriñuelo (Jerez de los Caballeros, 
Badajoz)”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Ávila, El megalitismo en Extremadura (homenaje a Elías 
Diéguez Luengo). Extremadura Arqueológica, 8, pp. 292-324. Mérida.

Celestino Pérez, S. (1991). El yacimiento de Cancho Roano. Campañas 1986-1990. Extremadura Arqueológica, 
2. Mérida.

Celestino Pérez, S. (2001). Estelas de guerrero y estelas diademadas. La precolonización y formación del 
mundo tartésico. Bellaterra Arqueología. Barcelona.

Crewe, V. (2012). Living with the past. The reuse of prehistoric monuments in Anglo-Saxon settlements. 
BAR British series, 573. Oxford.

Curbera, J., M. Sierra Delage e I. Velázquez (1999). “A Bilingual Curse Tablet from Barchín del Hoyo (Cuenca, 
Spain)”. Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 125, pp. 279-283.

Dally, O. (2009). “Spolien in Italien und dem östlichen Mittelmeerraum vor dem Beginn der römischen 
Kaiserzeit”. En Th. G. Schattner y F. Valdés Fernández (eds.), Spolien im Umkreis der Macht = Spolia en 
el entorno del poder. Actas del Coloquio Internacional en Toledo del 21 al 22 de septiembre de 2006, pp. 
45-57. Iberia Archaeologica, 9. Mainz.



101

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

Deichmann, F. W. (1940). “Säule und Ordnung in der frühchristlichen Architektur”. Römische Mitteilungen, 
55, pp. 114-130.

Deichmann, F. W. (1975). Die Spolien in der frühchristlichen Architektur. Múnich.

Díaz-Guardamino, M., L. García-Sanjuán, D. Wheatley y J. A. Lozano-Rodríguez (2019). “Late Prehistoric Stelae, 
Persistent Places and Connected Worlds: A Multi-disciplinary Review of the Evidence at Almargen (Lands 
of Antequera, Spain)”. Cambridge Archaeological Journal, 30 (1), pp. 1-28. <https://doi.org/10.1017/
S0959774319000490>.

Dobres, M.-A., y J. Robb (2000). Agency in archaeology. Londres.

Dugas, C. (1952). Exploration archéologique de Délos, 21. Le vases attiques a figures rouges. Les vases 
de Délos, 5. París.

Edmondson, J. C. (2002). “Writing Latin in the province of Lusitania”. En A. E. Cooley (eds.), Becoming 
Roman, writing Latin? Literacy and epigraphy in the Roman West, Journal of Roman Studies, Suppl. 48, 
pp. 41-60. Portsmouth, R. I.

Emirbayer, M., y A. Mische (1998). “What is Agency?”. American Journal of Sociology, 103, pp. 962-1023.

Esch, A. (1969). “Spolien. Zur Wiederverwendung antiker Baustücke im Skulpturen im mittelalterlichen 
Italien”. Archiv für Kulturgeschichte, 1, pp. 1-64.

Espejo Muriel, C. (2000). “Reflexiones sobre cultos indígenas y religión romana en el sur peninsular, 
cuestiones metodológicas”. Gerión, 18, pp. 213-233.

Esteban Ortega, J., y J. Salas Martín (2003). Epigrafía romana y cristiana del Museo de Cáceres. Memorias, 
3. Cáceres.

Fernández Ochoa, C., y M. Zarzalejos Prieto (1994). “La estela de Chillón (Ciudad Real). Algunas conside-
raciones acerca de la funcionalidad de las estelas de guerrero del Bronce final y reutilización en épo-
ca romana”. En C. de la Casa, M. Doménech e Y. Martínez (eds.), V Congreso Internacional de estelas 
funerarias, Actas del Congreso, Soria, 28 de abril al 1 de mayo de 1993, pp. 263-272. Soria.

Fernández Nieto, F. J. (2003). “La función de la cueva de Fortuna, el antro báquico-sabazio y sus 
antecedentes”. En A. González Blanco y G. Matilla Séiquer, La cultura latina en la cueva Negra: en 
agradecimiento y homenaje a los Profs. A. Stylow, M. Mayer, i. Velázquez y a todos los colaboradores. 
Antigüedad y Cristianismo, 20, pp. 437-462. Murcia.

Ferrer Palma, J. E., y P. Rodríguez Oliva (1978). “Hallazgos monetarios en las Peñas de los Gitanos (Montefrío, 
Granada)”. Cuadernos de Prehistoria de la Universidad de Granada, 3, pp. 327-342.

Fontijn, D. J. (2015). “Reinventing Tradition in the Roman West? Some Reflections on the Re-use of 
Prehistoric Burial Mounds”. En D. Boschung, A. W. Busch y M. J. Versluys (eds.), Reinventing “The invention 
of tradition”? Indigenous pasts and the Roman present. Morphomata, 32, pp. 189-213. Paderborn.

Frey, J. F. (2016). Spolia in fortifications and the role of the common builder in Late Antiquity. Mnemosyne 
Supplements, 389. Leiden.

García-Dils de la Vega, S., y M. I. Rubio Valverde (2018). “Tres nuevas defixiones romanas en su contexto 
arqueológico”. Anales de Arqueología Cordobesa, 29, pp. 263-292.

https://doi.org/10.1017/S0959774319000490
https://doi.org/10.1017/S0959774319000490


102

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

García Sanjuán, L., P. Garrido González y F. Lozano Gómez (2007). “Las piedras de la memoria (ii). El uso 
en época romana de espacios y monumentos sagrados prehistóricos del sur de la península ibérica”. 
Complutum, 18, pp. 109-130.

García y Bellido, A. (1949). Esculturas romanas de España y Portugal. Madrid.

González Blanco, A., y G. Matilla Séiquer (2003). La cultura latina en la cueva Negra: en agradecimiento 
y homenaje a los Profs. A. Stylow, M. Mayer, i. Velázquez y a todos los colaboradores. Antigüedad y 
Cristianismo, 20. Murcia.

Guerrero Misa, L. J. (1986). “La necrópolis del Pago de San Ambrosio de Alanís de la Sierra, Sevilla”. 
Anuario Arqueológico de Andalucía, iii, pp. 343-350.

Helfferich, C. (2012). “Einleitung. Von roten Heringen, Gräben und Brücken. Versuche einer Kartierung 
von Agency-Konzepten”. En St. Bethmann y C. Helfferich (eds.), Agency. Quantitative Rekonstruktionen 
und gesellschaftstheoretische Bezüge von Handlungsmächtigkeit, pp. 9-39. Weinheim-Múnich.

Hingley, R. (1996). “Ancestors and identity in the later prehistory of Atlantic Scotland”. World Archaeology, 
28, pp. 231-243.

Hingley, R. (1999). “The creation of later prehistoric landscapes and the context of the Reuse of Neolithic 
and earlier Bronze Age monuments in Britain and Ireland”. En Northern exposure. Interpretative devolution 
and the Iron Age in Britain. Leicester archaeology monographs, 4, pp. 233-251. Leicester.

HEp [Hispania Epigraphica] (2000), 10, p. 744.

HEp [Hispania Epigraphica] (2008), 17, p. 253.

Höck, M. (2003). “Os ‘guerreiros lusitano-galaicos’ na história da investigação, a sua datação e 
interpretação. Cultura castreja e celtas”. Madrider Mitteilungen, 44, pp. 51-66.

Holtorf, C. J. (1997). “Christian landscapes of pagan monuments. A radical constructivist perspective”. 
En G. Nash (ed.), Semiotics of landscape, archaeology of mind, 16th Conference Theoretical Archaeology 
Group (England) Bradford 1994. BAR International Series, 661, pp. 80-88. Oxford.

Holtorf, C. J. (1998). “The life-histories of megaliths in Mecklenburg-Vorpommern (Germany)”. En R. 
Bradley y H. Williams (eds.), The Past in the Past. The Re-use of Ancient Monuments. World Archeology, 
30 (1), pp. 23-38.

Hutton, R. (2011). “Romano-British Reuse of Prehistoric Ritual Sites”. Britannia, 42, pp. 1-22.

Jordan, D. R. (1985). “Defixiones from a Well Near the Southwest Corner of the Athenian Agora”. Hesperia, 
54, pp. 205-255.

Jordan, D. R. (2000). “New Greek curse tablets. 1985-2000”. Greek, Roman and Byzantine Studies, 41, 
pp. 5-46.

Koch, M. (2003). “Die lusitanisch-galläkischen Kriegerstatuen in ihrem literarisch-epigraphischen 
Zusammenhang”. Madrider Mitteilungen, 44, pp. 67-86.

Kurasiński, T., T. Purowski y K. Skóra (2015). “Reuse of Prehistoric items in the Early Middle Ages. The 
example of the cemetery in Lubień, voivodeship Łódź”. En Archaeology of the Slavs, Marek Dulinicz in 
Memoriam, Archaeologia Polona (Wrocław), pp. 139-166.



103

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

Lachenal, L. de (1995). Spolia. Uso e reimpiego dell’antico dal iii al xiv secolo. Milán.

Larrey Hoyuelos, E., y J. C. Jiménez Barrientos (1990). “Excavación de urgencia en el Pago de San Ambrosio, 
Alanís de la Sierra”. Anuario Arqueológico de Andalucía, iii, pp. 612-617.

Long, Ch. (1958). “Greeks, Carians and the Purification of Delos”. American Journal of Archaeology, 62, 
pp. 297-306.

López Monteagudo, G. (1983). Expansión de los verracos y características de su cultura. Colección Tesis 
Doctorales, 124. Madrid.

Lorrio Alvarado, A. J., e I. Montero Ruiz (2004). “Reutilización de sepulcros colectivos en el sureste de la 
península ibérica, la colección Siret”. Trabajos de Prehistoria, 61 (1), pp. 99-116.

Marco Simón, F. (1978). Las estelas decoradas del conventus caesaraugustano y cluniense. Zaragoza.

Mariné, M. (2008). “Ávila, tierra de verracos”. En M. Almagro-Gorbea (ed.), Arqueología vettona. La Meseta 
occidental en la Edad del Hierro. Zona arqueológica, 12, pp. 440-453.

Martin, A. (2005). “Agents in Inter-Action: Bruno Latour and Agency”. Journal of Archaeological Method 
and Theory, 12 (4), pp. 283-311.

Mayer i Olivé, M., y J. A. Abásolo Álvarez (1997). “Inscripciones latinas”. En M.ª Soledad Corchón (coord.), 
La cueva de La Griega de Pedraza (Segovia), pp. 183-259. Arqueología en Castilla y León. Monografías, 3. 
Valladolid.

Mayer i Olivé, M., y J. A. Abásolo Álvarez (2011). “Restos cultuales romanos en la cueva de la Griega 
(Pedraza, Segovia)”. En Diis deabusque. Actas do II Colóquio Internacional de Epigrafia “Culto y Sociedade 
en Occidente”, Sintra, 1995. Sintria, 3-4, 1995-2007 (2011), pp. 347-362.

O’Brien, W. (2002). “Megaliths in a mythologised landscape. South-west Ireland in the Iron Age”. En 
C. Sarre (ed.), Monuments and Landscapes in Atlantic Europe. Perception and Society during the Neolithic 
and Early Bronze Age, pp. 152-176. Londres.

Oliveira, J. M. (1998). Monumentos megalíticos da bacia hidrográfica do rio Sever I. 2.ª ed. Lisboa.

Pauketat, T., y S. Alt (2005). “Agency in a Postmold? Physicality and the Archeology of Culture-Making”. 
Journal of Archaeological Method and Theory, 12 (3), pp. 213-236.

Pellicer Catalán, M., y V. Hurtado Pérez (1987). “Excavaciones en la Mesa de El Gandul (Alcalá de Guadaira, 
Sevilla)”. Anuario Arqueológico de Andalucía, ii, 1986, pp. 338-341.

Petts, D. (2002). “The reuse of prehistoric standing stones in western Britain? A critical consideration of an 
aspect of early medieval monument reuse”. Oxford Journal of Archaeology, 21 (2), pp. 195-209.

Poeschke, J., y H. Brandenburg (eds.) (1996). Antike Spolien in der Architektur des Mittelalters und der 
Renaissance. Múnich.

Raitelhuber, E. (2012). “Ein relationales Verhältnis von Agency. Sozialtheoretische Überlegungen und 
Konsequenzen für empirische Analysen”. En St. Bethmann y C. Helfferich (eds.), Agency: Quantitative 
Rekonstruktionen und gesellschaftstheoretische Bezüge von Handlungsmächtigkeit, pp. 122-153. 
Weinheim, Múnich.



104

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Thomas G. Schattner

Redentor, A. (2008a). “Inscrições sobre guerreiros lusitano-galaicos: leituras e interpretações”. Revista 
Portuguesa de Arqueología, 11 (2), pp. 195-214.

Redentor, A. (2008b). “Sobre o significado dos guerreiros lusitano-galaicos, o contributo da epigrafia”. En 
Coloquio sobre Lenguas y Culturas Paleohispánicas, Lisboa, 26 a 28 de febrero de 2009. Palaeohispanica, 
9, pp. 227-246.

Robinson, P. (1995). “Miniature socketed bronze axes from Wiltshire”. Wiltshire Archaeological and Natural 
History Society Magazine, 88, pp. 60-68.

Rodríguez Colmenero, A. (2013). “Guerreros galaicos con inscripción latina: ¿indigenismo o romanización?”. 
En F. Acuña Castroviejo, R. Casal y S. González (eds.), Escultura romana en Hispania vii. Homenaje al 
prof. Dr. Alberto Balil. Actas de la VII Reunión de Escultura Romana en Hispania, Santiago de Compostela 
y Lugo, 4 a 6 de julio de 2011, pp. 307-334. A Coruña / Andavira.

Rodríguez Colmenero, A. (2015). Dioses, guerreros y topónimos en la Gallaecia romana, nuevas aportaciones 
y revisión de otras. Anejos de Larouco, 5. Lugo.

Rodríguez-Corral, J. (2012). “Las imágenes como un modo de acción. Las estatuas de guerreros castreños”. 
Archivo Español de Arqueología, 85, pp. 79-100.

Rodríguez Hidalgo, J. M. (1983). “Nueva estela decorada en Burguillos (Sevilla)”. Archivo Español de 
Arqueología, 56, pp. 229-232.

Rodríguez Hidalgo, J. M. (2001). “La restauración del dolmen del Término, Gandul (Alcalá de Guadaira y 
Mairena del Alcor, Sevilla)”. En Homenaje al Profesor Pellicer, Spal, 10, pp. 93-108.

Rojas, F. (2017). “Archaeophilia. A Diagnosis and Ancient Case Studies”. En B. Anderson y F. Rojas, 
Antiquarianisms. Contact, conflict, comparison, pp. 8-30. Joukowsky Institute publication, 8. Oxford.

Ruiz-Gálvez, M.-L., y E. Galán (1991). “Las estelas del suroeste como hitos de vías ganaderas y rutas 
comerciales”. Trabajos de Prehistoria, 48, pp. 257-273.

Ruiz Zapatero, G., y J. Álvarez Sanchís (2008). “Los verracos y los vettones”. En M. Almagro-Gorbea (ed.), 
Arqueología vettona. La Meseta occidental en la Edad del Hierro. Zona Arqueológica, 12, pp. 214-251.

Sanz Mínguez, C. (2008). “Un puñal-reliquia vacceo hallado en Pintia (Padilla de Duero, Valladolid)”. Gladius, 
28, pp. 177-194.

Schattner, Th. G. (2003). “Stilistische und formale Beobachtungen an den Kriegerstatuen”. Madrider 
Mitteilungen, 44, pp. 127-149 (versión portuguesa en O Arqueólogo Português, 22, serie iv, 2004, pp. 9-66).

Schattner, Th. G. (2019). Munigua. Un recorrido por la arqueología del Municipium Flavium Muniguense, Sevilla.

Schattner, Th. G. (2019a). “Vorarbeiten für eine archäologische Typologie der Heiligtümer und Votivdepots 
des vorrömischen und römischen hispanischen Westens”. Madrider Mitteilungen, 60, pp. 133-181.

Schattner, Th. G. (2019b). “Wege zur Teilhabe, archäologische Bemerkungen zu Bild und Text auf 
nordwest-hispanischen Dekmälern in der Kaiserzeit”. En Th. G. Schattner, D. Vieweger y D. Wigg-Wolf 
(eds.), Kontinuität und Diskontinuität, Prozesse der Romanisierung. Fallstudien zwischen Iberischer 
Halbinsel und Vorderem Orient; Ergebnisse der gemeinsamen Treffen der Arbeitsgruppen “Kontinuität 
und Diskontinuität: Lokale Traditionen und römische Herrschaft im Wandel” und “Geld eint, Geld trennt” 
(2013-2017), pp. 47-70. Rahden / Westf.



105

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

REUTILIZACIÓN DE MONUMENTOS EN ÉPOCA ROMANA

Schattner, Th. G., y F. Valdés Fernández (eds.) (2009). Spolien im Umkreis der Macht = Spolia en el 
entorno del poder. Actas del Coloquio Internacional en Toledo del 21 al 22 de septiembre de 2006. Iberia 
Archaeologica, 9. Mainz.

Schlüter, E. (1998). Hispanische Grabstelen der Kaiserzeit. Eine Studie zur Typologie, Ikonographie und 
Chronologie. Hamburger Werkstattreihe zur Archäologie, 2. Lüneburg.

Sierra Delage, M. (2004). “El yacimiento ibérico de Fuente de la Mota. Los albores de una cultura en la 
submeseta sur de Cuenca”. En Investigaciones arqueológicas en Castilla-La Mancha, 1996-2002, pp. 105-116. 
Patrimonio histórico de Castilla-La Mancha, 18. Toledo.

Silva, A. Coelho Ferreira da (2003). “Expressões guerreiras da sociedade castreja”. Madrider Mitteilungen, 
44, pp. 41-50.

Stylow, U. (1993). “La cueva Negra de Fortuna (Murcia), ¿un santuario púnico?”. En M. Mayer i Olivé (ed.), 
Religio Deorum. Actas del Coloquio Internacional de Epigrafía, Culto y sociedad en Occidente, Tarragona, 
6 a 8 de octubre de 1988, pp. 449-460. Sabadell.

Stylow, U., y M. Mayer i Olivé (2003). “Los tituli de la cueva Negra. Lectura y comentarios literario 
y paleográfico”. En A. González Blanco y G. Matilla Séiquer, La cultura latina en la cueva Negra: en 
agradecimiento y homenaje a los Profs. A. Stylow, M. Mayer, i. Velázquez y a todos los colaboradores. 
Antigüedad y Cristianismo, 20, pp. 225-264. Murcia.

Tranoy, A. (1981). La Galice romaine. Recherches sur le nord-ouest de la Péninsule Ibérique dans l’antiquité. 
Publications du Centre Pierre Paris, Collection de la Maison des Pays Ibériques, 7. París.

Tranoy, A. (1988). “Du héros au chef: L’image du guerrier dans les sociétés indigènes du nord-ouest de la 
Péninsule Ibérique (iie siècle avant J.-C. – ier siècle après J.-C.)”. En Actes du Colloque Le monde des images 
en Gaule et dans les provinces voisines, Sèvres, 16 a 17 de mayo 1987, pp. 219-228. Caesarodunum, 23. 
París.

Williams, H. M. R. (1998). “The Ancient Monument in Romano-British Ritual Practices”. En Proceedings of 
the 7th Annual Theoretical Roman Archaeology Conference, pp. 71-86. Oxford.





Una mirada a las piedras sagradas en Cataluña

Josefina Roma*

107

La primera edición del Coloquio Internacional sobre las Sacra Saxa no tuvo participación catalana. Este 
artículo en el II Coloquio intenta reparar esa ausencia mostrando la variedad de estudios sobre piedras 
singulares en Cataluña, desde sus comienzos a la actualidad. En esta mirada se destacan tres enfoques. 
En primer lugar, el de los arqueólogos y las investigaciones surgidas de los departamentos universitarios 
y dedicadas al megalitismo. Otra vía la constituyen los estudiosos locales, que en un principio no eran 
especialistas sino personas interesadas o aficionadas, pero este sector ha ido evolucionando de modo que 
desde hace décadas son ellos quienes, además de ser los que realizan descubrimientos por su contacto con 
el territorio, están formados en arqueología y relacionados y agrupados en centros de estudios altamente 
especializados; y asimismo son ellos los que han recogido la toponimia local, que ya señala elementos 
singulares. Por último, otro camino de investigación lo constituyen las leyendas locales, que nos transmiten 
conocimientos y también recuerdos de otros pueblos anteriores, de cultos, de héroes… que han convivido 
con las cosmovisiones oficiales y que nos revelan unas formas de vida y de creencias que pueden ayudarnos 
a comprender las culturas del pasado, así como los contactos entre pueblos, su sistema simbólico, para 
establecer límites, caminos, propiedades, así como su relación con lo sagrado.

Megalitismo. Arte primero. Leyendas. Toponimia. Piedras singulares. Cataluña.

We had no participants from Catalonia in the course of previous Congresses on Saxa Sacra. This paper will 
try to repair this absence, by showing the variety of studies on outstanding rocks in Catalonia, from the 
first studies and descriptions up to the current research. We can consider the approaches to this subject 
in three ways. First of all, the archaeologists research, coming from University Departments, focusing 
on megalithism. A second way is based on local historians, many times, devoted amateurs, altough this 

*	 Profesora jubilada de Antropología. Universidad de Barcelona. j.roma@ub.edu

ÍNDICE

mailto:j.roma%40ub.edu?subject=


108

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Josefina Roma

section of studies has evolved in the last decades, to become a solid group of highly specialized research 

teams connected between each other and trained in archeology, who have been able to make new 

discoveries due to their contact with the territories. They are also doing local toponymy work, marking up 

every relevant element. Finally, the third approach is based on the study of local legends which transfer 

to our times the knowledge and memories of previous cultures, together with their rituals, heroes… 

who survived the official worldviews, and uncover a way of life and belief that can help understand past 

cultures, as well as the relationship between populations, their symbolical systems to settle borders, 

tracks, and their relationship to the sacred.

Megalithism. First art. Legends. Toponymy. Outstanding rocks. Cataluña.

Cataluña presenta una gran cantidad de piedras y rocas sagradas y su estudio ha despertado interés 

desde varios puntos de vista. En primer lugar, los especialistas en la cultura megalítica se han encontrado 

con piedras y rocas, que popularmente ya se habían definido como sagradas, la Pedra Gentil (Piedra 

Gentil), la Pixarrada del Diable (la Meada del Diablo), la Pedra del Sacrifici (la Piedra del Sacrificio) y 

un largo etcétera, son ejemplos de denominaciones populares de megalitos. Muchos de los menhires, 

dólmenes y crómlechs ya tenían nombres alusivos a la creencia de los habitantes del lugar de que allí 

había una construcción o utilización sagrada.

Sin embargo, pese a conocer su existencia y a definirlas y asociarlas a menudo con sus hallazgos 

megalíticos, los prehistoriadores renunciaron muchas veces a su estudio porque no habían podido 

datar convenientemente la acción del hombre en ellas, cuando no estaban asociadas con materiales de 

excavación arqueológica en su proximidad y así las han atribuido a huellas de la actividad tradicional en 

el bosque, para obtener y procesar sustancias, aceites, tintes, maceración de plantas textiles y otras, 

relacionadas con oficios en los que el bosque aportaba la materia prima. El largo periodo en el que 

muchos grabados sobre roca han continuado activos, también es un inconveniente para una datación 

precisa, cuando no es posible obtener datos de excavaciones en su base.

En Cataluña los primeros estudios sobre la cultura megalítica comienzan en la segunda mitad del siglo xix 

con la publicación sobre el dolmen de la Grossa de Moià, en 1865, y el de la Casa Encantada de Senterada, 

en 1872 (fig. 1), aunque en la Cataluña francesa Joseph Jaubert de Réart ya había publicado sus estudios en 

1832. Ya en el siglo xx Pere Bosch i Gimpera, Josep Colomines, Lluís Pericot y Joan Serra i Vilaró, entre 

otros, dataron la cultura megalítica entre el Neolítico, el Calcolítico y la Edad del Bronce. Después de los 

trabajos realizados durante el siglo xx, vemos que últimamente son las investigaciones de Josep Tarrús en 

el Alt Empordà (2002), Carme Molist en Tavertet, Josep Castany en el Solsonès (1987) y Jordi Campillo 

en el Alt Urgell (1992) los que han marcado las directrices en estos estudios.



109

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUÑA

Así, hasta el momento, se considera que la cultura megalítica se extiende en Cataluña desde los Pirineos 

hasta algo más al sur del río Francolí, y su cronología, basada en los ajuares funerarios y las dataciones 

con carbono-14, en relación con los monumentos megalíticos, nos muestra una amplitud temporal desde 

el v milenio a. C. hasta mediados del ii milenio a. C.

A partir de la tesis doctoral del doctor Lluís Pericot, en 1925, decayó el estudio de otras formas de 

megalitos que no fueran sepulcrales, y ni los menhires ni los grabados en piedras singulares fueron 

tenidos en cuenta por su dudosa cronología. Solamente a partir de finales de los años cincuenta del 

siglo xx se vuelve a generar el interés de los arqueólogos por estas manifestaciones megalíticas de la 

mano de Lluís Esteva, discípulo del doctor Pericot, que no duda en considerar los grabados y las cazoletas 

en las piedras singulares, muchas veces cerca de dólmenes, y también los menhires, como claramente 

prehistóricos. En la Cataluña norte el doctor Jean Abelanet, en los trabajos previos a su tesis, de 1990, y 

a partir de su defensa, dedica gran parte de su estudio a estas manifestaciones de grabados y trabajos 

en piedras singulares.

En los años sesenta del siglo xx emprendieron el estudio del conjunto de rocas grabadas y los sepulcros en 

fosa de Savassona, en Tavèrnoles (Osona) (fig. 2), que habían sido descubiertos en 1958 por el estudioso 

local señor Soler y por miembros de la Unió Excursionista de Vic. El estudio de investigación lo realizaron 

el doctor Eduard Junyent y la doctora Ana M.ª Muñoz, de la Universitat de Barcelona. El conjunto, junto 

a la ermita de Sant Feliuet, es de una gran riqueza, con la Pedra dels Sacrificis, la del Dau (llamada así 

Fig. 1. La Casa Encantada. Dolmen de Senterada (Pallars Jussà).



110

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Josefina Roma

por su forma cúbica), la Pedra de les Bruixes y la Pedra de l’Home. Aparte de los enterramientos en fosa 

del Neolítico final hasta el Calcolítico, hay numerosas rocas con grabados cruciformes, antropomorfos, 

cazoletas y canales, lo que llevó a considerar la piedra más relevante como la de los sacrificios. Se 

encontró ajuar cerámico y lítico, y por primera vez se pudo datar el conjunto con carbono-14 gracias a una 

fundación americana. Este dio como resultado una antigüedad del año 2345 ± 140 a. C.

Fig. 2. Pedra de les Bruixes. Conjunto megalítico de Savassona (Osona).

En los últimos decenios se ha dado gran importancia a la conexión existente entre asentamientos y 

monumentos megalíticos, asociados a rocas con grabados e incisiones o cazoletas excavadas con canalillos 

que se unen entre sí, lo que encierra un valor simbólico que pocas veces se ha podido descifrar, pero se 

intuye un significado, a veces identitario, de delimitación del territorio, y también religioso y de iniciación, 

así como de conmemoración de los antepasados o difuntos singulares.

En este nuevo contexto podemos incluir los estudios de megalitos del Empordà y de la Albera y el Rosselló, 

ya en territorio de la Cataluña norte, y también en todo el Pirineo catalán, en las comarcas del Berguedà 

y el Solsonès, así como en Osona y el Vallès, y los trabajos de Josep Agustí en Olot y Albert Fàbrega en 

el Bages. De modo que la extensión de estos estudios ha llevado a identificar y descubrir monumentos 

y arte megalítico por toda Cataluña, hasta las comarcas del Baix Penedès o del Baix Camp, relacionando 

su cronología con excavaciones a los pies de estos megalitos, que se han datado desde comienzos del 

iv milenio hasta la mitad del iii milenio y en muchos casos hasta comienzos del ii milenio. Esto no quiere 

decir que no se hayan reutilizado hasta época medieval, en algunos casos sobre todo, los menhires y 



111

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUÑA

las rocas con grabados situadas en caminos de pastores, en lugares de singular importancia por las 

civilizaciones que han poblado las zonas.

Como ejemplo de este nuevo entendimiento o enfoque, citaremos, por la envergadura de sus trabajos, y 

la influencia que ha ejercido en el estudio de los grabados en piedra relacionados con megalitos por toda 

Cataluña, el GESEART (Grupo Ampurdanés de Salvaguarda y Estudio de la Arquitectura Rural y Tradicional). 

Efectivamente, este grupo, liderado por Josep Tarrús, Antoni Mañé, Enric Carreras y Miguel Diego Piñero, 

ha abierto el horizonte de los estudios del arte megalítico y muchos más investigadores se han sumado 

a realizar mapas y excavar alrededor de las peñas sagradas o no, pero sí singulares y trabajadas, en 

el Alt Empordà, Solsonès, Noguera y Vallès Oriental (fig. 3). Este cambio en los últimos treinta años se 

ha visto coronado por hallazgos como el de 2005 de la estatua antropomorfa de Ca l’Estrada, decorada 

en bajorrelieve, en Canovelles (Vallès Oriental), y las estelas antropomorfas decoradas del dolmen de 

Reguers de Seró (Noguera). Aquí se han podido datar con carbono-14 los vasos campaniformes de estilo 

epimarítimo y pirenaico, que han dado una datación de 2700-2600 a. C. Estos datos hacen resituar otras 

estelas cercanas como el Roc de la Mare de Déu (Roca de la Madre de Dios) (fig. 4) y otras losas del 

Santuari del Miracle, en el Solsonès. En todas estas comarcas se han podido relacionar los hallazgos de 

grabados cruciformes, elípticos, antropomorfos, cazoletas y canales. En 2009 se encontró una figura 

menhir en el Pla de les Pruneres, de Mollet del Vallès, con un rostro humano y los ojos en bajorrelieve, 

así como prolongaciones como brazos, sin manos y signos grabados. Desgraciadamente no se pudo 

encontrar en su base restos arqueológicos.

Fig. 3. Pedra de les Creus, en La Roca del Vallès (Vallès Oriental).



112

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Josefina Roma

Estos hallazgos y su estudio nos dicen que desde la arqueología se está completando el mapa del iv y 

iii milenios por parte de equipos de estudiosos en toda Cataluña.

Otra línea de aproximación la constituyen los estudios locales. Efectivamente, los eruditos locales reúnen 

en sus monografías todo aquello que de curioso y atractivo posee el término municipal. Y es aquí donde 

podemos encontrar descripciones de muchas piedras de larga significación local. También, junto a ellas, 

se hallaban en el pasado especulaciones e interpretaciones de su significado, no siempre basadas en datos 

fiables. Pero desde hace decenios los estudiosos locales dedicados a la arqueología están enormemente 

cualificados y se agrupan en instituciones y museos comarcales que les permiten contrastar sus teorías 

y hallazgos, y además mantienen relaciones muy estrechas con los equipos universitarios de los que 

proceden, de manera que sus escritos y opiniones están ya muy lejos de una mera afición.

Los estudiosos locales son los que nos pueden dar cuenta a la vez de las tradiciones populares ligadas a 

las rocas singulares, junto con las excavaciones y posibles dataciones basadas en estudios arqueológicos 

contrastados.

Vamos a tomar como ejemplo de esta dedicación el trabajo de Eduard Riu en el Bages y el Berguedà. 

Estudia cómo en Navàs (comarca del Bages), antes de llegar a las casas y la iglesia de Viver, existía una roca 

singular en forma de pirámide invertida, de unos 4,5 metros de alto, que se mantenía en equilibrio y que fue 

destruida por el trazado de la carretera. Era el Roc de Sant Narcís, junto a la ermita de la misma advocación, 

y cerca, en el Mas de les Sitges, se ha encontrado cerámica ibérica y romana. El Roc de Sant Joan de 

Montdarn (comarca del Berguedà) (fig. 5) todavía sigue en pie y recibe aún por San Juan las ofrendas de los 

Fig. 4. Roc de la Mare de Déu, situada junto a la ermita de Sant Gabriel,  
en el Santuari del Miracle de Riner (Solsonès).



113

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUÑA

fieles, que vienen en procesión desde la iglesia de San Juan, a unos 100 metros de distancia. Esta gran roca 

presenta una hornacina triple, y en la más profunda se halla la imagen de san Juan.

Otra piedra singular es el Roc de Sant Urbici, en Serrateix (Berguedà) (fig. 6), de grandes dimensiones, 

solitaria en el centro de un campo de cereal, que antaño estaba acompañada de rocas menores situadas a 

Fig. 5. Sant Joan de Montdarn, en Serrateix (Berguedà). Situada al lado de la ermita de San Juan  
y visitada en procesión a la pequeña hornacina en la roca, que prolonga un culto precristiano.

Fig. 6. Roc de Sant Urbici, en Serrateix (Berguedà). Roca solitaria de grandes dimensiones  
en medio de campos de labor donde descansó el peregrino que portaba sus reliquias.



114

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Josefina Roma

su alrededor que, por ser más fácilmente extraíbles, se sacaron porque estorbaban la labor del campo. En 

esta roca hay impresiones de huellas y manchas rojas que avalarían una de las leyendas según la cual el 

obispo san Urbicio fue martirizado allí. Otra leyenda, derivada de la vida de san Úrbez en el Alto Aragón, 

nos cuenta cómo a la sombra de esta roca descansó un peregrino de Burdeos que llevaba los restos-

reliquias de san Urbicio, san Zenón, san Víctor y santa Felícola y que depositó finalmente en el cercano 

monasterio benedictino de Santa Maria de Serrateix.

Otras rocas del Berguedà son el Roc de la Mel, cuyo nombre obedece a la leyenda de que bajo esta 

enorme piedra había un depósito de miel, el Roc de la Fantasma (fig. 7) y la Roca de Casserres.

Fig. 7. Roc de la Fantasma, en Clot de la Fou (Berguedà). Nudo de leyendas junto al camino.

Los investigadores locales han conocido y tenido en cuenta la gran cantidad de rocas singulares que 

aparecen con incisiones, cazoletas y canalillos, oquedades y otras formas de trabajo antrópico. Muchas 

iglesias y ermitas están edificadas en estos entornos, pero también castillos como el de Montcortès de 

Segarra (fig. 8) o el próximo de Aranyó, con sus pallers de pedra (pajares de piedra).

Anteriormente he mencionado la importancia del conjunto de las piedras de Savassona, con la excavación 

arqueológica académica, pero también con su descubrimiento por parte de aficionados y excursionistas, 

y de hecho se siguieron estudiando por estudiosos locales, que publicaron en revistas como Ausa sus 

nuevas aportaciones. Fueron Dolors Buxó, Walter Cruells, Mar Espadaler y Miquel Molist (1982).



115

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUÑA

Otro ejemplo que nos puede ilustrar sobre las investigaciones locales y comarcales es el de Jordi Casamajor, 

que ha estudiado los grabados rupestres de la comarca del Alt Urgell, como el Tossal de la Cava, y otro, 

en una estela solitaria, en Encamp (Andorra), en 2007, con profusión de grabados sobre muchas piedras, 

de estrellas de cinco puntas, flechas, cuadriculados, cerca de un antiguo paso a 1540 metros. Este autor 

establece dos tipologías: la primera, con grabados en huso, de líneas paralelas semejantes a las halladas 

en el Pallars y en Cerdaña, y una segunda de líneas más finas y elaboradas. Él lo data en un período que 

va del Eneolítico al final del Bronce, aunque la relación con otros investigadores, como Jean Abelanet, lo 

retrasan hasta la cultura ibérica.

Lo que es muy importante es que en todas estas investigaciones ya se tienen en cuenta las fuentes orales, 

la toponimia. Denominaciones en las zonas pirenaicas de coves d’Encantades (cuevas de Encantarias), 

collets del Diable (collados del Diablo), rocs de les Bruixes (rocas de las Brujas), forat de l’Infern (agujero 

del Infierno), forats del Marrà negre (agujeros del Mardano negro), barranc del Dimoni (barranco del 

Demonio), gorges de les Fades (gargantas de las Hadas), de Gegants (de Gigantes), llocs de les Dames 

blanques (lugares de las Damas blancas), de Mainarons o colls del Moro (collados del Moro). Muchos de 

estos nombres ya nos indican unas culturas antiguas a las que se sobrepuso la cristianización. Sabemos 

que en el siglo iii d. C. los obispos aún aceptaban cierto sincretismo con antiguas creencias locales, pero 

en el vii en el Concilio de Toledo se prohíbe expresamente el culto a las fuentes, a los árboles y a las 

Fig. 8. Roca con cazoletas y canales bajo el castillo de Montcortès y frente a la iglesia de Santa Ana,  
en Montcortès de Segarra (La Segarra).



116

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Josefina Roma

rocas. Todavía en el siglo xv los obispos estaban empeñados contra los restos de cultos precristianos. 

En este sentido, no podemos dejar de mencionar trabajos como los de Elisa Guerra, que propone que 

algunos de estos grabados en piedra se corresponden con un estado alterado de conciencia, por ejemplo 

con la planta de estramonio (Datura stramonium), con propiedades curativas y narcóticas, tal como se 

encontró en una fosa votiva de la Edad del Bronce del Roc de les Bruixes, en Andorra.

Hemos de citar también los estudios de Sara Aliaga, Oriol Mercadal y Lluís y M. Solé sobre la Roca 

Basseda, en la Cerdanya, o los de Pere Campmajor, también en la Cerdanya, en que la interpretación de 

los grabados como signos de identidad o demarcación de caminos de pastores, pero también religiosos y 

hasta astronómicos, está bien presente.

Por fin, hay otro camino para aproximarse a las piedras sagradas y son las leyendas locales, que 

recogen narraciones en las que cada generación ha dejado su interpretación de antiguos y renovados 

motivos que se bordan unos sobre otros formando un todo indisoluble, a menudo imposible de precisar 

cronológicamente, pero siempre ofreciendo vías de conocimiento y comprensión.

El camino de las leyendas nos abre muchas posibilidades en el estudio de las rocas singulares. En primer 

lugar, ayudando a su detección, puesto que, como hemos visto, la toponimia y las historias que se le asocian 

nos hablan de un posible origen, utilización y, siempre, de la relación de su sacralidad con la aculturación 

religiosa del cristianismo, ya que parece como si todas estas tradiciones precristianas caminaran por el filo 

de una cumbrera montañosa y, dependiendo de la fidelidad de los pueblos, de las actitudes de los clérigos 

y los obispados, caen del lado de la demonización o de la santidad, asociada con más o menos ortodoxia 

con las creencias y los cultos cristianos. Pero en ambos casos su persistencia durante largos períodos nos 

permite conocer su sacralidad, aunque sea en negativo, por su demonización y atribución al diablo, a las 

brujas, a los moros o a las encantarias.

Voy a dar una muestra de ejemplos que presentan distintos grados de asimilación de piedras singulares 

antiguas con denominaciones cristianas.

Un ejemplo significativo ocurre en Sarroca de Bellera, la cuna del etnógrafo Ramon Violant i Simorra, 

en el Pallars Jussà, donde conviven, por una parte, el dolmen de Bellera o Casa Encantada, que tiene 

una explicación legendaria no relacionada con la religiosidad, sino con un enterramiento antiguo, y está 

conectada con la formación del paisaje local, ya que cuenta cómo una giganta primigenia arrancó las 

enormes piedras y formó así el congosto del Estany. Acto seguido subió toda la cuesta con una piedra 

bajo cada brazo, otra en la cabeza y otras dos a modo de escapulario, y aún tenía las manos libres, con 

las que no paraba de hilar, pero al llegar a la cumbre cayó exhausta y las piedras, al caerse, formaron la 

cabaña que le sirvió de monumento funerario.



117

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUÑA

La explicación de un dolmen como resultado de la fuerza de una giganta trasladando todas las piedras y 

además haciendo una labor también está, entre otros, en el dolmen de Avellanet, llamado Cabana dels 

Moros, cuya transportadora era una giganta que hacía media mientras llevaba las piedras en la cabeza, 

bajo los brazos y en escapulario. El dolmen del Miracle, en Riner (Solsonès), situado al lado de la ermita 

de Sant Gabriel, es el dolmen de la Virgen, porque fue ella quien transportó las piedras del mismo modo 

como lo hicieran las gigantas en otros lugares, de manera que el traspaso aculturador de las historias se 

ha realizado, aunque la figura de la Virgen quede un tanto distorsionada.

Sarroca de Bellera posee además un resbaladizo en la roca, llamado el Lliscador del Diable o resbaladizo 

del diablo, que ya sugiere prácticas fecundantes en quienes emprendían su contacto en la bajada, pero 

además conserva las huellas de las pezuñas del diablo grabadas en la roca, mostrando así su conexión 

con ritos fecundantes heterodoxos para el cristianismo.

Un tercer lugar relacionado con las rocas sagradas es el Cabanot de la Verge o cabaña de la Virgen, bajo 

la roca de Gasol, donde apareció la imagen de la Virgen, Nuestra Señora de Bellera. De este modo la 

santificación del lugar transforma la posible heterodoxia en ortodoxia local.

Una explicación de la geología de grandes formaciones rocosas se encuentra en Collegats (entre el Pallars 

Jussà y el Pallars Sobirà), donde se sitúa la cueva del Serpent o Serpiente, que se alimentaba de los 

arrieros que trataban de cruzar el paso, subrayando así su peligrosidad. Collegats recoge en su conjunto 

las transiciones de creencias precristianas a su interpretación dentro del cristianismo. Así, tenemos la 

Roca Santa, que impide el paso a los espíritus malignos del lugar, y bajo el pueblo está el llamado Fort 

de les Encantades o agujero de las Encantarias, donde se encontró la imagen de la Virgen que se venera 

en el pueblo y que se trasladó a la iglesia, la cual además se niega a que la lleven a la fuente en situación 

de sequía, convirtiéndose en algo muy pesado, imposible de transportar, con lo que su comportamiento 

hacia el ritual acostumbrado contra la sequía es justamente el contrario que en otros santuarios. Otra 

roca que impide el paso a los malos espíritus es la Roca Santa de Hortoneda.

La conversión en rocas es otra de las explicaciones populares de la geología, como consecuencia de una 

maldición. Esta es la historia de la Maladeta, de las tres hermanas de Paderna, y pasan de siete mil las 

rocas consideradas como las ovejas de su rebaño, convertidas en piedras. Los Encantats de Espot (Pallars 

Sobirà) ya presentan en la leyenda una explicación de sacrilegio, completamente cristianizada. Así, se 

cuenta que el día de la romería a la ermita de Sant Maurici dos hombres de Espot se fueron a cazar un 

sarrio y un rayo los fulminó, convirtiéndolos en rocas.

El abad de Gerri (Pallars Sobirà) informaba a Francisco de Zamora en el siglo xviii, para su descripción 

de los pueblos pirenaicos, de las piedras en forma de hombre y de mujer con un plato y una escudilla de 

piedra en el Agujero de las Janes (otro nombre para las poblaciones anteriores).



118

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Josefina Roma

Entre los pueblos de la Ribagorza aragonesa y catalana hay historias muy singulares de rocas, como la del 

pastor de la Torre de Buira, que descubrió una piedra redondeada como una muela y la hizo rodar hasta 

su casa, pero al igual que las imágenes encontradas de la Virgen esta se volvió a su lugar de origen por 

tres veces. Este hecho extraordinario se lo contaron al párroco, que entendió que era una señal divina de 

que la Virgen quería una ermita en aquel lugar. Los habitantes de los pueblos cercanos —Bonansa, Sirés, 

Pont de Suert, Buira y Torre de Buira— construyeron la ermita con la piedra incorporada en un muro, al 

lado de una imagen de la Virgen, llamada desde entonces de la Mola o muela, pero la gente, cuando va 

de romería, realiza el ritual de deslizar la mano por la piedra, engastada en el muro, y los fieles pasan 

tres veces seguidas para tocar la piedra, que si está húmeda indica que las lluvias serán abundantes ese 

año. Con este ritual, cuyo centro es una piedra singular, se actualizan viejas costumbres y creencias, y no 

importa el intento de cristianizar la devoción, puesto que el ritual continúa igual.

En cambio, en Peranera (Alta Ribagorza), una piedra negra causaba apariciones terribles durante la noche, 

en casa Ardiaca, la más antigua del pueblo, y aunque la tiraban al barranco volvía a aparecer en la casa, 

hasta que sus moradores decidieron marcharse. Y el agua de su pozo jamás se secaba, ni siquiera en 

tiempos de gran sequía. Así vemos que el mismo hecho, la vuelta una y otra vez de una piedra sagrada, 

recibe distinta interpretación según caiga la creencia del lado de la demonización o de la santificación 

aculturada.

La maldición y el castigo por robar o reutilizar una piedra sagrada se extiende también a las piedras de 

una iglesia y a las pilas de agua bendita, como la de Sant Quiri (Pallars Sobirà) que se llevaron los de casa 

Soler para hacerla servir de abrevadero, y la piedra, por sí misma, se volvió a su capilla, como se narra 

en tantas ocasiones de las imágenes sagradas. De este modo, la piedra sacralizada también castiga el 

sacrilegio de un uso profano.

Esto mismo ocurrió en Gramenet (Pallars Jussà), un pueblo que en el siglo xix aún tenía siete u ocho casas 

y en el que un día sacaron una piedra de la iglesia para reparar la fuente, lo que provocó una tormenta 

con granizo que se repetía cada año por la misma fecha. Y, aunque a los seis años devolvieron la piedra a 

su sitio, siguió granizando en los años siguientes hasta que tuvieron que emigrar.

El mundo de las encantarias nos ofrece todo un complejo conocimiento, no solo de sus costumbres, como 

pueblo anterior, desaparecido, sino que nos proporciona alguna pista sobre la utilización de las rocas 

singulares, sobre todo las que presentan oquedades, canales y recipientes donde se almacena el agua 

de lluvia. Son los lugares donde las encantarias lavaban sus preciadas piezas de lino. Estas rocas con 

oquedades excavadas son casi siempre motivos para recordar a las encantarias que lavaban la ropa allí. 

Les Cadolles, les dones dels Carantos y tantísimas más. Y algunas veces, como ocurre con la fuente de la 

Señora, cerca del antiguo monasterio de Sant Julián de Sentís, se asocian también con túneles excavados 



119

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUÑA

en la roca que salen al llamado Forat dels Encantats o Agujero de los Encantados, cerca del tozal de Tous, 

donde se han encontrado hachas de piedra que desgraciadamente se han recogido y extraviado antes de 

su posible datación arqueológica y ubicación exacta mediante estratigrafía.

Hay multitud de historias y localizaciones de estos grupos de encantarias en las leyendas locales, y el 

aprovechamiento de las rocas con oquedades se les atribuye por lo general, pues se las veía lavar su ropa 

en ellas. Por ejemplo, en la Roca del Ferral, cerca de Lleret, existen estas oquedades a las que llaman 

Olles de les Encantades, donde estas lavaban y tendían su colada provocando la envidia de los “humanos”, 

que intentaban robarles alguna pieza ya que se consideraba que su posesión aseguraba la riqueza a sus 

propietarios. En este caso, una mujer de casa Blasi les robó una toalla y las encantarias la maldijeron 

diciéndole: “Desde ahora no te faltará nada, pero tampoco te sobrará”.

Las rocas con la impresión de los cascos de un caballo, de las huellas de los pies o de la pezuña del diablo, 

o, como en el caso del pueblo de Prat de Fornos, con varios lugares atribuidos a las encantarias, tienen 

una continuidad en la leyenda de las marcas en la roca en el congosto del río, ya que se cuenta que los 

franceses quisieron robar la imagen de santa Eulalia, titular de la iglesia, pero que al pasar el congosto 

la santa se agarró a la roca y no se pudo arrancarla de allí, donde además dejó marcada la huella de su 

mano. De este modo, la explicación de una huella en la roca puede ir cambiando de origen, adaptándose 

a los avatares de la historia local.

Vemos, pues, que los santos son el contrapunto positivo al diablo, ya que igual que este dejan sus huellas 

en las rocas, pero estas son vistas como testimonio de santidad, como también ocurre en Sant Cristóbal 

de Erill, mientras que en el caso del demonio lo son de su poder negativo. La historia de san Ermengol 

tiene un episodio en que el santo encadenó al diablo a una roca del congosto de Tresponts (Organyà) y 

este dejó su huella en forma de una mancha oscura que se considera que fueron sus orines.

La investigación sobre las piedras singulares, sagradas muchas de ellas, ha seguido un ritmo exponencial 

y desde todos los ámbitos, desde la tradición oral, el excursionismo o la historiografía local, pero 

informando y dando coherencia a todas ellas la investigación académica, con una trayectoria arqueológica 

homologada, ya sea en organizaciones comarcales, ya sea en departamentos universitarios, siempre 

en conexión con otros centros de investigación, nacionales e internacionales. Así, nos brindan hoy la 

posibilidad de la comparación, de la datación, de la interpretación, que hacen del campo de estudio de las 

piedras singulares un camino sugerente y fructífero, que puede proyectar luz sobre las etapas de nuestra 

historia.

Cierro esta breve introducción con la esperanza de que en las próximas ediciones de los coloquios Sacra 

Saxa, sean los mismos investigadores quienes nos muestren la riqueza de sus hallazgos.



120

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Josefina Roma

Referencias bibliográficas

Abelanet, J. (1990). Les roches gravées nord-catalanes. Revista Terra Nostra, 5. Centre d’Études Préhistoriques 
Catalanes. Prada.

Aliaga, S., O. Mercadal, Ll. Solé y M. Soler (2001). “La Roca Basseda (Puigcerdà, La Cerdanya)”. Ceretania, 
3, pp. 177-190.

Batista, R. (1966). “El límite meridional de la culltura megalítica catalana”. Ampurias, 28, pp. 201-209.

Bosch, J. (2009). “El menhir de Mollet. Una de les primeres estàtues?”. Notes, 25, pp. 101-103.

Bosch-Gimpera, P., y J. Colominas (1931). “Gravats esquemàtics a roques de Capmany i a la galeria coberta 
del barranc de l’Espolla”. Anuari del Institut d’Estudis Catalans, 6, pp. 23-27.

Buixó i Ausió, D., W. Cruells i Banzo, M.ª del M. Espadaler i Gispert y M. Molist i Muntanyà (1982). “Noves 
aportacions al jaciment de Savassona (Tavérnoles)”. Ausa, x (102-104), pp. 95-112.

Campmajor, P. (2005). “Les roches gravées d’époque ibère sont-elles des marqueurs de territoire? Le cas de 
la Cerdagne”. Acta Paleohispanica, ix, 5, pp. 195-234.

Carreras, E., J. Tarrús y P. Gay (2005). “Tres menhirs amb gravats entre l’Alt Empordà i el Vallès Oriental”. 
En Actes du Colloque de l’AAPO en Hommage à Jean Abelanet, pp. 157-163. Perpiñán.

Carreras, E., y J. Tarrús (2016). “La Vinya d’en Berta: un retorn inesperat”. Annals de l’Institut d’Estudis 
Empordanesos, 47, pp. 301-317.

Casamajor i Esteban, J. (2008). “Els gravats rupestres del Tossal de Cava (Alt Urgell) i un estel solitari a 
Montalarí (Encamp)”. Papers de Recerca Històrica, 5, pp. 9-25.

Castany, J. (2004). “Gravats en lloses d’estructures funeràries al Solsonès”. En Megalitisme, gravats i 
cupuliformes. Actes de la XXXIV Jornada de Treball, pp. 81-96. Artesa de Segre. Grup de Recerques de 
les Terres de Ponent.

Coll, J. (1994). Muntanyes Maleïdes. Barcelona.

Coll, R. (1987). La Cadira del Bisbe. Premià.

Cura, M., y R. Vilardell (1993). Estat actual de la investigació sobre el megalitisme a Catalunya, pp. 159-196. 
Estudis Universitaris Catalans, 29. Barcelona.

Esteva, Ll. (1964). Sepulcros megalíticos de las Gabarras, i. Corpus de sepulcros megalíticos de España, 
fasc. 3. Barcelona.

Esteva, Ll. (1978). “Sepulcros megalíticos de la Gabarras. Noticias complementarias”. Cypsela, 2, pp. 55-89.

Fortó, A., P. Martínez y V. Muñoz (2005). “L’estàtua menhir antropomorfa de Ca l’Estrada (Canovelles, 
Vallès Oriental)”. Cota Zero, 20, pp. 17-22.

Junyent, E. (1965). “Informe de las excavaciones realizadas en la Piedra de los Sacrificios, en Savassona”. 
Noticiario Arqueológico Hispánico, vii, pp. 154-160.

López, J. (1989). Les Bruixes de Vallgorguina i el dolmen de La Pedra Gentil. Vallgorguina.



121

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS SAGRADAS EN CATALUÑA

López, J., A. Moya, O. Escala y A. Nieto (2010). La cista tumulària amb esteles esculpides dels Reguers de 
Seró (Artesa se Segre, Lleida). Una aportació insòlita dins l’art megalític peninsular i europeu, pp. 87-125. 
Tribuna d’Arqueologia, 2008-2009. Barcelona.

Martzluff, Michel (dir.) (2005). Roches ornées, Roches dressées. Aux sources des arts et des mythes. 
Actes du Colloque de l’AAPO en Hommage à Jean Abelanet. Perpiñán.

Molist, M., W. Cruells y J. Castells (1987). “L’àrea megalítica de Tavertet”. Cota Zero, 3, pp. 55-68.

Moreu Rey, E. (1970). “Pedres decorades de Passanant”. Boletín Arqueológico, 69-70, pp. 135-140.

Riu Barrera, E. (1981). Rocs i Sants. dades sobre cristianització?, pp. 157-170. Acta historica et archaeologica 
mediaevalia, n.º 2. Universitat de Barcelona.

Roqué, C., L. Palli y J. Tarrús (1995). Aportacions al coneixement dels gravats prehistòrics dels massissos 
de les Gavarres i Begur, pp. 77-90. Estudis del Baix Empordà, 14. Sant Feliú de Guíxols.

Serra Vilaró, J. (1950). “Insculturas dolménicas”. Boletín Arqueológico, 31, pp. 114-122.

Tarrús, J. (1993). “El menhir dels Estanys I (La Jonquera)”. Empúries, 48-50, pp. 346-351.

Tarrús, J. (2002). Poblats, dòlmens i menhirs. Els grups megalítics de l’Albera, serra de Rodes i Cap de 
Creus. Gerona.

Tarrús i Galter, J. (2011). “Menhirs i Art Megalític a Catalunya: les darreres descobertes i el seu context”. 
Notes, 26, pp. 93-102.

Tarrús, J., y E. Carreras (2008). “Notícia dels treballs fets en 2006 al complex prehistòric de Mas Baleta 
III (La Jonquera, Alt Empordà)”. En IX Jornades d’Arqueologia de les comarques de Girona, pp. 63-67. 
L’Escala.

Tarrús, J., E. Carreras y A. Fábrega (2017). “La Pedra Dreta de Núria (Queralbs, Ripollès)”. Annals del Centre 
d’Estudis Comarcals del Ripollès, 28, pp. 489-503.

Vidal, L. M. (1915). “Nota sobre un menhir y una piedra oscilante con esculturas y letras ibéricas”. Memoria 
de la Real Academia de Ciencias y Artes, 11, pp. 19-29.

Vilardell, R., y J. Castells (1976). “Hallazgo de una estela decorada en el Pla de la Calma”. Pyrenae, 12, 
pp. 181-182.





El Mapa interactivo de las piedras sagradas  
en la provincia de Huesca

Ángel Gari Lacruz*

123

El Mapa interactivo de las piedras sagradas en la provincia de Huesca, portal creado en 2017 y alojado 
en la web del IEA (piedras-sagradas.es), es un recurso interdisciplinar que permite la localización de 
211 piedras sagradas en la provincia de Huesca, navegando por el mapa o a través de un sistema de 
búsqueda interno. Se aborda también en este artículo la incorporación al mismo de conjuntos sagrados 
en cuyo territorio se muestra una mayor intensidad de vestigios paganos, elementos de cristianización y 
de estigmatización.

Piedras sagradas. Sacra saxa. Conjuntos sagrados. Vestigios paganos. Cristianización. Estigmatización. 
Provincia de Huesca.

The Interactive Map of the sacred stones in the province of Huesca, a portal created in 2017 and hosted 
on the IEA website (stones-sagradas.es), is a cross-disciplinary resource that allows the location of 211 
sacred stones in the province of Huesca, browsing the map or through an internal search system. The 
article also addresses the possibility of introducing the sacred locations located in the territories with a 
greater intensity of pagan vestiges, elements of Christianization and stigmatization.

Sacred stones. Sacra saxa. Sacred groups. Pagan vestiges. Christianization. Stigmatization. Huesca province.

*	 Director del Área de Ciencias Sociales del IEA de la Diputación Provincial de Huesca. angelgari@gmail.com

ÍNDICE

http://www.piedras-sagradas.es
mailto:angelgari%40gmail.com?subject=


124

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ángel Gari Lacruz

Introducción

El Mapa interactivo de las piedras sagradas en la provincia de Huesca, presentado en el II Coloquio 

Internacional sobre Sacra Saxa, tiene su origen en las conclusiones del I Coloquio, organizado en Huesca 

por el Instituto de Estudios Altoaragoneses (IEA) en colaboración con el Gabinete de Antigüedades de la 

Real Academia de la Historia en 2016.

Durante el mismo se expuso que en el Occidente europeo existen numerosos lugares vinculados con mitos 

y rituales arcaicos que configuran un “paisaje sagrado”. Son las sacra saxa o peñas sagradas, dotadas, a lo 

largo de la historia, de un carácter mágico o sobrenatural por su asociación con leyendas, ritos y creencias. Se 

trata de altares rupestres, santuarios y ermitas, abrigos y cuevas o conjuntos rocosos con formas peculiares.

Este mapa es, por tanto, un recurso interdisciplinar concebido con un doble objetivo: por una parte, aportar 

información a los investigadores y, por otra, poner en valor este patrimonio mediante su divulgación.

En 2017 el IEA asumió su realización y para ello se fundamentó en los trabajos realizados por Eugenio 

Monesma, José Miguel Navarro y Josefina Roma. Para sistematizar estas informaciones se elaboró 

una ficha unificada y se establecieron los criterios de referenciación de topónimos y patrimonio con el 

Sistema de Información del Patrimonio Cultural Aragonés (Sipca) del IEA. La realización web, el mapa y la 

adaptación de contenidos se encargaron a la empresa ECAS Técnicos Asociados <www.aragonvirtual.es> 

y fueron realizados por Pablo Alfonso Matute y Ramón Salanova Aznar.

Contenidos técnicos del mapa

El mapa, dividido a su vez en nueve mapas comarcales, incluye todas las piedras sagradas y a través de 

la navegación por cualquiera de ellos es posible localizar los lugares de interés y consultar los contenidos 

de las fichas asociadas.

Dispone de cuatro capas cartográficas a elegir: capas open source básicas que permiten una carga rápida 

y una primera documentación topográfica (OpenStreetMap y OpenTopoMap), y otras dos capas oficiales 

que se pueden superponer en semitransparencia: mapa ráster topográfico del Instituto Geográfico 

Nacional y capa de fotografía aérea actualizada (PNOA).

Se han adaptado las coordenadas de todos los elementos recogidos al sistema ETRS89, que es desde 

2007 el sistema de referencia geodésico oficial en España para la referenciación geográfica y cartográfica 

en el ámbito de la península ibérica y las islas Baleares. Estas coordenadas, incorporadas en las fichas en 

formato decimal (longitud, latitud) y UTM (X, Y), permiten localizar con precisión en el territorio los 

espacios mítico-legendarios marcados en el mapa.

www.aragonvirtual.es


125

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA

Fig. 1. Localización de elementos de piedras sagradas recogidas en los trabajos de los investigadores 
Eugenio Monesma, José Miguel Navarro y Josefina Roma.

Piedras sagradas

Comarcas provincia de Huesca

Municipios provincia de Huesca
km



126

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ángel Gari Lacruz

Las fichas que se han generado son producto de una adaptación de la información recopilada a la ficha-

plantilla propuesta por el IEA. De tal forma que se han creado unas fichas homogéneas con la información 

más relevante de cada “piedra sagrada” y que tiene la siguiente estructura:

Junto al mapa, una pequeña ficha con datos básicos de identificación y localización: denominación, 

denominación secundaria, comarca, municipio, localidad, topónimo, coordenadas (longitud, 

latitud) y UTM (X, Y) y tipología (morfológica, funcional).

Por debajo de ello, la ficha de contenido propiamente dicha que consta de los siguientes apartados: 

descripción, historia, leyenda y tradición oral, acceso, entorno, conservación, información adicional 

y una galería de fotos.

Según los niveles de zoom, se agrupan geográficamente los diferentes puntos registrados y a 

medida que nos acercamos, es posible visualizar la localización exacta de cada elemento y acceder 

a toda la información.

El acceso a la información puede realizarse a partir de la denominación de un elemento concreto, 

o a través de los tres tipos de buscadores incorporados: general, tipo morfológico y tipo funcional, 

y en todos puede seleccionarse la localidad, el municipio o la comarca a la que pertenece.

Además, estas informaciones están disponibles para ser consultadas en el teléfono móvil.

Las piedras sagradas en el mapa

El mapa ofrece la catalogación de las 211 piedras sagradas localizadas, hasta la fecha, y ubicadas en 131 

localidades correspondientes a 84 municipios, y a 9 comarcas de la provincia. Las piedras se describen 

en 246 fichas porque, en varios casos, las referencias corresponden a más de un investigador, y las 

informaciones se complementan con más de 1500 fotografías, 13 vídeos con tomas aéreas y 5 minutos 

de un audiovisual sobre el amplio escenario mítico-legendario del Salto de Roldán. Con todo ello se 

pone de manifiesto la variedad y riqueza de este patrimonio.

Para aproximarnos a las diferentes valoraciones de las piedras sagradas resulta de interés reagruparlas 

cuantitativamente por comarcas y por tipologías que pueden plantear nuevas líneas de interpretación y 

tipificación.

Las piedras sagradas localizadas por comarcas aportan los siguientes datos:



127

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA

Comarca Piedras sagradas Fichas en web

La Jacetania 11 13

Alto Gállego 25 30

Sobrarbe 23 26

La Ribagorza 27 30

Hoya de Huesca / Plana de Uesca 55 75

Somontano de Barbastro 14 16

Cinca Medio 15 15

La Litera / La Llitera 8 8

Los Monegros 33 33

Total 211 246

Número de piedras y fichas por comarca.

Esta clasificación refleja una diferenciación numérica notable entre las comarcas y sería necesario indagar las 

causas de este contraste, que pueden deberse a los procesos de cambio o a una investigación tardía o insuficiente.

La búsqueda por tipologías morfológicas y funcionales presenta los siguientes datos:

Tipología morfológica Tipología funcional

Conjunto pétreo 20 Apotropaicas 11

Cueva artificial 60 Curativas 7

Cueva natural 12 Espacios sacralizados 121

Eremitorio 8 Fecundantes 45

Ermita / iglesia 39 Funerarias 48

Grabados en roca 8 Pedagógicas 47

Huellas 7 Rituales 106

Megalito 1 Simbólicas 23

Montón de piedras 13 Otras 74

Pareidolia 12

Piedra 37

Piedra exenta 19

Poblado 4

Número de fichas por tipología.



128

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ángel Gari Lacruz

Una vez expuestas las tipologías y la cuantificación de cada modalidad de piedras, en este apartado, 

se han seleccionado en el mapa los contenidos correspondientes a tres búsquedas sobre leyendas y 

creencias:

a)	 Por localidades: Labata.

b)	 Por su funcionalidad: el Peñón de los Moros de Labata.

c)	 Por su morfología: el cura de Aurín, en Satué.

Labata

Ficha: Eugenio Monesma

Localidad situada al sur de la sierra de Guara, en su término se han localizado 5 piedras sagradas 

tipificadas como funcionales rituales, que se describen en 9 fichas que corresponden a Os Bozos, Os 

Olivons, Recuengos, San Chil y Peñón de los Moros. En algunas de estas piedras hay restos arqueológicos 

que deberían ser investigados.

Peñón de los Moros de Labata

La localidad de Labata está situada en el somontano que se extiende al sur de la sierra de Guara. Entre 

las diferentes piedras rituales que se encuentran en su término, hay una muy singular, destacable entre 

los campos de labor, conocida por los vecinos como el Peñón de los Moros o de San Salvador.

Lourdes Puyuelo recuerda bien las leyendas que sobre esta piedra le contaban de niña y que guardan una 

relación directa con el posible uso ritual de este lugar.

Eugenio: Bueno, Lourdes, estamos aquí en una piedra que de alguna forma tiene el topónimo 

Moros. ¿No es así?

Lourdes: Exactamente. A esta piedra siempre se le dijo la Piedra de los Moros. Y luego, 

posteriormente, se pasó a llamar el Peñón de San Salvador, porque en referencia a una ermita que 

hay allí al fondo, que ha sido la ermita de San Salvador, y desde entonces siempre ha sido el Peñón 

de San Salvador. Pero el nombre anterior siempre ha sido el Peñón de los Moros.

Eugenio: Exactamente, el Peñón de los Moros. San Salvador fue una cristianización de este lugar 

pagano. Perfecto. Así es.

Lourdes: Yo tengo una leyenda, porque nosotros aquí de pequeños tenía unos campos aquí mi 

padre y veníamos mucho por aquí, y entonces ellos siempre nos contaban leyendas de este 

peñón. Una de esas leyendas dice que aquí en este peñón habitaba una serpiente encantada. 



129

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA

Esta serpiente era la guardiana de un tesoro, el tesoro era una olleta llena de monedas de oro. 

Por aquel entonces, un pequeño pastor de Labata solía venir por aquí con su ganado y se hizo 

muy amigo de la serpiente. Se hicieron tan amigos que le traía cada día desde el pueblo una 

cazuela con sopas, y la serpiente a su vez, muy de vez en cuando, le regalaba una moneda de oro. 

Entonces, los dos eran muy felices juntos hasta que un buen día el chico tuvo que ir a combatir 

a tierras lejanas. Se despidió de la serpiente, la serpiente se quedó muy triste esperando que 

regresara el chico. Pasaron los años y, efectivamente, el chico regresó. Pero ya no era aquel chico 

bonachón que se había ido a aquellas tierras, sino que se había convertido en una persona súper 

egoísta. Entonces, el único objetivo era llegar al pueblo, subir aquí, matar a la serpiente, robarle 

el tesoro, y decir en el pueblo que se había enriquecido en aquellas tierras donde había estado. 

Y así lo hizo, efectivamente; llegó al pueblo, subió aquí, pero con lo que él no contó fue que la 

serpiente era una serpiente mágica y como tal sabía en cada momento lo que estaba pensando el 

chico. Así que la serpiente lo esperó detrás de unas piedras, oculta, y cuando llegó a su altura el 

chico, se abalanzó sobre él, se enroscó en su cuerpo y lo mató. Y esta es la leyenda de este peñón. 

Y en el pueblo se contaba mucho también, que en las Eras Altas, entonces estaban trillando y de 

repente miraban a la ladera y veían toda una colada inmensa tendida. Entonces, todos los vecinos 

la atribuían a los poderes mágicos de la serpiente, que en realidad decían que era una mora que 

la habían encantado en una serpiente.

En el imaginario mítico de diversas culturas precristianas, la serpiente ha sido considerada como un 

animal sagrado. Simboliza ante todo el conocimiento oculto, la sabiduría, el poder…, y ha sido la guardiana 

de los tesoros y de los espacios sagrados.

Lourdes: Este peñón lo utilizaban los moros para hacer rituales, rituales al sol, adorando al sol 

y hacer sus propios rituales de agua, de adoración al sol, todas esas cosas. Eso lo decían en 

el pueblo, la gente mayor. Sí, a mí mis padres me lo decían cuando pasábamos por aquí, me 

contaban todas estas cosas.

La morfología de esta roca nos remite a una especie de altar de ofrendas o sacrificios, con una gran mesa 

presidida por una hornacina. En la parte superior del roquedo hay tallada una pequeña cazoleta ritual y por 

encima de la hornacina se aprecia una pequeña pileta que bien podría haberse utilizado para abluciones.

Lourdes: Pues esto, yo supongo que sería para recoger agua de lluvia. Yo me acuerdo de verlas con 

agua de pequeña y supongo que sería para hacer algún ritual de agua.

Eugenio: Posiblemente, porque las libaciones se hacían en un punto alto, una cazoleta donde se 

echaba, se vertía el agua de la lluvia o bien se vertía aquí el vino, el aceite o los frutos que la tierra 



130

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ángel Gari Lacruz

había ofrecido. Igual que ahora cuando se bendicen los términos. Exacto. Es un agradecimiento a 

la Madre Tierra. Y allí se ve otra también, otra entalladura. Allí también, sí. Ves, es una entalladura 

cuadrada, de mayor tamaño. En este caso orientada también hacia los campos, hacia la sierra.

Lo que sí está claro es que tiene la forma de un altar. Esto es un altar rupestre. De alguna forma 

se celebrarían aquí los rituales, y aquí tenemos la hornacina donde habría alguna figura. No quiere 

decir que fuera de tiempos de los moros, los árabes, sino que moro se ha llamado siempre a todo 

aquello anterior al cristianismo. Lo romano era de los moros, lo íbero era de los moros. Por tanto, 

esto podría ser un altar de culto precristiano.

Lourdes: Puede ser, porque además aquí cerca hay un poblado al lado de la ermita, hay un poblado 

iberorromano pero que está sin excavar. Hay que mirarlo, hay que verlo.

Otras informaciones de la ficha

En superficie aparecieron algunos elementos de metal (cuchillo ritual con mango cubierto con hilo de oro, 

fíbulas, hebillas…), que fueron donados al Museo de Huesca y que se exponen en una de las vitrinas.

En una visita realizada el 20 de septiembre de 2014 encontramos un fragmento de cerámica delante de la 

roca. También nos damos cuenta de que en el lado sur de la roca hay un espacio tallado en forma de 

habitación con unos mechinales en la roca para el asentamiento de un tejado.

Fig. 2. Peñón de los Moros de Labata. (Foto: Eugenio Monesma)



131

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA

En la visita realizada durante el coloquio, la arqueóloga Julia Justes confirmó que allí, junto a la roca, a 

mano derecha mirando hacia el altar, había un poblado iberorromano.

Leyenda del cura de Aurín

Ficha: José Miguel Navarro

Gran bloque monolítico de conglomerado, de evidente forma humana, situado en el camino que sube al 

puerto de Santa Orosia desde la población de Satué. En septiembre de 2011 se desprendió la “cabeza” 

rodando barranco abajo y perdiendo la morfología que seguramente le dio nombre.

Leyenda y tradición oral

Cuenta la leyenda que un cura que atendía las parroquias de Aurín y Satué subía habitualmente al puerto 

de Santa Orosia a impartir doctrina entre los pastores que pasaban los veranos en el puerto. Un día, 

cuando regresaba por la tarde al pueblo, una gran tormenta le sorprendió haciendo que se despeñara por 

el barranco. Nunca apareció su cuerpo pero sí que lo hizo una enorme figura humana en el lugar donde 

se lo vio por última vez.

Otra versión asegura que el cura subía a visitar a una joven pastora que trabajaba durante los veranos 

en el puerto apacentando el ganado. Un día hicieron “lo prohibido” y, como castigo divino, una gran 

tormenta lo hizo desaparecer en el barranco, donde apareció su cuerpo convertido en piedra para aviso y 

testimonio de su pecado.

Fig. 3. El “cura de Aurín” antes y después del desplome de la “cabeza”. (Foto: José Miguel Navarro)



132

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ángel Gari Lacruz

Introducción a los conjuntos sagrados territoriales

En esta nueva fase del mapa se presenta el estudio de cuatro conjuntos sagrados territoriales: monte 

Oturia, Salto de Roldán, tozal de Asba y el monte Turbón. En este texto solo se desarrollan los dos primeros.

km

Fig. 4. Mapa de los conjuntos sagrados de la provincia de Huesca. (Realización: ECAS)



133

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA

Se pretende analizar la evolución de las creencias en territorios con una configuración geográfica similar: 

tienen un pico elevado que domina el paisaje. De cada conjunto se ha elaborado un mapa en el que 

se delimita el área de estudio, aproximadamente de 10 kilómetros a partir del punto central, aunque 

ajustada a los accidentes geográficos como ríos o elevaciones orográficas.

Estos escenarios se caracterizan por acumular un gran número de vestigios sagrados que permiten 

analizar la evolución de las diversas creencias, desde la antigüedad hasta el final de la sociedad 

agropecuaria tradicional. Vestigios que, para comprenderlos mejor, se han reagrupado en tres tipologías: 

vestigios paganos, elementos de cristianización destacables y la estigmatización de algunos lugares no 

cristianizados.

Y para su interpretación debemos tomar conciencia de que ya nos separan cuatro generaciones de ese 

modelo de sociedad y mucho más notables son las diferencias con sus cosmovisiones y percepciones 

tanto de los paisajes como de lo sagrado en ellos enraizado. Todo ello nos obliga a una nueva reflexión 

y valoración de las huellas de lo sagrado. A esta evolución durante siglos o milenios la he denominado 

ecología del imaginario sagrado.

De cada conjunto se puede ver una breve descripción y un mapa interactivo en el que se localizan los 

diversos elementos sagrados diferenciados por colores según tipología: en iconos verdes los vestigios 

paganos, en amarillo los elementos de cristianización destacables y en rojo la estigmatización de algunos 

lugares no cristianizados.

Además, se pueden visualizar de forma realista estos territorios gracias a la integración de un visor de 

fotografías panorámicas en la propia web. Con él se dispone de panorámicas de 360 grados, vistas aéreas 

de 360 grados realizadas con dron y panorámicas aéreas de simulación del territorio en 3D.

Muchas de las informaciones incorporan enlaces al portal del Sipca y a las fichas recopiladas en <piedras-

sagradas.es>.

Conjunto sagrado del monte Oturia

Situado en la comarca del Alto Gállego, el monte Oturia, con sus 1920 metros de altitud, domina un 

territorio delimitado al oeste por el río Gállego y al norte por la sierra de Tendeñera, que lo separa del 

valle de Tena. El río Ara marca su frontera oriental y el río Basa define su límite sur.

Se ha seleccionado este territorio como uno de los conjuntos sagrados porque en él se han localizado 

numerosos vestigios paganos, elementos cristianizados y otros estigmatizados que no fueron cristiani-

zados.

http://www.piedras-sagradas.es
http://www.piedras-sagradas.es


134

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ángel Gari Lacruz

Los vestigios paganos los generaron pueblos de culturas precristianas que habitaron las tierras pirenaicas 

dejando huellas de sus cosmovisiones en el territorio. Se localizan en el mapa las siguientes:

  1.	 La mítica hilandera.

  2.	 Las fatas.

  3.	 Las lamias.

  4.	 Las lavanderas legendarias.

  5.	 La diosa Diana.

  6.	 Las almas de los muertos en contextos precristianos.

  7.	 Las leyendas de las Abuelas, localizadas en 12 lugares.

  8.	 Los topónimos y las leyendas de moros y moras que remiten a precedentes paganos.

  9.	 Los topónimos de dragones, apariciones de serpientes o monstruos sobrenaturales que evocan 

los bestiarios precristianos.

10.	 Tesoros ocultos en entornos legendarios asociados a entidades sobrenaturales.

Ya en la Edad Media, la penetración del cristianismo en el territorio del monte Oturia, por la orilla izquierda 

del río Gállego, conllevó la sustitución de las antiguas creencias por otras que introdujo la nueva religión.1 

1	 Mur (1995: 84 ss.) trata de este proceso.

Fig. 5. Imagen aérea del monte Oturia y su entorno. (Foto: ECAS)



135

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA

Del conjunto de ermitas y monasterios que desarrollaron la acción cristianizadora voy a citar únicamente 

a los más antiguos y a los ubicados en zonas donde, también, se han conservado vestigios paganos y de 

estigmatización.

En el siglo xi se construyeron en Gavín el monasterio de San Pelay y la ermita de San Bartolomé. En su 

término se han recogido los restos paganos de tres leyendas de las Abuelas, el topónimo Santa Daina, que 

remite a la cristianización de la diosa Diana, y tres topónimos referidos al infierno, que evocan el lugar 

donde se recluían las almas condenadas y estigmatizan un barranco cercano.

En el siglo xi se datan las iglesias de San Juan y Santa María en Espierre, donde, también, se ha localizado 

la leyenda de las Abuelas, y cerca de este pueblo se encuentra el túmulo Bulto de Fornaz, en el que se 

decía que había un demonio.

En la cuenca del río Ara se construyó el monasterio de San Pedro de Rava en Ayerbe de Broto, uno de los 

más antiguos edificados en la zona de influencia del Oturia. Y en el siglo xi el de San Úrbez de Basarán.

En el entorno próximo del monte Oturia hay que destacar el monasterio benedictino del siglo xi, hoy 

desaparecido, de Santa María de Ballarán, en San Julián de Basa.

Más tarde, a partir de los siglos xvi y xvii, se datan los 9 lugares de culto, que se encuentran en el camino 

que sube desde Yebra de Basa a Santa Orosia.

Varios autores sostienen que algunos de estos espacios tienen origen en cultos celtas.2 Y otros han 

pretendido con las leyendas, que se refieren al hallazgo de los restos de la santa, remontar sus orígenes 

a la Edad Media, pero no hay certezas históricas sobre ello.

Otro aspecto de la importancia de lo sagrado en este espacio lo constituían la repetición de los rituales 

y de las romerías llevadas a cabo por los pueblos de la zona que, regidas por el solsticio de verano y los 

ciclos lunares, suponían una renovación anual de la sacralidad.

Aunque de datación más reciente, hay que mencionar, igualmente, la ermita de San Benito de Erata en 

Otal que, construida a 2000 metros de altitud, se encuentra en la cota más alta de esta zona del Pirineo. 

En ella se celebró una romería hasta 1910, a la que acudían los pueblos de Otal y Espierre y, hasta la 

Guerra Civil, desde allí se esconjuraban las tormentas.3

2	 Mur (1995: 84): “En la antigüedad, el actual santuario de Puerto sería un importante centro de culto, del tipo 
céltico, al que acudirían numerosas gentes del contorno”. Medrano (2001-2002: 283-290) aborda este tema en su 
artículo.

3	 Informante: José Ángel Gracia, 2019.



136

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ángel Gari Lacruz

Han llegado hasta nosotros topónimos y leyendas que muestran el proceso de estigmatización de lugares 

no cristianizados que se llevó a cabo en esta zona y que proceden de diferentes orígenes culturales.

Los numina femeninos se estigmatizaron en el topónimo Malincantada,4 como se denomina a una fuente 

del pueblo de Otal.

Según recogió Enrique Satué, en Ainielle “caía el Salto de la Olla, precipitándose por el barranco de 

Rimalo y los testimonios de mis informantes: «En aquel salto había un agujero y allí nos decían que vivía 

una bruja»”.5

Igualmente lo atestigua el topónimo El Forau Os Diaples, a 2700 metros en la sierra de Tendeñera, y 

en Gavín los tres topónimos referidos al infierno: Barranco del Infierno, Canals del Infierno y Comas del 

Infierno, en el mismo barranco.

Mención aparte requiere el congosto de Santa Elena y su entorno, espacio de transición que comunica las 

tierras de Biescas con el valle de Tena, porque en él se encuentran las tres tipologías de creencias citadas:

Tres topónimos referidos al diablo: Garganta del Diablo y Fuente del Diablo, y, próximo al congosto, el 

Puente del Diablo,6 que cruza el barranco de L’Asieso.

En lo alto y a la derecha orográfica del congosto se encuentran las dos cuevas Traconeras,7 que remiten 

a creencias en dragones.

En Aso de Sobremonte, el barranco de Labanera, que puede remitir a las míticas lavanderas; la Fuente del 

Infierno8 y el Corralón de las Brujas. Más al sur, en Senegüé, la Era de las Brujas.9

En Tierra de Biescas la entrada al congosto fue cristianizada con los zoques de Santa Elena y Santa 

Engracia y justo en frente, pero en la otra orilla, se encuentran los restos de San Martín de Closura, 

antiguo hospital en el Camino de Santiago. En la salida norte las ermitas de San Per y la de Santa Elena. 

Enrique Satué10 recogió un testimonio de que la Virgen hilaba en el despoblado de Santa Engracia, muy 

cerca del santuario de Santa Elena. Relato que evoca a la mítica hilandera. La iglesia del despoblado 

4	 Informante: José Ángel Gracia, 2019.

5	 Satué (2003: 71).

6	 Satué (1995: 125). Y en el Mapa interactivo de las piedras sagradas en la provincia de Huesca hay un enlace al 
portal Sipca, donde se publica el testimonio oral de la leyenda.

7	 Informante: José Miguel Navarro.

8	 Gari (2007: 56).

9	 Gari (2007: 54).

10	 Satué (1995: 100).



137

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA

de Santa Engracia derivó en el zoque que lleva su nombre, que se encuentra muy próximo a los dos 

dólmenes.

Las romerías anuales a la ermita de Santa Elena constituían una renovación de la sacralidad llevada a 

cabo por los pueblos que participaban en ellas. En 1749 León Benito Martón da noticia de la curación de 

obsesos y endemoniados en este santuario de Biescas.11

Los procesos de sustitución de unas cosmovisiones por otras, que se han descubierto en el territorio, se 

manifiestan, igualmente, en el cambio de interpretación de la posesión. Comúnmente se denominaba a 

los posesos espiritados o espirituados, aludiendo a estar poseídos por las almas de los muertos. Pero han 

quedado huellas de otras creencias, como se prueba en un documento de 1810, en Senegüé, donde consta 

la palabra enfatuadas12 para denominar a las espirituadas, es decir, poseídas por las hadas. Creencia que 

ha quedado fosilizada en el documento.

La calificación de endemoniadas, que fue llevada a cabo por la Iglesia católica, supuso un cambio de 

interpretación y una estigmatización de las creencias anteriores. En este sentido, se puede plantear que santa 

Orosia, en origen, liberaba a los posesos de los espíritus de los muertos y posteriormente de los demonios.

Por todo lo expuesto, se puede decir que nos encontramos ante un espacio sagrado debido a la gran 

concentración de los vestigios paganos y a los procesos de cristianización y de estigmatización.

Conjunto del Salto de Roldán

El Salto de Roldán, a unos 10 kilómetros de Huesca, está formado por dos grandes peñas entre las que 

el río Flumen ha forjado una brecha de más de 300 metros de profundidad. Por este estrecho paso, las 

aguas del río se vuelven turbulentas y producen peligrosos remolinos, por lo que fue inaccesible para el 

hombre hasta la década de 1980.

Estas dos gigantescas moles rocosas se llamaron Sen y Men y hoy se las conoce como peñas de San 

Miguel y de Amán. A lo largo de la historia, los pueblos han ubicado las representaciones míticas de su 

imaginario colectivo en este impresionante escenario y lo han constituido en un reducto “sagrado” que 

proyecta su influencia en el amplio entorno que lo rodea.

Territorio que, para este estudio, se ha delimitado por los ríos Isuela al oeste y Guatizalema al este. Las 

sierras que flanquean el puerto de Monrepós al norte y la ciudad de Huesca configurarían la frontera sur.

11	 Martón (1749: 17).

12	 Informante: José Luis Garcés. En el Libro Parroquial de Senegüé de 1810 consta el término enfatuada.



138

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ángel Gari Lacruz

Fig. 6. Imagen aérea del Salto de Roldán y su entorno. (Foto: ECAS)

Este conjunto sagrado acumula diez estratos culturales que comprenden desde la prehistoria hasta el 

siglo xviii, permitiendo realizar aproximaciones cronológicas desde la arqueología, las dataciones del 

patrimonio y la contextualización de algunas leyendas.

Estratos culturales:

  1.	 Pinturas rupestres en el abrigo de la Raja. Ubicado en el entorno de Santa Eulalia de la Peña es 

el primer espacio ritual.

  2.	 Leyenda de la hilandera, situada sobre las dos rocas de Roldán y en otras versiones asociada a 

dólmenes.

  3.	 Cueva del toro, donde, según la leyenda, había un toro de oro.

  4.	 La mora giganta emplazada en Santa Eulalia la Mayor. Leyenda asociada a la tradición pagana.

  5.	 Monasterio de San Martín de la Val de Onsera, del siglo xi. Asociado a ritos de fertilidad y de 

exorcismos.

  6.	 Proceso de cristianización del espacio ocupado por la mítica hilandera con la construcción de dos 

ermitas en el siglo xii.

  7.	 Vestigios de la hueste antigua en la grieta de Roldán de donde salían las almas errantes guiadas 

por un gigante de origen pagano.

  8.	 San Miguel, conductor de almas, como se muestra en las pinturas de la iglesia de Barluenga, del 

siglo xiii.



139

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA

  9.	 Estigmatización de este conjunto con topónimos de diablos e infiernos, leyendas del diablo y 

conventículos de brujas.

10.	 En el siglo xviii los ilustrados sitúan en estas peñas la figura de Roldán y sus leyendas dándoles 

un nuevo nombre.

Los puntos citados se desarrollan brevemente a continuación.

Los primeros pobladores de este territorio fueron cazadores recolectores cuyos vestigios, de hace siete 

mil quinientos años, se localizan en el yacimiento prehistórico ubicado en el barranco de Espantalobos.13 

Estos grupos dejaron, junto a las peñas del Salto de Roldán, su impronta en el abrigo conocido como la 

Raja,14 donde representaron fauna silvestre, dos caprinos, un cérvido, un ovino y la figura de un hombre, 

constituyéndose en el primer espacio ritual.

En Belsué, en la zona conocida como Cienfuens, se encuentra la cueva del Toro,15 animal asociado a la 

fertilidad. En esta cueva se hallaron restos tardorromanos de los siglos iv al vi.

Relatos legendarios cuentan que el Salto de Roldán y el lugar de Santa Eulalia la Mayor estaban dominados 

por dos gigantas: una, la Hilandera, y la otra, la Mora.

El relato más antiguo centrado en el Salto de Roldán describe a una gigantesca hilandera16 que, con un 

pie en cada roca, controlaba el territorio con su colosal figura. Como hilandera transformaba el copo en 

hilo que se descolgaba hasta llegar a unirse con las aguas del río Flumen. En la leyenda subyacen dos 

mensajes: la hilandera, simbólicamente, transformaba el caos en cosmos, y el hilo constituía el nexo de 

unión entre lo superior y lo inferior superando así dicotomías insalvables.

La segunda giganta, llamada la Mora, saltó desde el castillo de Santa Eulalia la Mayor hasta la Piedra de los 

Moros de Ayera. Allí dejó marcados sus gigantescos pies, uno de ellos deforme como las tradiciones atribuyen 

a algunas de estas entidades. Esta leyenda parece que, de forma implícita, vincula a la cristianización del 

lugar la huida de la Mora hasta un nuevo espacio pagano y asociado a la fertilidad.17

13	 Domingo y Montes (2016: 47-52), y Montes, Domingo, Cuchí, Alcolea y Sola (2015: 119-133).

14	 Baldellou, Painaud, Calvo y Ayuso (1997: 29-41).

15	 Castán (2000: 100-102).

16	 Echandi (2000: 108): “En Santa Eulalia la Mayor está el Salto el Roldán. Un tío mío de Alcalá de Gurrea dice que 
le habían sacado el apodo ese de Salto el Roldán porque había una bruja que ponía una pierna en cada lao de piedra y 
estaba hilando con una rueca y pa que fueran finos los dedos los mojaba en el río y luego así torcía [gesticula]. Bueno, 
eso son dijendas…”.

17	 Benito (2006: 813-860). Este artículo se ocupa de la piedra de los Moros de Ayera, de un falo gigante y una cavidad 
donde se realizaban ritos de fertilidad, todos muy próximos entre sí. Otras informaciones, en el mapa interactivo.



140

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ángel Gari Lacruz

La importancia que tuvieron las creencias en la hilandera y la mora se muestra en la estrategia desplegada 

en el proceso de cristianización del territorio tras la reconquista de Huesca. Con el fin de borrar su 

carácter sagrado, pagano, y sustituirlo por uno nuevo cristiano, se construyeron sobre la peña Sen dos 

ermitas18 bajo la advocación del arcángel san Miguel y se renombró a la peña y al conjunto como Peñas 

de San Miguel, denominación que ha llegado por tradición oral hasta el siglo xx.

La tradición pagana sobre las almas errantes también se localiza en el Salto de Roldán. Cuentan que, 

de las entrañas de esta grieta, la noche del 1 de noviembre, fiesta de los muertos, salían las almas 

errantes, llamadas las almetas,19 que, conducidas por el gigante Roldán, en procesión se dirigían hacia la 

población de Sagarillo. Sus habitantes les disparaban balas de cera bendecida para ahuyentarlas y evitar 

que entraran.

Este relato tiene su origen en la hueste antigua o santa compaña que en la Edad Media se creía estaba 

guiada por divinidades paganas como Diana, Herodíades, Velsocia y el Cazador Salvaje, entre otras.

La leyenda no indica el camino que seguían las almetas, pero los topónimos que se encuentran entre la 

grieta de Roldán y Huesca muestran la estigmatización de la zona donde se hacían presentes las almas. 

Próximo a la grieta se encuentra el topónimo Infierno, que evoca, en un contexto cristiano, el lugar donde 

estaban las almas condenadas, y esta estigmatización se refuerza con otros que remiten a la presencia 

del diablo, como el Barranco del Diablo y, próximo a él, ya en Huesca, el Puente del Diablo.20 Más alejados, 

se localizan otros topónimos como la Higuera del Diablo21 en Montearagón, el Casco del Diablo en Santa 

Eulalia la Mayor y la Pileta del Diablo en Casbas.

En el siglo xiii en las pinturas de la iglesia de Barluenga, se representa a san Miguel asistido por dos 

ángeles que guían a las almas. Se le representa, también, pesándolas, es decir, las enjuicia y las supedita 

al poder de la nueva religión. Finalmente, el arcángel se enfrenta y domina a los diablos y a otros seres 

del inframundo representados en el bestiario.

A una distancia de 4 o 5 kilómetros en línea recta, desde el Salto de Roldán, se encuentra el singular 

espacio de San Martín de la Val de Onsera donde se funden las tradiciones paganas y cristianas en los 

18	 Castán (2007: 8-9).

19	 Relato recopilado por Pedro Lafuente hacia 1950. Texto aportado al proyecto coordinado por Miguel Bayón.

20	 Castán (2000: 52): “El Puente del Diablo figura en un mapa de Labaña de 1672, pero ya existía en el siglo xvi, 
periodo en que el derecho de pontaje correspondía a la casa de Castro”.

21	 Cánovas del Castillo (1903: 63): “Del adarve donde Sancho Ramírez plantó sus pendones por reto y afrenta del 
Ebn-Hud de Huesca, cuelga solo viciosa y lozana la Higuera del Diablo”.



141

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

MAPA INTERACTIVO DE LAS PIEDRAS SAGRADAS EN HUESCA

ritos propiciadores de la fertilidad. Lugar donde acudieron, durante siglos, buscando remedio a estos 

problemas las gentes del entorno, nobles e incluso el rey Pedro IV.22

En este recóndito lugar se construyó un monasterio en el siglo xi, y en su pequeña iglesia, ya en ese siglo, se 

realizaron exorcismos23 a las endemoniadas, siendo los más antiguos de los que existen referencias en Aragón.

Volviendo a las cumbres de Roldán, estas, de nuevo, fueron el escenario donde el imaginario colectivo 

situó hazañas portentosas llevadas a cabo por figuras sobrenaturales o héroes legendarios como san 

Miguel, san Martín e incluso Cristo que fueron retados por el diablo a saltar de una peña a otra. y algunos 

relatos recogen que en el salto dejaron marcadas las huellas de sus cabalgaduras en las peñas. También 

la tradición oral ha situado en las cumbres de Roldán los conventículos de las brujas con el diablo que se 

realizaban en determinadas fechas del año.

El topónimo Salto de Roldán no aparece documentado hasta el siglo xviii, por lo que cabe pensar que 

fueron los ilustrados quienes introdujeron tanto el topónimo asociado a esta figura como sus leyendas. A 

este personaje legendario se le atribuyen dos hazañas: una, el haber generado la inmensa grieta con un 

golpe de su prodigiosa espada Durandarte, y otra, el haber saltado a lomos de su caballo desde la Peña 

Man a la de San Miguel para huir de sus enemigos.

Sobre este territorio se ha realizado una exposición evolutiva de unos siete mil años a través de los 

estratos paganos, su cristianización o estigmatización. Y como reflexión final decir que el estudio del 

mapa y de los conjuntos sagrados ha permitido objetivar, en el transcurso del tiempo, la morfología de lo 

sagrado en estos paisajes.

Conclusiones

Transcurridos dos años desde su publicación en internet, el Mapa interactivo de las piedras sagradas sigue 

siendo un trabajo pionero, en vías de desarrollo, por tanto, abierto a mejoras y modificaciones.

La aplicación de la ficha del mapa en otras provincias ha generado la necesidad de unificar sus contenidos 

y la terminología y así poder crear una base de datos de las piedras sagradas en la península ibérica. Este 

objetivo fue una de las conclusiones del II Coloquio. Para unificar criterios sería necesario la creación de 

una comisión especializada.

22	 García (1917: 199-201). Un tratamiento más amplio realiza este autor en la monografia San Martín y el 
exmonasterio de la Val de Onsera, 2.ª ed., Huesca, Hija de L. Pérez, 1954, 47 pp.

23	 Aínsa (1619: 141-142).



142

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ángel Gari Lacruz

Referencias bibliográficas

Aínsa e Iriarte, F. D. (1619). Fundación, excelencias, grandezas y cosas memorables de la antiquísima 
ciudad de Huesca. Huesca.

Baldellou, V., A. Painaud, M.ª J. Calvo y P. Ayuso (1997). “Las pinturas rupestres de los covachos de La Raja 
(Santa Eulalia de la Peña-Nueno)”. Bolskan, 14, pp. 29-41.

Bayona, E., y J. Á. Gracia (2015). “El camino del pastor, los romeros del cuerpo de Santa Orosia y las 
piedras”. O Zoque, 15, pp. 4-10.

Benito, M. (2006). “Piedras y ritos de fertilidad en el Alto Aragón. Espacio y tiempo en la percepción de la 
antigüedad tardía”. Antigüedad Cristiana, 23, pp. 813-860.

Cánovas del Castillo, A. (1903). La Campana de Huesca. Crónica del siglo xii. Barcelona.

Castán, A. (2000). Lugares mágicos del Alto Aragón. Huesca.

Castán, A. (2007). “Salto de Roldán: el castillo inacabado de Sancho Ramírez”. Diario del Alto Aragón, 10 
de agosto.

Domingo, R., y L. Montes (2016). “La ocupación mesolítica de Espantalobos (Quicena, Huesca)”. I Congreso 
de Arqueología y Patrimonio Aragonés, 24 y 25 de noviembre de 2015, pp. 47-52. Zaragoza.

Echandi Ercila, S. (2000). Corpus de rolandiana pirenaica: lugares y leyendas de Roldán en los Pirineos. Huesca.

García, G. (1917). Anuario de la diócesis oscense. Huesca.

García, G. (1954). San Martín y el exmonasterio de la Val de Onsera. Huesca.

Gari, Á. (2007), “Ruta número 3 del Alto Gállego”. En VV. AA., Aragón mítico-legendario, pp. 8-79. 
Zaragoza.

Martón, L. B. (1749). Sumaria investigación de las plausibles antigüedades del célebre Santuario de Santa Elena 
Emperatriz y su Fuente Gloriosa, en Aragón y sus montes Pyrineos. ed. facsímil. Ateneo de Zaragoza, 1983.

Medrano, M. (2001-2002). “Santa Orosia en Yebra de Basa: reflexiones sobre un culto con raíces 
precristianas”. Saldvie: Estudios de Prehistoria y Arqueología, 2, pp. 283-290.

Monesma, E. (2013). “Piedras rituales en Labata”. Alacay, 29, pp. 56-63.

Montes, L., R. Domingo, J. A. Cuchí, M. Alcolea y C. Sola (2015). “Completando el mapa de la cuenca 
del Ebro: el Mesolítico del ix milenio Cal BP de Espantalobos (Huesca, España)”. Munibe Antropologia-
Arkeologia, 66, pp. 119-133.

Mur, R. (1995). Con o palo y o ropón: cuatro estampas inéditas del culto a Santa Orosia. Autor. Jaca.

Navarro, J. M. (2000). Geografía medieval de Serrablo. Huesca.

Satué, E. (1988). Las romerías de Santa Orosia. Zaragoza.

Satué, E. (1995). El Pirineo contado. Autor. Huesca.

Satué, E. (2003). Ainielle, la memoria amarilla. Zaragoza.

VV. AA. (2007). Aragón mítico-legendario. Zaragoza.



Piedras con rondalla en Zaragoza:  
dragones y diablos

Alberto Serrano Dolader*

143

Entendiendo por rondalla cuentos, falordias y consejas con sabor antiguo y hasta anclaje ancestral, en 
este artículo se da cuenta de una treintena de hitos de la provincia de Zaragoza en los que el autor, 
basándose principalmente en su trabajo de campo como periodista, ha localizado rocas, pedruscos, losas 
o cuevas pétreas� cuya toponimia evoca leyendas referidas al dragón (ente fabulado de connotaciones 
malignas en nuestro marco cultural) y a las fuerzas infernales (demonios y brujas). Solo en contadas 
ocasiones las hablillas populares readaptan y transforman primigenias creaciones literarias escritas. La 
oralidad late como vehículo de transmisión. Las voces de los informantes in situ han sido transcritas en su 
esencia, con el fin de preservar para generaciones futuras lo que los más mayores del lugar recordaban a 
finales del siglo xx e inicios del xxi.

Leyendas. Cueva. Culebra. Demonio. Dragón. Fauna fantástica. Infierno. Lapidación. Provincia de Zaragoza.

Understanding rondalla as old-world or even ancestral stories, falordias and consejas, this article singles 
out some thirty landmarks of the province of Zaragoza in which the author, based mainly on his field 
work as a journalist, has located rocks, boulders, slabs, stone caves... whose toponymy evokes legends 
referring to the dragon (a fabled being with evil connotations in our cultural context) and the evil forces 
(demons and witches). Only on rare occasions do popular gossip readapt and transform original written 
literary creations. Orality strikes as a vehicle of transmission. The voices of the informants in situ have 
been transcribed in their essence, for future generations to retain what the oldest men remembered at 
the end of the 20th century and the beginning of the 21st.

Legends. Cave. Snake. Demon. Dragon. Fantastic fauna. Hell. Stoning. Zaragoza province.

*	 Periodista. alberto_serrano@telefonica.net

ÍNDICE

mailto:alberto_serrano%40telefonica.net?subject=


144

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

Del dragón y la sierpe

El dragón de Ambel acurrucaba su ferocidad en la covacha de una pared rocosa que, antaño, lindaba 

con el camino que unía Zaragoza y Soria. Lugar de no fácil acceso que le permitía vigilar y controlar el 

paso. Estamos en la comarca de Borja, en pleno somontano del Moncayo (figs. 1, 2, 3 y 4).1

Me informaron Macario Zapata y José María Montorio (64 años), que fueron quienes me dieron a conocer 

la legendaria existencia de la fiera, en la primera visita que realicé al pueblo y a las Piedras del Dragón, 

el 3 de febrero de 1994:

Las grietas de la pared son los arañazos de cuando se afilaba las uñas y esos piloncicos de un 

par de palmos que salen del suelo son el salero y el pimentero que utilizaba para el preparo de 

sus víctimas, a las que se comía crudas. A unos 50 metros de la cueva está la Piedra del Frontón, 

donde la bestia se entretenía jugueteando con las cabezas de sus víctimas. Eso nos contaban 

cuando éramos críos y la verdad es que nos daba miedo hasta pasar por aquí con la bicicleta.

Los ambelanos no ganaban para sustos, y, por añadidura, es posible que los sanjuanistas que los 

señoreaban vieran peligrar peajes de paso por tan principal vía de comunicación. Por eso, imploraron 

la ayuda de san Sebastián, celestial personaje muy vinculado a la orden militar. Supongo que rezarían 

plegarias ante la capilla de la parroquial que atesora cientos de reliquias, incluyendo lignum crucis.

Un buen día, el santo surcó los cielos con su caballo y, entre nubes, entabló batalla con el dragón, al que 

por eso deberemos catalogar como volador. Tras horas de agotador combate, la atinada puntería de un 

coletazo de la bestia forzó un sinfín de volteretas aéreas: todos tomaron tierra a cosa de un kilómetro y 

pico de distancia, junto a un molino, donde dejaron marca de sus pisadas en una losa, en la que no falta 

la impronta de una rodilla que apoyó el equino.

1	 Serrano Dolader (1999: 23-25; 2010: 239-242). También me he ocupado de las Piedras del Dragón de Ambel 
en estos trabajos periodísticos: reportaje que emitió TVE en su programación territorial el 14 de marzo de 2007. 
Artículo “El dragón volador de Ambel que aterrorizó al Moncayo”, en Heraldo de Aragón, 22 de abril de 2007. Durante 
los últimos doce años, mi intensa y apasionante tarea en busca del acervo popular y tradiciones legendarias de 
la provincia de Zaragoza lo he ido divulgando en mi sección semanal del citado periódico, en la que he transcrito 
declaraciones y anotado observaciones. Sin recurrir y aprovechar el contenido de esta colección de artículos —que 
también han sido uno de los soportes de mis últimos libros— me sería imposible la elaboración de esta ponencia, 
que supone una síntesis temática, reordenamiento al que añadiré todas las novedades que he podido recopilar. Las 
fotografías que ilustran este escrito están todas depositadas en el Archivo Gráfico ABC-ASD, que gestiono con mi 
amigo Antonio Barceló Caballud y que en la actualidad recopila más de 75 000 disparos que muestran diferentes 
aspectos de las tres provincias aragonesas.



145

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

Alguna versión difiere:

Yo siempre había creído que las huellas se formaron al saltar el caballo desde el molino para 

transportar al santo hasta las Piedras del Dragón y que se iniciase la lucha.

Fig. 1. Las Piedras del Dragón, a las afueras  
del pueblo. (Foto: ASD, 2007)

Fig. 2. Entrada a la covacha de las  
Piedras del Dragón. (Foto: ASD, 2006)

Fig. 3. El Frontón, en el extremo más próximo  
al pueblo de las Piedras del Dragón.  

(Foto: ASD, 2006)

Fig. 4. Oquedades que los lugareños identifican 
como las huellas de las zarpas del dragón y de la 
rodilla del caballo, en las proximidades del molino. 

(Foto: ASD, 1994)

Ambel



146

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

Palabras de Leandro Morte Raso, con quien me tomé un vino el 26 de octubre de 2006. Leandro fue el 

último en nacer en el Molino de las Pisadas, donde vivió desde aquel 1919 hasta que cumplió 3 años.

Los de Ambel celebraron un final feliz. ¿Fue entonces cuando erigieron una ermita en honor a san 

Sebastián? Ya solo quedan restos de ella, muy cerca del molino, pero nadie que recuerde haberla visto 

abierta al culto.

Sin duda, la lógica impondría que hubiese sido san Jorge —y no san Sebastián— quien derrotase al 

dragón, pero no ocurrió así en Ambel, donde, no obstante, en 1994 los mayores me informaron de que 

cada 23 de abril y desde tiempos pretéritos…

[…] las gentes acudían hasta la pared rocosa en la que se inició el combate. Tras pasar allí un 

rato sin finalidad aparente, dirigían sus pasos al molino junto al que se conservan las supuestas 

huellas, donde daban cumplida cuenta de una típica culeca de masa de pan dulce.

Ese itinerario festivo ya nadie lo recordaba cuando quise contrastar mis notas en la tercera visita al 

pueblo, el 28 de enero de 2007, ni pude confirmarlo en pesquisas hemerográficas en la prensa regional 

de inicios del siglo xx. Hacia 1900 se mantenía, sí, la costumbre de acudir al campo a pasar el día, 

especialmente a la finca de Valjunquera. A mediados de ese siglo, me da la sensación de que cada familia 

o grupo desplegaba el mantel donde a bien tuviese (las Piedras del Dragón, el molino, Valjunquera, la 

Virgen del Río…). En los últimos años se prefiere el parque municipal para disfrutar de la jornada de San 

Jorge.

Nuestro próximo destino es otra comarca zaragozana. Retascón se camufla en una inesperada hondonada 

próxima a Daroca, en un amplio territorio de la España despoblada tradicionalmente denominado Campo 

Romanos.

A 3 kilómetros mal contados de la plaza de la iglesia, en terreno montaraz, bajo un generoso y recio techo 

rocoso se abre la cueva del Dragón. Si no ando equivocado, hace diez años me cupo el honor de ser el 

primer trotamundos que publicó el topónimo y comentó su falordia.2

Román Marzo Sierra (nacido el 28 de febrero de 1939), pastor desde los 10 años y buen conocedor del 

terreno, me guio por una pendiente escarpada, hasta dar con esta maravilla (6 de febrero de 2010), desde 

la que se domina una amplia extensión de paisaje:

2	 Serrano Dolader (2014: 237-239). Previamente, ya había divulgado la existencia de la cueva del Dragón en el 
artículo periodístico “El dragón de Retascón”, en Heraldo de Aragón, 14 de febrero de 2010.



147

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

Más de cien veces habré dormido con el rebaño en la cueva del Dragón. Es un cobertizo natural 

bien grande, donde se habrán llegado a refugiar hasta medio millar de reses. La covacha está en 

el mismo sitio desde que se fundó el mundo; vamos, de tiempos de toda la humanidad. Y en el 

pueblo siempre la hemos llamado como le digo: cueva del Dragón. Si el animal sigue vivo, por allí 

no se le ha visto, al menos desde que yo tengo uso de razón. Eso sí, cuando éramos pequeños las 

madres nos asustaban para que nos portáramos bien: “¡Mira que vendrá el dragón!”, nos decían. 

Y a nosotros hasta se nos cambiaba el color.

Lo tengo claro: o bien el dragón duerme un sueño de letargo o no le gusta el ternasco, de otra forma no 

entiendo que no se manifestara alguna de las veces que Román guareció su rebaño allí mismo.

Las dimensiones de la caverna, como puede apreciarse en las fotos que aquí se publican, son generosas. 

La piedra en la que se ha formado transmite solidez, y el contexto en el que se enclava (desde el que es 

fácil ver y difícil ser visto), discreción.

La cueva ha de interpretarse como lugar liminal entre el mundo terrenal y el más allá, frontera desde la 

que poder comunicarse entre los dos lados, el del ser y el del no ser, el de la realidad y el de la fantasía. 

Buen refugio para el dragón, ente híbrido y alegórico que la cultura occidental ha perfilado en el gobierno 

del mal, en contraposición a la figura del héroe (figs. 5 y 6).

Tan cierto como que no existen los dragones es que todos seríamos capaces de identificar a uno de ellos 

si nos lo cruzáramos por la calle. Y eso a pesar de que nadie dibuja un dragón igual al que esboza otro. 

Fig. 5. Román nos muestra la cueva del Dragón, 
la roca transmite solidez y fuerza.  

(Foto: ASD, 2010)

Fig. 6. Interior de la cueva del Dragón,  
donde Román ha cobijado más de cien veces  

a su rebaño. (Foto: ASD, 2010)

Retascón



148

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

Cada cual lo imagina a su manera, pero hay un acuerdo de mínimos que convierte en inconfundible a 

este engendro onírico. Lo que no siempre ha debido de ser así, quizá por su complejidad de formas. 

Por ejemplo, a lo largo de la historia en muchos momentos no se ha diferenciado entre el dragón y la 

serpiente monstruosa. Quizá a usted le pase como a mí, que si me pongo a pensarlo me entran dudas.

A 7 kilómetros del casco urbano de Aguarón (Campo de Cariñena), junto a la carretera que lleva a Codos, 

se erige un peñasco natural de más que respetables proporciones: Peña Culebrera, de unos 12 metros de 

alto y 5 de diámetro máximo (fig. 7). Los abuelos (hablé con ellos el 28 de agosto de 1989) contaban que, 

de tarde en tarde, “una culebra grandísima y gorda” aparecía enroscada a semejante berrueco y que tan 

larga era que “a pesar de rodearlo varias vueltas, le sobra cuerpo para estirarse y beber en una fuente que 

hay a unos doscientos metros”.3 La fuente en cuestión, la Culebrera, es de las que solo manan de cuando 

3	 En la programación territorial de Radio Nacional de España – Aragón se emitieron en septiembre de 1989 algunos 
reportajes sobre Aguarón y su entorno, con testimonios que recogí de los lugareños. Entre otras curiosidades, me 
hablaron de Peña Culebrera, que no pude retratar hasta años más tarde. En el cercano municipio de Codos (Comunidad 
de Calatayud) se eleva Peña Cabrón (1094 metros); hace algunas décadas recogí ecos confusos en torno a otra posible 
Peña Culebrera en algún ignoto lugar próximo a la cumbre, solo accesible para andarines con mucho ánimo. No he 
podido confirmar si es así, a pesar de la generosa ayuda de mi amiga Maribel Orera, que ha interrogado en mi nombre a 
los paisanos. Dada la proximidad de Codos y Aguarón (apenas 20 minutos en coche), cabe la posibilidad de que quienes 
en su día me informaron se refirieran a la Peña Culebrera de Aguarón y no a una réplica del cuentecillo en Peña Cabrón.

Fig. 7. Peña Culebrera, donde se enroscaba 
una sierpe gigante, en Aguarón. (Foto: 
Indalecio Baneba, 1994)



149

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

en cuando. En el entorno, bosques de encinas, y no queda lejos la cueva del tío Cajeta, famoso bandolero 

de la sierra de Algairén, riqueza natural que la comarca de Cariñena comparte con la de Valdejalón.

Cambio de ubicación. Definitivamente, hoy es ya inaccesible la Piedra del Caño de la Culebra, que late 

oculta por una selva de chaparros en el barranco que los de Berrueco (Comunidad de Daroca) denominan 

Gargamello (fig. 8).4 Las sendas que antiguamente transitaron los paisanos están ocultas y, quizá, 

destrozadas por la vegetación silvestre. Con Miguel Ballestín Rodrigo me acerqué todo cuanto pudimos el 

12 de febrero de 2011 (76 años tenía entonces mi cicerone):

En una covacha junto al caño vivía una culebra muy fuerte, grandísima. Yo no sé si tendría 

atemorizados a los del pueblo, pero se cuenta que un buen día decidieron acercarse a su guarida 

y prender fuego en la entrada. Cuando el bicho sintió el calor y husmeó el olor, salió disparado a 

toda velocidad, pegando un brinco hacia la laguna de Gallocanta, que por lo menos estará a tres 

kilómetros en línea recta. Y dicen que fue tal la velocidad con la que la cruzó que partió en dos 

sus aguas.

Gallocanta es la laguna natural más grande de la península ibérica. En años húmedos y de lluvias, 

podemos contemplar más de 14 km2 de superficie, con una longitud máxima que supera los 7,5 kilómetros 

y una anchura máxima que se acerca a los 3 kilómetros. Las gentes explican que la culebra atravesó la 

mancha de agua justo por el lugar en el que ahora aparece con perfil estrangulado, donde en ciclos secos 

el humedal se llega a dividir.

La culebra, sin duda gigante y draconiana, jamás regresó a su nidal de la Piedra del Caño de la Culebra. 

Tras cruzar la laguna, fue a morir a un pino de la parte que tira para Castilla. ¿Alguien sabe cuál?

Para cerrar el apartado, no me resisto a la tentación de reseñar la existencia legendaria de una suerte 

de piedra denominada dragonites (draconites), de la que —siguiendo la estela de Plinio, san Isidoro y 

acreditados autores de sorprendentes bestiarios— se ocupa el boticario y humanista Gaspar Morales, 

nacido en Zaragoza en la segunda mitad del xvi:

Fue llamada esta piedra Draconites, a causas de que es hallada en un Dragón sierpe: críanse 

estos animales en el Oriente, y son tan grandes, y feroces que se atreven a un hombre, y fuera 

4	 Serrano Dolader (1999: 36-40; 2014: 311-312). También he abordado el tema en el artículo periodístico “Berrueco 
y la culebra veloz”, en Heraldo de Aragón, 10 de abril de 2011. El topónimo Berrueco denota solidez; berroqueño es 
adjetivo que significa ‘granítico’ y ‘fuerte’, como la roca que también se llama así. El nombre del pueblo de la Piedra 
del Caño de la Culebra data de hace solo unos cuantos siglos, porque antaño este lugar se denominó Castilpedrés en 
alusión a la fortaleza, de la que aún quedan dos torreones que parecen vigilar la laguna de Gallocanta.



150

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

de atreverse, le vencen, y se le comen […] estos Dragones son de grande magnitud, y que suelen 

enrroscarse en los árboles, y hazen tanta agotación, y movimiento con las alas, que sin duda las 

tienen, que suelen quemar […].

Para sacar esta piedra, lo que hazen los cazadores es guardar a que salgan a buscar su ordinaria 

comida: y estando en seguro, y con vigilancia, buscan sus habitaciones, y moradas, y les ponen 

una masa hecha de cosas que provocan a sueño, y se buelven a poner a salvo: y bolviendo el 

animal a su morada, encuentra con la comida, y comiendola vencelo el sueño, y assí queda privado 

de fuerzas, y da lugar a que el cazador le corte la cabeza, y sin peligro saque la piedra […] que es 

transparente clara, y de color Cristal, y de mesma forma, y modo que un pirámide.5

Dos son, sobre todo, las propiedades supuestamente apotropaicas de esta piedra que menciona el autor 

aragonés: ahuyentar el veneno de las serpientes y volver invicto y audaz al que la lleva.

Fig. 8. El intransitable barranco Gargamello, donde late la Piedra del Caño de la Culebra,  
en Berrueco. (Foto: ASD, 2011)

5	 Morales (1605: cap. 45).



151

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

Del diablo y su infierno

En Tabuenca (Campo de Borja) lapidan a Satanás, aunque ahora con menor frecuencia que antes, cuando 

le daban de lo lindo (fig. 9). La que podríamos denominar Peña del Diablo es un pedruscón de 2 metros de 

altura y algo más de largo que la naturaleza hincó, exenta, y que ahora se pone a tiro de quienes pasean 

por el camino que sube al monte del Calvario (en cuya cima se documentan restos de un asentamiento 

celtibérico, que las buenas gentes prefieren identificar como “de antiguos moros”). Tampoco queda a 

desmano el cementerio del pueblo, a unos 200 metros.6

El atavismo de la lapidación no requería ritual especial, ni tan siquiera exigía una fecha concreta.

El 23 de agosto de 2007 me regalaron su tiempo y sus testimonios tres amigos: Ángel Aznar Sancho (86 

años, que continuaba considerándose agricultor), Francisco Lumbreras Lumbreras (74 años, pastor en los 

años de trabajo) y Francisco Esteban Andiviela (73 años, que surcó como marinero las aguas de América 

del Sur). Reúno ahora lo que entonces escuché:

Como la piedra está a un paseo de la plaza del pueblo y en algo teníamos que perder el tiempo, 

de chicos veníamos muchas tardes hasta aquí, y para seguir la costumbre de nuestros mayores 

la emprendíamos a pedradas contra la peña del Diablo, a ver quién le cascaba más fuerte. ¿Que 

por qué lo hacíamos? Pues para matar al diablo, o eso es lo que nos decían y nos creíamos sin 

rechistar. […] Pero paice que otra vez estaba vivo enseguida, porque cuando al otro día volvíamos 

a pasar, le volvíamos a tirar pa volvelo a matar. Y así toda la vida. Eso sí, no teníamos miedo del 

demonio, no, no. ¿Cómo vas a tener miedo de una persona a la que nunca has visto? Aunque 

el caso es que esta será la mejor piedra de Tabuenca y nadie la querría en el corral de su casa.

Sorprendentemente, gran número de las piedras de las que se lanzan contra la Peña del Diablo hacen 

diana en alguna de las tres cruces que, de antiguo, hay trazadas en su superficie (fig. 10). ¿Qué pintan 

allí?, ¿se intentó con ellas conjurar la maldad contenida en la roca, en una acción profiláctica? Me inclino 

a pensar que, simplemente, se pudo señalar de este modo una de las paradas o estaciones del vía crucis 

pues, como ha quedado indicado, estamos en el camino que asciende a la ermita del Calvario (siglo xvii). 

Pregunto al respecto a los abuelos que me acompañan:

6	 Serrano Dolader (2010: 146-148). Previamente, ya me había ocupado de esta piedra y las tradiciones mágicas 
que concita en un reportaje (filmado por María del Mar San Román) que se emitió en la programación de TVE Aragón 
el 4 de septiembre de 2007. También en el artículo periodístico “A pedradas con el diablo”, en Heraldo de Aragón, 7 de 
octubre de 2007.



152

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

Pues precisamente el día del año que más peñazos se llevaba era el del Domingo Calvario, o sea, 

el anterior al de Ramos, que es cuando se procesionaba en romería. Al pasar por aquí, quien más 

quien menos le lanzaba alguna piedra.

El bien y el mal en el mismo soporte pétreo: connotaciones infernales y símbolos de santificación, ¿por 

qué? Nos hemos tropezado contra uno de esos valladares que la cultura popular suele interponer a quien 

trata de ensayar una descodificación de ciertas costumbres.

La Peña del Diablo de Tabuenca está rodeada de un contexto que conviene no pasar por alto. Cuando el 

Domingo Calvario se bajaba de la ermita, toda la chiquillería (y quizá algunos mayores) se detenía ante 

otro pedrusco también cercano al camino. En él una cazoleta natural no muy grande aparecía llena de 

agua supuestamente “caída del cielo”, aunque, en realidad, había sido discretamente vertida por algún 

hermano de la Sangre de Cristo, cofradía local fundada a finales del xvi. Tras saciar la sed, los muchachos 

se pegaban en el exterior de los labios alguna de las diminutas piedrecicas amontonadas el en fondo de la 

“cazoleta” y trataban de recorrer los 200 metros de camino que quedaban para llegar al llano sin que se 

les cayera porque, el que lo conseguía, se garantizaba una generosa dosis de buena suerte para el futuro. 

¿Un simple divertimento o late algo más profundo?

No debe quedarse en el tintero que también en Tabuenca, aunque en otra punta del término municipal, 

discurre el barranco del Infierno (fig. 11). José Miguel Mareca Chueca (36 años) me acompañó el 23 de agosto 

de 2007 a su tramo más rocoso, que queda justo en la espalda de la Cueva, una oquedad natural en la roca, 

no muy profunda, pero sí muy alta y ancha, que los pastores usaban como refugio para todo el rebaño.7

Merece la pena volver atrás para detenernos brevemente en el rito de “lanzar piedras”, que en tantas 

ocasiones me he tropezado por Zaragoza en mi trabajo de campo como periodista y en la bibliografía con 

vocación local. Solo teniendo presente aquellos casos relacionados con los espíritus del mal —que es lo 

que compete al epígrafe—, sin salirnos del área de influencia del Moncayo citaré otros dos ejemplos. En 

un pasado no lejano, los vecinos de Calcena que atravesaban una suerte de callejón que hay en la trasera 

de la iglesia, solían arrojar piedrecillas al que denominaban Rincón del Diablo, que por allí se encontraba, 

sin duda con la intención de apedrear al maligno. Quizá, para protegerse de una posible venganza de las 

fuerzas del tártaro, inmediatamente besaban un cercano saliente del muro exterior del templo que de 

alguna manera —ya olvidada— relacionaban con la Virgen.8

7	 Serrano Dolader (2010: 126-127). Debo remarcar que el topónimo popular es, simplemente, La Cueva y no La 
Cueva del barranco del Inf ierno. Sí existe una cueva del Diablo en Trasobares (comarca del Aranda).

8	 Sebastián Horno (2005: 190). Cuando, en la primera década de nuestro siglo, frecuenté la zona, comprobé la 
existencia en la trasera del templo de un montoncico de chinas y chinarros, al que di valor de testigo.



153

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

Entre Borja y el santuario de Misericordia (ahora famoso por la mamarrachada del eccehomo), más en 

concreto por la zona de los Llanos, una montonera de piedras crecía al lado del camino. Cuando pasaban 

por allí los borjanos cumplían el rito de arrojar tres, ni una más ni una menos. Pensaban que, bajo aquella 

caterva de guijarros, enterrada bien profunda, se apergaminaba la mismísima cabeza del Diablo.9

9	 Serrano Dolader (2010: 242-343). Previamente, ya había abordado el tema en el artículo periodístico “La cabeza 
del diablo”, en Heraldo de Aragón, 18 de noviembre de 2007.

Fig. 9. Tres paisanos se entretienen lapidando  
la Peña del Diablo. (Foto: ASD, 2007)

Fig. 10. Cruces “de calvario” dibujadas en la cara más 
expuesta de la Peña del Diablo. (Foto: ASD, 2007)

Fig. 11. Entrada a la cueva, a cuyas espaldas discurre el tramo 
más rocoso del barranco del Infierno. (Foto: ASD, 2007)

Tabuenca



154

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

El jurista y polígrafo zaragozano Ricardo Sepúlveda Planer (1846-1909) fue el primero en reflejar por escrito 

la leyenda en la que se apoyaba la usanza.10 En una visita a Borja, anterior al año 1878, le informó un tal 

Colaso, borjano “de pura raza, con pañuelo a la cabeza, blusa y faja encarnada” y encargado de trasladar 

con su carro a los viajeros que deseaban desplazarse desde el pueblo al santuario de Misericordia, cuya 

hospedería era, en aquellos tiempos decimonónicos, apreciado refugio de veraneo para familias de postín.

Según estas fuentes, allá por el siglo xvi Satanás se empecinó en impedir la masiva afluencia de visitantes 

que la Virgen de Misericordia recibía en su santuario. Para ello, no paraba de aparecerse en el camino, 

disfrazado de labriego, repartiendo sustos a los devotos que, atemorizados, daban marcha atrás 

regresando hacia Borja a todo correr. Aquello no podía seguir así. Por eso…

[…] una noche, el alcalde de monterilla de aquellos tiempos, que juzgó conveniente tomar cartas 

en el asunto, se dirigió al Santuario sin avisar a sus gobernados, y únicamente en compañía 

del cura del pueblo, que llevaba un hisopo escondido bajos los manteos. Al llegar a la mitad del 

camino se presentó el diablo. El cura sacó el hisopo, el alcalde una espada flamenca; se trabaron 

de palabras; llegaron a las manos, y cuchillada por aquí, hisopazo por allá, el resultado fue que el 

diablo cayó a los pies de los combatientes sin decir esta boca es mía. Entonces el señor alcalde 

cortó a cercén la cabeza del diablo, la enterró en un hoyo, la cubrió de piedras, y al ir a hacer lo 

mismo con el cuerpo, había desaparecido.

De este modo empezó todo. Conocedores de tan singular entierro, los comarcanos no pararon de contribuir 

desde ese momento a engrandecer la pila de piedras, bajo la cual parecía emanar un siniestro resplandor.

A finales del siglo xix la práctica permanecía viva. En algún momento, al lado de semejante tumba se 

erigió un peirón que en 1902 aún se denominaba Pilar del Diablo o Pilar de las Piedras (para pasmo de 

ambivalencia, también Pilar de Santa Quiteria). Del peirón solo queda el recuerdo.11 ¿Se atrevería algún 

arqueólogo a realizar prospecciones para localizar la testa del demonio?

Que la erosión causada por los agentes atmosféricos haya logrado cincelar el Caballo del Diablo es… un 

milagro (fig. 12). Lo que a todos parece un corcel pétreo dispuesto a cabalgar el viento corona la cima de 

un pequeño cabezo, muy próximo al casco urbano de Jarque de Moncayo (comarca del Aranda). De fondo, 

en el paisaje, la frondosa sierra de la Virgen, que ya es casualidad que dos topónimos tan enfrentados 

resulten lugares próximos.

10	 Sepúlveda (1895: especialmente pp. 87-105). 

11	 Gracia Rivas y Domínguez Barrios (2011: 138): “Ni del pilar del diablo ni del impresionante montón de piedras ha 
quedado rastro”.



155

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

Hasta el Caballo del Diablo se puede subir casi sin esfuerzo —me indican los vecinos que me 

ilustran y acompañan—. La verdad es que nadie sabe por qué llamamos a esta roca así, pero aquí 

siempre la hemos conocido con el mismo nombre. De críos subíamos mucho a este cerro, muy 

cercano al cementerio. Está claro que veníamos a hacer diabluras, porque cuando uno es chico la 

cosa es dar mal, lo contrario no tiene aliciente. Cualquier día era bueno para trepar por la ladera 

de este cerro, pero, cuando éramos chavales, al Caballo del Diablo solíamos venir a merendar el 

Jueves Lardero, que era el Día del Palmo, porque nos comíamos un palmo de longaniza, aunque si 

el cielo pintaba malo despachábamos la lifara en lugar de más abrigo.12

Al escuchar estas palabras reflexiono sobre la teoría que mantiene que este tipo de comidas rituales de 

los niños quizá tenga que ver con una latente intención: llenar el cuerpo para que los espíritus malignos 

no quepan en él si pretenden poseerlo.

El Caballo del Diablo se mantiene en pie, parece que ensayando un salto, contradiciendo las leyes de 

la lógica. ¡Vaya escultura! Ni siquiera le falta una arcada, que se puede cruzar de un lado a otro, y que 

permite ver los tejados de Jarque.

12	 A Jarque de Moncayo viajé en dos ocasiones, el 13 de junio de 2007 y el 2 de julio de 2007. En la subida hasta lo 
más alto del cerro me acompañaron Alfonso Cardiel Becerril (72 años), José María Cardiel Becerril (66), Dionisio Tejedor 
García (66) y Vicente Villarte Trasobares (65), a quienes me presentó el entonces alcalde, Luis Manuel Saldaña Marquina. 
Serrano Dolader (2010: 145-146). También me he ocupado del Caballo del Diablo en estos trabajos periodísticos: 
reportaje (con imagen de Manolo Ainaga) que emitió TVE Aragón el 19 de junio 2007 y el Canal 24 Horas el 30 de julio 
de 2007. Artículo “El Caballo del Diablo de Jarque de Moncayo”, en Heraldo de Aragón, 19 de agosto de 2007.

Fig. 12. El Caballo del Diablo, en Jarque de Moncayo, campea en el altozano.  
El grupo de amigos aprovechará para recoger té de roca. (Foto: ASD, 2007)



156

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

La presa romana de Almonacid de la Cuba (comarca de Belchite) es, quizá, la más alta que se conserva 

de aquella época en el mundo: 34 metros (anoten también los 100 de longitud en su coronación y los 

24 de espesor en la base). Además, está bien conservada y se pasea con comodidad. Sigue operativa 

como distribuidor del Aguasvivas y llegó a canalizar el riego a 7000 hectáreas. La presa se erigió en el 

siglo i en un barranco rocoso que, junto a la parte del muro de aguas abajo, dibuja perfiles que invitan a 

fabular (figs. 13 y 14).

Cuando la visité el 28 de junio de 2019 José Antonio y Jesús Ordovás, dos hermanos que nacieron en los 

cuarenta, me explicaron todo al detalle:

Mira, esa es la compuerta por la que sale la acequia madre de Belchite, en una cascada de agua 

que, al pegar con fuerza, ha excavado en la piedra lo que llamamos el pozo de la Tinaja porque 

tiene esa forma, aunque pocas veces se habrá visto vacío. En una ocasión metieron una escalera 

de quince metros y no tocó fondo. Mira, esa de ahí es la Raja del Diablo, ¡ni te acerques!

Almonacid de la Cuba

Fig. 13. Presa romana del siglo i. (Foto: ASD, 2019)

Fig. 14. Enrique Marco nos muestra  
la Raja del Diablo, en la presa romana. 
(Foto: Maribel Pérez Rodríguez, 2019)



157

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

De algún modo, la Raja arranca en la parte de arriba de la pared del precipicio, o sea que su recorrido 

es largo, de una cantidad de metros, que varían según como se mida. Se fue formando en la piedra 

por la erosión producida durante siglos, a la que contribuyó el fluir de chorros de aguas sobrantes que 

rebosaban la presa o se filtraban por alguna rendija. Me aproximo con cautela, casi de la mano del 

alcalde, Enrique Martínez… ¡La grieta parece tener 4 metros de profundidad! Se me ocurre pensar que 

fueron las madres quienes inspiraron tan original bautizo, para evitar que los críos jugueteasen en lugar 

que entraña evidente peligro.13

El principal atractivo para visitar Rueda de Jalón, muy cerca de Épila (comarca de Valdejalón), es contemplar 

las ruinas de lo que fue una impresionante y estratégica fortaleza islámica medieval, ya citada en el 

siglo ix, que corona un cerro en cuyos pies creció el casco urbano. En una de las paredes de la colina, 

cortada casi en vertical, los caprichos de la geología desgajaron hace siglos un bloque yesoso más que 

regular, separándolo quizá metro y pico de su posición original, de modo que entre la montaña y su 

“hijuelo” queda un buen tajo por el que me dicen que una persona puede caminar unos pasos, entrando 

por una punta y saliendo por la otra. “Allí íbamos a jugar de críos, desdeñando peligros”, escucho (17 

de julio de 2019) en boca de quienes hoy están en edad jubilar. ¿Adivinan cómo se llamaba el lugar? 

Efectivamente, la Raja del Diablo (fig. 15). Gerardo Martínez (64 años) mantiene la hipótesis de que el 

primitivo acceso a lo alto de la fortaleza debió de discurrir por aquí, bordeando la Raja, aunque hoy la 

supuesta senda haya desaparecido sin dejar el mínimo rastro.

Bajo el topónimo seguro que late una leyenda, para mi desgracia absolutamente olvidada, lo que certifico 

tras preguntar por ella a paisanos enmarcados en la franja entre los 55 y los 70 años. Todos, sin excepción, 

conocen la Raja del Diablo, pero, para mi sorpresa, no coinciden ni siquiera a la hora de señalar dónde 

está. Lo más probable —yo lo juraría— es que sea donde les acabo de contar, pero alguna versión me 

encamina hacia una lomilla vecina, en zona de cuevas-viviendas y de bodegas. Incluso hay un informante 

que se dispara: “Búsquela por el prado del Lobo, por la fuente de la Canuta”, extremo que todos los 

demás niegan con convincente rotundidad. Además, quede claro que la Raja del Diablo nada tiene que ver 

con un mítico pasadizo que comunicaba el castillo y el río; eso es otro misterio.

El castillo de Trasmoz, ya mencionado en documentos de finales del xii, fue durante la Edad Media una 

pieza clave en la defensa cristiana del somontano del Moncayo. A mediados del xiii pertenecía a Pedro 

Pérez de Tarazona, quien decidió amasar fortuna acuñando allí monedas falsas. Algunos tratadistas 

aseguran que, para ahuyentar curiosos, hizo correr el bulo de la existencia de seres fantasmagóricos; 

este sería el origen “histórico” del copioso caudal legendario de la fortaleza.

13	 He dedicado dos artículos en Heraldo de Aragón a las curiosidades en torno a esta obra histórica de ingeniería: 
“Una de romanos”, 7 de julio de 2019, y “La Raja del Diablo”, 14 de julio de 2019.



158

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

La génesis literario-legendaria es mucho más sugerente y atractiva (fig. 16). Según lo que escribe 

Gustavo Adolfo Bécquer en sus famosas cartas Desde mi celda, en un impreciso “tiempo de los moros” se 

dejó ver por la comarca un nigromante, peregrino con apariencia humilde, que se cruzó con el reyezuelo 

musulmán, al que propuso un pacto que fue aceptado: en una noche construiría un castillo que pondría 

a su disposición, y en recompensa el monarca le otorgaría la alcaidía en perpetuidad. Dicho y hecho, el 

mago conjuró todas las fuerzas invisibles y a continuación una lluvia de piedras ensambló, al caer y como 

por casualidad, el primitivo alcázar:

Las rocas crujían como si sus grietas se dilatasen, e impulsadas de una fuerza oculta e interior, 

amenazaban volar hechas mil pedazos. Los troncos más corpulentos arrojaban gemidos y 

chasqueaban próximos a hendirse, como si un súbito desenvolvimiento de sus fibras fuese a rajar 

la endurecida corteza. Al cabo, y después de sentirse sacudido el monte por tres veces, las piedras 

se desencajaron y los árboles se partieron, y árboles y piedras comenzaron a saltar por los aires 

en furioso torbellino, cayendo semejante a una lluvia espesa en el lugar que de antemano señaló 

el nigromante a sus servidores. Los colosales troncos y los inmensos témpanos de granito y 

pizarra oscura, que hubiérase dicho que los arrojaban al azar, caían, no obstante, unos sobre otros 

con admirable orden, e iban formando una cerca altísima, a manera de bastión.14

A mi juicio, el cerro peñascoso más popular de Aragón puede que sea la denominada Peña del Diablo, que en el 

parque del monasterio de Piedra (Nuévalos) se refleja con misterio en las aguas del lago del Espejo (fig. 17).15

El cenobio cisterciense fue lugar de exorcismos al que acudieron no pocos energúmenos, al menos en 

el siglo xv. El caso más sonado es el de Catalina, una joven soriana de buena familia poseída por los 

demonios. En 1739, el eclesiástico Roque Alberto Faci escribió sobre el tema, basándose en manuscritos 

que pudo consultar en el archivo del propio monasterio. Los del tártaro fueron derrotados y en venganza 

tramaron la quema del cenobio, para lo que amontonaron toneladas de leña, pero no consiguieron 

14	 Carta vii de la serie Desde mi celda, que Gustavo Adolfo publicó en El Contemporáneo (Madrid) el 10 de julio de 
1864. Gustavo Adolfo pasó largas temporadas en los años sesenta en el monasterio de Veruela, donde funcionaba 
una hospedería desde 1849. Las tierras del Moncayo le inspiraron algunas de sus más bellas páginas de leyendas. La 
pretensión principal de Gustavo Adolfo en sus escritos es crear literatura y, por lo tanto, alumbrar historias forjadas 
en su mente. Pero él mismo manifestó con claridad su pasión y gusto por recuperar el acervo popular. En Serrano 
Dolader (2010: 65-67) abordo el tema más pausadamente y cito bibliografía.

15	 Estas son las fuentes que utilizaré para desgranar las diversas versiones de la Peña del Diablo: Balaguer Cirera 
(1882: cap. ix); Faci (1739: 453-456); Muntadas Jornet [firmando Leandro Jornet] (1871: 109-126); Sarthou Carreres 
[sin firma] (1929); Torralba Soriano (1934). A las leyendas que culminan con la génesis de la Peña del Diablo, he 
dedicado cinco artículos en Heraldo de Aragón: “El diablo en el monasterio de Piedra”, 9 de noviembre de 2008; 
“Catalina la energúmena”, 21 de abril de 2019; “Exorcismo en el monasterio”, 28 de abril de 2019; “El monasterio de 
Piedra”, 26 de mayo de 2019 y “La Peña del Diablo”, 4 de agosto de 2019.



159

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

Fig. 16. Perspectiva poco divulgada del castillo de Trasmoz.  
Un nigromante provocó una lluvia de piedras para erigirlo. (Foto: ABC, 2002)

Fig. 15. La Raja del Diablo, desgajada de una pared casi vertical de la montaña,  
en Rueda de Jalón. (Foto: ASD, 2019)



160

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

completar la siniestra jugada. Así lo refiere el citado carmelita aragonés que, en el xviii, nada menta sobre 

la hoy famosa Peña del Diablo.

Juan Federico Muntadas Jornet (quien transformó en un jardín paisajista la finca que su familia había 

adquirido tras la desamortización) reelaboró en 1871 la leyenda de Faci. Creo que Muntadas fue el primero 

que, tras referirse al episodio del incendio fallido, añade un segundo ensayo de desquite infernal. Cuando 

la campana monacal alertó a la comunidad…

[…] oyose un espantoso fragor, como si un viento huracanado hubiera pasado con la rapidez 

del rayo sobre el monasterio, y al mismo tiempo un golpe seco estremeció los edificios en sus 

cimientos, y como si se hubiera desplomado una montaña; y un inmenso chirrido áspero, horrible, 

como si a la vez hubieran rechinado millares de dientes. […]. El abad […] hizo nuevos conjuros 

para alejar a Satanás, y fuese con la comunidad a dar gracias a Dios por el beneficio recibido, y 

cuando el sol envió sus primeros rayos sobre las montañas, dorando las copas de los árboles que 

ciñen el río, salió a la puerta del castillo, asomose a la barbacana, y vio que se había desprendido 

Fig. 17. Monasterio de Piedra, en Nuévalos: lago del Espejo y Peña del Diablo.  
(Foto: Montse de Vega y Mas, 2019)



161

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

del monte de la Lastra una enormísima roca, desde entonces conocida en el país con el nombre 

de la peña del Diablo.

Los libros de Muntadas, burgués culto y sensible a la literatura y al arte en general, debieron de popularizar 

el topónimo del cerro peñascoso, quizá bautizado entonces con el nombre hoy plenamente asumido.

La senda de Muntanas fue luego ensanchada por otros literatos no menos favorecidos por el público, que 

consolidaron el topónimo entre los miles de visitantes del cenobio.

El prolífico escritor Víctor Balaguer Cirera (1824-1901), académico de la Historia, amén de periodista y 

ministro de un par de carteras, en una de sus estancias en el monasterio de Piedra elucubró una leyenda de 

amores imposibles. Vio la luz impresa en 1882 y el relato podría enmarcarse en tiempos bajomedievales: 

los enamorados Ponce y Eladia no consiguieron desposarse. Él se retiró del mundo, eligiendo la penitencia 

monacal de los cistercienses de Piedra; ella lloró su suerte tras verse obligada a dar el “Sí, quiero” en un 

matrimonio de conveniencia. O sea, se resignaron. Ni siquiera la treta diabólica de forzar la aparición de 

una fantasmal Eladia en el claustro en el que Ponce oraba consiguió que cometieran pecado y condenaran 

sus almas.

Satán, henchido de rabia, se dispuso al desquite y decidió…

[…] coger una montaña y dejarla caer sobre el monasterio aplastándole con todos sus habitantes. 

Sonríe Satán a la idea de acabar a un tiempo con el edificio y con los anacoretas; dice a los suyos 

que se estén quedos; bate sus negras alas, y de un vuelo se coloca en los Pirineos. Escoge allí la 

peña más grande, rompe sus uñas y ensangrienta sus manos para arrancarla; consigue por fin 

cargársela al hombro, y, aunque no tan ligero como la primera vez, vuelve a rasgar los aires. Está 

ya a la vista del monasterio. Un vuelo más, y todo ha concluido para los monjes.

En este momento supremo suena de pronto la campana que saluda a la aurora. Satán se 

estremece; al movimiento que hace resbala la peña de sus hombros, y cae con un ruido terrible en 

el sitio donde está todavía. […] Desde entonces le quedó a la peña el nombre de la Peña del Diablo.

¡Mira que irse al Pirineo a buscar el peñascón, con lo a mano que tenía el monte de la Lastra de la versión 

de Muntadas!

Estamos ante un argumento legendario que, para mí, es de claro origen literario y que el pueblo soberano 

ha hecho suyo como romanza ancestral, dinámica muy legítima y consolidada en la génesis de las 

falordias. Pero, además de en noches de charlas de cadiera, no son pocos los que han retomado el asunto 

con la pluma.



162

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

En la monumental Espasa (1929) merecerá justa reseña la peña a la que dedico ahora la atención, 

“gigantesco y formidable peñón de vasta y agreste loma”, en palabras hilvanadas muy posiblemente por 

Carlos Sarthou Carreres, historiador y fotógrafo que frecuentó el lugar. Áspera peña la llamará en 1975 el 

sabio aragonés Federico Torralba, a quien el cenobio lo cautivó desde su juventud más soñadora (en 1934 

publicó una novelilla sin mayores pretensiones que el divertimento).

En abril del año 2000 el meritorio boletín local El Pelado Ybides (revista editada por la Asociación Cultural 

Amigos de la Villa de Ibdes) insertaba un artículo firmado por V. V. E. que aportaba otra desconcertante 

explicación a la presencia en el monasterio de Piedra del peñasco. En el siglo xii una milagrosa aparición 

de la Virgen en Ibdes evitó que un conflicto de intereses entre diversas órdenes religiosas degenerará en 

enfrentamientos violentos. Los mandamases de los monjes pactaron un concierto por el que se distribuían 

la influencia en el territorio:

Había un gran perdedor que no era otro que Satán. […] Su odio y desesperación eran tales 

que viendo que la Señora se encaminaba [acompañando a los cistercienses] hacia Piedra Vieja 

[monasterio de Piedra], tramó la diabólica idea de lanzar una gran piedra sobre ella cuando entrara. 

[…] La Virgen conocedora de sus intenciones, […] aceleró la marcha ayudada por los ángeles. […] 

Cuando la Señora llegó a Piedra Vieja, ordenó al abad que, con todos los monjes y los moradores 

del castillo, con la cruz alzada salieran al camino de Ibdes entonando vísperas para evitar el gran 

peligro que se avecinaba. Cuando Satán cargado con la gran piedra vio a la comunidad orando y la 

Cruz en la primera línea, no pudiendo aguantar la visión, antes de llegar dejó caer la gran piedra, 

abriendo la gran sima de lo que hoy es el parque del monasterio.

La del monasterio de Piedra no es la única Peña del Diablo de la comunidad de Calatayud. En Cetina, 

cerca de la autovía de Aragón, hay otra Peña del Diablo, con abrigos rocosos en los que los arqueólogos 

han localizado restos líticos del Paleolítico superior (magdalenienses, en concreto). Algunos de ellos se 

pueden contemplar en el Museo de Zaragoza. El enclave, en entorno de aguas termales, se localiza en las 

ancestrales vías de comunicación que el valle del río Jalón permitía entre la Meseta y el valle del Ebro. 

Anotaré, además, la existencia en las proximidades de curiosas piedras con “cazoletas”.16

En Biel (comarca de las Cinco Villas) las aguas del Arba bañan la base de la impresionante Peña del 

Infierno, un topónimo cuyo origen nadie me ha sabido aclarar (fig. 18).

Cuentan que dos ángeles perseguían al diablo por tierras altas de las Cinco Villas y que, en su huida, Satán 

se vio obligado a levantar varios puentes para poder sortear arroyos y riachuelos. Uno de ellos, erigido 

16	 Domingo y Utrilla Miranda (2003: 15-45).



163

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

en una noche, está en un pequeño barranco (barrillón) al sur del término municipal de Fuencalderas 

(Cinco Villas), justo en la linde con el de Agüero, que ya es provincia de Huesca. En cierto modo, puede 

considerarse un paso natural, y por eso encaja su mención en esta ponencia. José Arbués Possat (nacido 

en 1934) me brindó los detalles (conversación telefónica 27 de septiembre de 2009):

No pienses en una construcción medieval, ni mucho menos. Verás, como cuento en mis libros el 

demonio hizo caer una gran peña de una margen del barranco, de la de Agüero, y lo hizo con tanto 

tino que el pedruscón se apoya desde entonces en las dos orillas, pasando el agua por debajo; eso 

es lo que cuenta la leyenda. La última vez que yo estuve por allí fue al inicio de los años noventa 

del siglo pasado, ahora no sé ni si sería capaz de encontrarlo.17

De la dificultad ya había sido advertido en Fuencalderas por Alfredo Arbués Posat (77 años) y Jaime 

Navarro Castán (alias La Liebre, 60 años):

Es imposible llegar. En los últimos años el monte se ha apoderado de los campos; un camino 

lo dejas tres años y se viste. Seguro que el puente está ahora lleno de maleza y, aunque nos 

pudiéramos acercar, ni siquiera te saldría en la fotografía porque lo taparían las hierbas.

17	 Hace referencia a Arbués Possat (1980: 7-10).

Fig. 18. La Peña del Infierno, cuya leyenda se ha perdido, en Biel. (Foto: ABC, 2006)



164

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

Las notas las tomé el 26 de septiembre de 2009, todo habrá ido a peor.18

De nuevo, de punta a punta. El casco urbano de El Buste (comarca de Tarazona) se adorna con rocas 

ciclópeas, que quizá se deslizaron de lo alto de la montaña en cuyas faldas se asienta. Junto al pueblo, 

en el cerro, veo también dos paredes de rocas colosales. Las separa un estrecho pasadizo, misterioso 

y oscuro —pero accesible— que los busteños bautizaron como la Calleja del Diablo. Indago la posible 

existencia de alguna leyenda, si la hubo ya nadie la recuerda. Disparo fotografías y al observarlas en el 

ordenador me percato de una casualidad: en el frontal de la pared que queda a la izquierda del espectador, 

descubro la caprichosa forma de una cabeza: dos ojos, generosa nariz y boca (fig. 19).19

En Torralbilla, un pequeño y poco poblado municipio de Campo Romanos, de nuevo vuelvo a encontrar 

tangentes el bien y el mal: adosada al exterior de uno de los muros laterales de la parroquial, un abrigo 

natural de reducidas dimensiones es conocido por los paisanos con el nombre de la Capucha del Diablo. 

La covacha presenta un techo de losa que, en tiempos pretéritos, fue recrecido y apoyado con algunos 

bloques de piedra toscamente trabajada.

Fig. 19. La calleja del Diablo, en la parte alta del pueblo de El Buste. (Foto: ASD, 2007)

18	 Del tema me ocupé brevemente en Serrano Dolader (2007: 38-39) y en el artículo “Fuencalderas y el puente del 
Diablo”, en Heraldo de Aragón, 18 de octubre de 2007.

19	 De El Buste y sus piedras me ocupé en “Calleja del Diablo”, en Heraldo de Aragón, 5 de junio de 2016.



165

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

“No sabría decirle el porqué, pero la hemos llamado toda la vida la Capucha del Diablo. Al menos toda la 

mía…, y ya son 99 años los que tengo”, me apuntó Antonio Fuertes Lázaro en su domicilio zaragozano el 

1 de febrero de 2012, pocos días después de visitar Torralbilla guiado por Miguel Ángel Sabirón (50 años, 

25 de enero de 2012).

El hueco libre de la capucha, casi a ras de suelo, apenas tiene unos palmos de altura, imposible cobijarse 

en él (fig. 20).20

Fig. 20. Miguel Ángel Sabirón posa en la Capucha del Diablo,  
junto a la iglesia parroquial de Torralbilla. (Foto: ASD, 2012)

No hay como rascar para encontrar. La toponimia diablesca se prodiga en la provincia de Zaragoza. Sirvan 

como colofón a este epígrafe algunos breves apuntes. En Ibdes (Comunidad de Calatayud), la Virgen 

entorpeció las aviesas intenciones de un belcebú induciéndole a meter una de sus piernas entre dos 

rocas de un paraje que, desde ese legendario momento, fue denominado la Pata del Diablo. Además, tan 

tronante retumbó el grito de dolor del satán que se formó el barranco del Diablo (así lo indica V. V. E. en 

el número de la revista local El Pelado Ybides que he citado más arriba).

José Ángel Urzay, que conoce bien la Comunidad de Calatayud, cuenta que en Alhama de Aragón se 

“apostaron San Miguel y el diablo a ver quién daba el mayor salto desde el Cerro de la Muela. San Miguel llegó 

20	 Serrano Dolader (2014: 65-66). A este asunto dediqué el artículo “La Capucha del Diablo”, en Heraldo de Aragón, 
19 de febrero de 2012.



166

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

hasta el Cerro de Santiago, pero el diablo no llegó y cayó cerca del Jalón, donde dejó sus huellas impresas 

en una peña. La mítica piedra fue destruida cuando se construyó la carretera que va paralela al río”.21

En este mismo municipio, famoso por sus aguas termales, tampoco podremos ver el Martillo del Diablo, en 

el cerro homónimo. En 1892, los investigadores de la Comisión del Mapa Geológico escribieron sobre él:

El origen de este nombre se atribuye a dos grandes bloques de caliza, que por denudación quedaron 

aislados en la ladera oriental de aquella altura en tal disposición, que uno de ellos descansaba por 

su línea media y formando escuadra sobre otro levantado verticalmente, afectando en conjunto la 

figura de un gigantesco martillo, cuando se observaba a cierta distancia. En el siglo pasado [xviii], 

sea por corrosión de los agentes atmosféricos, sea por la intervención de la mano del hombre o 

por ambas causas a la vez, desapareció aquel curioso detalle topográfico.22

En Val de San Martín, municipio del Campo de Daroca, la Ventanica del Diablo es una covacha tan pequeña 

“que justo podría uno asomar la cabeza por ella”, según me comentaron al acercarme el 2 de noviembre 

de 2011 a la partida de Los Peñones, que es donde se ubica.

En fin, en la fuente o abrevadero de Bijuesca (Comunidad de Calatayud) uno de los caños mana agua por una 

piedra labrada por mano popular que en el pueblo denominan, sin miedo alguno, la Cara del Diablo (fig. 21).

A partir del Renacimiento el demonio pasa a ser el señor natural de las brujas. El concepto de bruja 

durante siglos y siglos se había asociado a entes fantásticos, pero a final de la Edad Media la categoría 

se vinculará a personas concretas del entorno, a seres de carne y hueso. En Aranda de Moncayo, junto al 

castillo, hay una cueva de la Bruja, que abre su boca en un cerro que es pura roca (fig. 22).

En Torralbilla (Campo Romanos), tras los destartalados muros del corral de las Brujas, una losa da forma 

a una pequeña covacha. “¡De críos tenía mérito el que se atrevía a meterse!”, me comentó Ignacio Sierra 

(65 años) el 25 de enero de 2012.

Por último, en Caspe, la capital del Bajo Aragón zaragozano, cerca del camino que lleva a la pedanía 

de Zaragoceta, en una de las rocas que sirven de pared a una torrentera, se dejan ver dos incisiones 

paralelas junto a un pequeño abrigo. De una longitud aproximada de un palmo cada una, en apariencia 

son muy antiguas. Tienen forma de gayatas, pero los lugareños los denominan Candiles del barranco de 

las Brujas (fig. 23), cosa que solo aparentarían si un cíclope diese la vuelta al pedrusco. Por cierto, no 

quedan lejos los restos del poblado de Sancharancón, del Bronce final.

21	 Urzay Barrios (2006: 88).

22	 Gonzalo Ruiz (1999: 10).



167

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PIEDRAS CON RONDALLA EN ZARAGOZA

Fig. 21. La Cara del Diablo, en la fuente 
que también es abrevadero, en Bijuesca. 

(Foto: ASD, 2002)

Fig. 22. La cueva de la Bruja, muy cerca de los restos 
del castillo de Aranda de Moncayo. (Foto: ASD, 2006)

Fig. 23. Los Candiles del barranco de las Brujas, en Caspe, 
que más bien parecen gayatas. (Foto: ASD, 2005)



168

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Alberto Serrano Dolader

Referencias bibliográficas

Arbués Possat, J. (1980). Fuencalderas en mi recuerdo. Gerona.

Balaguer Cirera, V. (1882). El Monasterio de Piedra. Su historia, sus valles, sus cascadas, sus grutas, sus 
tradiciones y leyendas. Barcelona.

Domingo, R., y M.ª P. Utrilla Miranda (2003). “Yacimientos magdalenienses en Cetina (Zaragoza): los dos 
abrigos de la Peña del Diablo”. Saldvie: Estudios de prehistoria y arqueología, 3, pp. 15-45.

Faci, R. A. (1739). Aragón, Reyno de Christo y dote de María Santísima, tomo i. Zaragoza.

Gonzalo Ruiz, M.ª L. (1999). Estudio del balneario de Alhama de Aragón (Zaragoza). Tesis doctoral leída 
en la Facultad de Medicina de la Universidad Complutense de Madrid. <http://webs.ucm.es/BUCM/
tesis/19972000/D/0/D0107701.pdf>.

Gracia Rivas, M., y P. Domínguez Barrios (2011). Pilares votivos. Borja (Zaragoza).

Morales, G. (1605). Libro de las virtudes y propiedades de las piedras preciosas. Madrid.

Muntadas Jornet, J. F. [firmando Leandro Jornet] (1871). El Monasterio de Piedra: su historia, valles, 
cascadas, leyendas monásticas. Madrid.

Sarthou Carreres, C. [sin firma] (1929). “Piedra, Nuestra Señora de la”. En Enciclopedia Universal Ilustrada 
Espasa Calpe, tomo 44. Madrid.

Sebastián Horno, N. (2005). Villa de Calcena: la cara oculta del Moncayo. Zaragoza.

Sepúlveda, R. (1895). La cabeza del diablo. Barcelona.

Serrano Dolader, A. (1999). El libro de los dragones aragoneses. Zaragoza.

Serrano Dolader, A. (2007). El pozo de las sombras: un recorrido legendario por las Cinco Villas y la Alta 
Zaragoza. Zaragoza.

Serrano Dolader, A. (2010). Moncayo, el laberinto legendario. Zaragoza.

Serrano Dolader, A. (2014). Huellas y conjuros: por tierras zaragozanas de Daroca y Gallocanta. Zaragoza.

Torralba Soriano, F. B. (1934). La leyenda de Piedra. Zaragoza.

Torralba Soriano, F. B. (1975). Monasterios de Veruela, Rueda y Piedra. León.

Urzay Barrios, J. Á. (2006). Cultura popular de la Comunidad de Calatayud, tomo ii. Zaragoza.

http://webs.ucm.es/BUCM/tesis/19972000/D/0/D0107701.pdf
http://webs.ucm.es/BUCM/tesis/19972000/D/0/D0107701.pdf


Lítica: 100 piedras singulares de Teruel

Pilar Catalán Edo* 

Javier Magallón Civera**

169

Lítica es una metáfora, a medio camino entre la investigación, el turismo y el análisis cultural, antropológico 
y toponímico. Constituye un catálogo de piedras singulares con especial simbolismo por ser depósito 
de tradiciones e historias. Se presenta como un estudio antropológico y etnográfico con etapas bien 
definidas. Comprende el paisaje como medio natural en el que habitan los individuos y asume que la 
identidad otorgada por el hombre a las piedras las hace visibles. Hemos intentado interpretar cuáles son 
los efectos de los límites en la vida de los grupos humanos, evocando un saber “de frontera” o un saber 
“de límite”. Esta reflexión de pensamiento “en los márgenes” acepta que la identidad social no se puede 
entender completamente fuera de su origen, del mismo modo que las piedras adquieren un significado 
propio con mayúsculas en su medio y nunca “fuera de sus límites”. Dentro de este amplio catálogo de más 
de 100 piedras singulares que es Lítica, se han seleccionado las que podríamos catalogar como piedras 
sacras por los ritos, mitos o tradiciones de profundo arraigo popular mantenidas hasta la actualidad, 
intentando distinguir entre singularidad, mitificación y de sacralidad.

Piedra. Sacralidad. Antropología. Etnografía. Turismo. Provincia de Teruel.

Lítica is a metaphor, halfway between research, tourism, and cultural, anthropological, and toponymic 
analysis. It is a catalog of singular stones with special symbolism as a repository of traditions and stories. 
It is presented as an anthropological and ethnographic study with well-defined stages. It understands 
the landscape as a natural environment in which people live, and it assumes that the identity given by 
man to the stones makes them visible. We have tried to interpret how limits affect the life of human 
groups, recalling the knowledge of “the frontier”, and the knowledge of “the limit”. These thoughts on 
“the margins” lead to the fact that social identity cannot be fully understood outside its original territory, 

*	 Licenciada en Antropología Social y Cultural. mpcatalane@gmail.com

**	 Ingeniero de Edificación, escalador y escritor. javiermagalloncivera@gmail.com

ÍNDICE

mailto:mpcatalane%40gmail.com?subject=
mailto:javiermagalloncivera%40gmail.com?subject=


170

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pilar Catalán Edo y Javier Magallón Civera

in the same way that stones acquire their very own meaning in their particular environment and never 
“outside their limits”. Within Lítica, this wide catalog of more than 100 unique stones, we have selected 
those that could be classified as sacred stones for the rites, myths or traditions of deep popular roots 
maintained to date, trying to distinguish between their specific singular, mythical and sacred weight.

Stone. Sacredness. Anthropology. Ethnography. Tourism. Teruel province.

Lítica es una metáfora, a medio camino entre la investigación, el turismo y el análisis cultural, antropológico 

y toponímico. Constituye un catálogo de piedras singulares con especial simbolismo por ser depósito de 

tradiciones e historias. La piedra o roca se configura como el centro del proyecto bajo la premisa de que 

los materiales pétreos han formado parte del universo del ser humano desde su origen, usados en la 

fabricación de herramientas, como parte activa de una vida orientada a la supervivencia o para entender 

el espacio. Constituyen así parte de la historia, la cultura y los paisajes de la provincia de Teruel, una de 

las más despobladas de la península ibérica.

Se presenta Lítica como un estudio antropológico y etnográfico con etapas bien definidas: desde la 

redacción a la observación participante, la interacción real con los sujetos para la obtención de datos a 

través de sus discursos, la recopilación de manera natural y el pormenorizado análisis cualitativo para 

el tratamiento de la información. También ha constituido parte central en todo el proceso la continua 

investigación en bases de datos escritas. Este catálogo es necesario y perentorio, ya que la mayoría de 

las historias asociadas a las piedras solo son conocidas por las personas de mayor edad de los pueblos 

o las aldeas y darles visibilidad es la manera para los autores de luchar contra la amenaza del olvido y 

de la despoblación, dejando una publicación para un posterior análisis interdisciplinar con la ayuda de 

arqueólogos e historiadores.

Lítica comprende el paisaje como medio natural en el que habitan los individuos. La identidad otorgada por 

el hombre a las piedras las hace visibles. Desde el inicio de la humanidad, el hombre se interesó por las 

cosas que lo rodeaban y se fijó en el paisaje y en las piedras, asociándolas a formas capaces de reconocer 

u objetos básicos para la supervivencia. Dentro de lo que se conoce como antropología del paisaje, hay 

que entender que la historicidad del ser humano es inseparable del medio ambiente en que se desarrolla. 

Refleja un medio natural fuertemente condicionado por las actividades económicas y transformado por 

factores socioculturales (Palenzuela, 2000). Al mismo nivel que otros elementos culturales, la diversidad 

de paisajes contribuye a mantener, reforzar e incluso crear el sentimiento de identidad de un territorio 

(Bouillon, 1998). Muchas de estas piedras se encuentran ubicadas en antiguos caminos de comunicación 

de pueblos prerromanos, que a lo largo de los siglos se abandonaron y que son en la actualidad meros 

caminos de uso local, sin apenas tráfico de personas ni mercancías. La geografía y el clima conforman la 



171

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

LÍTICA

realidad individual y social por medio de las relaciones con la naturaleza, la propia forma de ser, el arte y 

la religión.

Otro referente en este trabajo han sido los límites, de territorio-frontera y aquellos por los que las 

sociedades desarrollan formas de identidad colectiva frente a la de otros pueblos que aúnan las esferas 

humana, animal y divina (Fabietti, 2005). Hemos intentado interpretar cuáles son los efectos de los límites 

en la vida de los grupos humanos, evocando un saber “de frontera” o un saber “de límite”. Esta reflexión 

de pensamiento “en los márgenes” acepta que la identidad social no se puede entender completamente 

fuera de su origen, del mismo modo que las piedras adquieren un significado propio con mayúsculas en 

su medio y nunca “fuera de sus límites”.

En este amplio catálogo de más de 100 piedras singulares que es Lítica hemos seleccionado aquellas que 

podríamos catalogar como piedras sacras por los ritos, mitos o tradiciones de profundo arraigo popular 

mantenidos hasta la actualidad, bajo la premisa de seguir la propuesta de clasificación y metodología de 

estudio realizada en 2016 por Martín Almagro-Gorbea en el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa 

(Almagro-Gorbea, 2017). Si bien, tal y como se concluyó, lo consideramos un tema complejo que requiere 

un profundo análisis multidisciplinar en el que estudiar todos aquellos factores causales y rituales, así 

como las funciones místicas presentes, vinculados a las piedras.

Para entender la sacralidad, podemos decir que el homo religiosus se encuentra frente a un ser u objeto 

extraordinario revestido de poder (mana, wakan, numen, báraka…) y al descubrirlo lo considera como 

sagrado, desde una piedra hasta un sacerdote. Es el hombre en su actitud y en su comportamiento el 

que vive la acción de aquella fuerza trascendente manifestada en las cosas o en seres determinados. El 

holandés Gerardus van der Leeuw (1890-1950), en su obra Phänomenologie der Religion (1933), entiende 

la sacralidad como una experiencia del poder trascendente que busca su realización.

El homo religiosus cree que existe una realidad absoluta, lo sagrado que trasciende este mundo pero que 

se manifiesta en él, y por eso mismo lo santifica y lo hace real a través de infinitas formas de expresión: 

símbolos, mitos, ritos, figuras divinas, animales, plantas, piedras, hombres…, que se diferencian por los 

distintos contextos culturales en que surgen. En la hierofanía pueden distinguirse tres elementos: un 

objeto creatural (por ejemplo, la piedra) que es parte de la experiencia humana, la realidad invisible y 

aquel objeto que por ser mediador se reviste de sacralidad.

Lítica intenta distinguir la singularidad de la mitificación y de la sacralización. Algunas de las piedras, tanto 

por su forma como por su ubicación, poseen la característica de haber sido consideradas como el numen 

loci que aporta identidad al territorio. Algunos autores hablan de “le signe” como factor de sacralización 

básico, en la mayoría de los casos uno o varios grabados neolíticos o protohistóricos (muchos de los que 

aquí se presentan no han sido datados por arqueólogos); otros describen que la morfología de la piedra 



172

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pilar Catalán Edo y Javier Magallón Civera

puede en sí ser la señal (Gratacos, 2016). Este trabajo pretende ante todo poner el foco de atención ante 

la situación de emergencia cultural en la que nos encontramos. Con la alfabetización, leer y aprender a 

través de las rocas y otros elementos naturales cayó en desuso y dejamos de analizar las expresiones 

del paisaje cultural, dando preferencia a los “no lugares” (Augé, 1993). A esto se suma la pérdida de 

las personas que poseen el legado oral y la memoria colectiva, con lo que corremos un doble peligro, el 

de perder parte de este patrimonio cultural y el de mitificar piedras asociándolas a ritos recientes, que 

inminentemente terminarán formando parte de nuestro futuro patrimonio cultural, hecho que podría 

debatirse pero que etnográficamente se considera una nueva manifestación de la cultura popular del  

momento, que requiere una datación, interpretación y asociación cultural objetivas. Destacaremos, 

del mismo modo, que el despoblamiento que sufre la provincia de Teruel ha preservado la invariabilidad del 

paisaje, gracias a la cual podemos descubrir la mayoría de estos monumentos megalitos en su ubicación 

original y con sus manifestaciones intactas.

A continuación presentamos por categorías algunas de las piedras sacras que se incluyen en Lítica:

Piedras en espacios sacralizados

Se describen dentro de esta categoría piedras con función ritual, que actúan como la propia divinidad. Las 

dos manifestaciones más importantes las hallamos en el barranco de la Hoz de Albalate del Arzobispo y  

en la partida de Valdevallerías, en Valmuel. En ambos casos, se han datado asentamientos precoces desde 

la Edad de los Metales que albergaron posteriormente a pueblos íberos. En el primero, encontramos la 

Caraza (fig. 1), y en el segundo, las Carazas. Se interpretan como un elemento natural individual dentro 

Fig. 1. La Caraza de Albalate del Arzobispo.



173

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

LÍTICA

de la concepción de un pensamiento simplista que ha perdurado a lo largo de los años. Dicen que las 

civilizaciones preiberas adoraban la Caraza como un tótem por su forma y su emplazamiento, no se 

consideraba un santuario. Relatos más recientes han intentado adaptarlo a religiones animistas y a su 

mundo de creencias.

También encontramos en la provincia de Teruel varios espacios sacralizados asociados a ciertos rituales. 

Por los restos hallados junto a ellos, previsiblemente fueron utilizados en rituales funerarios. El santuario 

al aire libre es el lugar de culto por excelencia entre las poblaciones de la Hispania indoeuropea y se 

designa con el término nemeton en el mundo romano-céltico (Marco y Alfayé, 2008). El de Peñalba, 

en Villastar (fig. 2), ha sido ampliamente estudiado y pertenece a la primera categoría de espacios 

sagrados de la Hispania indoeuropea, la de los santuarios al aire libre, cuyas manifestaciones culturales 

se expresan mediante la epigrafía rupestre y en los que no han persistido estructuras arquitectónicas 

apreciables ni restos arqueológicos que puedan vincularse. Aparecen cazoletas y piletas de diverso 

tamaño y morfología localizadas en salientes de la roca junto al farallón que se consideran dispositivos 

para el culto, previsiblemente, como sugiere Burillo (1997: 234), para recoger agua o sangre de animales 

sacrificados. La piedra sacrificial de Puertomingalvo (fig. 3) presenta petroglifos, símbolos grabados, 

cazoletas y canalillos comunicados entre sí similares a los del altar de Peñalba, si bien este espacio no ha 

sido estudiado en profundidad. Su posición, su orientación y la presencia de escaleras hacen pensar en 

esta función ritual y sacrificial.

	F ig. 2. El altar de Peñalba, en Villastar.	 Fig. 3. La piedra sacrificial de Puertomingalvo.

En el estudio de los menhires se definen unos aspectos claves: la cronología, su relación con el paisaje 

y su sentido iconográfico. Partiendo de estos puntos, se examinan las relaciones materiales entre estas 



174

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pilar Catalán Edo y Javier Magallón Civera

estatuas-menhir, el paisaje sociomaterial específico y las formas materiales en la región durante el Bronce 

tardío – final. Esto permite contextualizarlos dentro de un proceso histórico determinado: la integración 

del noroeste de la península ibérica en un contexto de relaciones mediterráneo-atlánticas. El menhir 

de los Castillejos (fig. 4) recoge en su topónimo su semejanza con un monumento megalítico clavado 

en el suelo en posición vertical, pero desconocemos si fue construido en el Neolítico como monumento 

funerario-conmemorativo o fue colocado en épocas más recientes para la misma u otra función (Ibáñez 

y Casabona, 1999). Su presencia y su ubicación en el paisaje son cuando menos llamativas, al igual que 

los descritos en la Edad del Bronce que formaron parte activa en la construcción de paisajes de movilidad 

durante la prehistoria en zonas de paso relacionadas con la trashumancia (Ruiz-Gálvez, 2001) y los 

recursos mineros (Vilaca et alii, 2001). Más allá de su función señalizadora, debieron de construir lugares 

específicos, en el sentido heideggeriano del término, al transformar (monumentalizar) los espacios donde 

se erigieron, ayudando a crear sentido en paisajes de movilidad (Rodríguez, 2014). Hemos encontrado 

varias manifestaciones similares en caminos de herradura, cercanas a túmulos, con funciones posteriores 

relacionadas con el marcaje del límite entre territorios, como en el caso de Piedrafita, en Lledó.

Fig. 4. El menhir de los Castillejos.

Peñas con organización astronómica

La Puerta del Sol de Oliete (fig. 5) podría tratarse de un santuario solar prehistórico, probablemente el más 

antiguo de los conocidos en relación con ese astro, asociado a la agricultura en el Neolítico como fuente 

de la economía. Los trazos rupestres descubiertos en el frontón de la Tía Chula por Antonio Beltrán y 

José Royo en 1995 se describen como un conjunto de pinturas esquemáticas realizadas en dos momentos 

distintos pero que se situarían cronológica y culturalmente entre el Eneolítico y el Bronce medio. A unos 



175

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

LÍTICA

10 metros de distancia se sitúa esta roca con dos aberturas por las que atraviesa el sol en los equinoccios 

y que aparecerían dibujadas esquemáticamente en el conjunto de las pinturas. El otro gran ejemplo es el 

lunisolar de la Fresneda. Según estudiosos de la arqueoastronomía (Rebullida, 1988), constituye uno de 

los pocos ejemplos de alineaciones lunisolares del país. Se afirma que en la Edad del Bronce consiguieron 

marcar posiciones de la luna y el sol gracias a métodos como la observación y el gnomon. Al visitar esta 

roca descubrimos excavados hoyos y cavidades con forma circular o cuadrangular denominados cullas. Su 

datación coincide con los hallazgos arqueológicos encontrados en la zona.

Fig. 5. La Puerta del Sol de Oliete.

Piedras oscilantes o caballeras

Se generan como consecuencia del apilamiento de unos bloques sobre otros, en equilibrios desafiantes. 

También reciben otros nombres, como basculantes, penitentes o colgadas. Son muchos los ejemplos que 

encontramos en la provincia debido a su riqueza rocosa y a la variedad del terreno, aunque únicamente 

algunas poseen singularidad por su ubicación dentro del espacio natural y son pocas las que todavía se 

asocian a usos rituales y sacralizados. La mayor parte de estas fueron cristianizadas bajo el intento de 

integrar rituales de las civilizaciones prerromanas a la creencia y la identidad animistas cristianas. La 

de Torre del Compte (figs. 6.1 y 6.2), por su simbolismo y su ubicación, fue reutilizada como hito real para 

el deslinde de tierras tras la Reconquista.

La Roca Caballera de Calaceite (fig. 7) se localiza entre campos de olivos en una zona libre de materiales pétreos, 

por lo que rápidamente llama la atención. Por su simbolismo y las creencias locales podría decirse de ella que 



176

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pilar Catalán Edo y Javier Magallón Civera

es una piedra de moura. Al analizarla en profundidad encontramos en su parte superior diferentes elementos 

que la asociarían a su posible función ritual y varios símbolos de cruces cristianas de datación posterior. José 

Antonio Benavente comenta que, tras sus visitas al Bajo Aragón, el investigador jesuita Julio Furgús y Juan 

Cabré publicaron breves noticias sobre conjuntos de pequeñas cazoletas en la denominada Roca Caballera, 

en el término de Calaceite. Se menciona que pudieran labrarse como depósitos de agua pluvial a la que se 

atribuían virtudes sobrenaturales. Posteriormente, otras teorías han sido publicadas por Miguel Giribets a 

través de internet sobre los grabados y las representaciones gráficas de la roca, con mapas prehistóricos 

y la posibilidad de constituir un posible santuario para diversas épocas u observatorio astronómico. La 

realidad es que presenta una piedra desprendida en su parte frontal y varios escalones formados por 

grandes piedras que permiten acceder a su parte superior, donde encontramos las cazoletas descritas.

Fig. 7. La Roca Caballera de Calaceite.

Figs. 6.1 y 6.2. Piedra caballera de Torre del Compte, con símbolos de cristianización.



177

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

LÍTICA

Piedras fecundadas o embarazadas

Son escasas las piedras con relatos que cuentan poseer algún objeto en su interior, no así en lo referente 

a peñas, cuyas leyendas se concentran en la sierra de Albarracín: cerca del poblado ibérico de los Villares 

y el asentamiento de época romana imperial de El Terminillo, en la Muela de San Juan de Griegos, en la 

Peña de Hierro de Bezas, en el valle de Royuela, junto a los Mayos, y en la Peña del Sol de Villar del Cobo, 

este último también descrito como el lugar en el que se reunían los representantes de los tres pueblos, 

Villar del Cobo, Guadalaviar y Griegos, para acordar tratados de interés general.

Piedras de moura

Según Luis Monteagudo (1998), en todos los países europeos en los que se encuentran dólmenes y otros 

monumentos megalíticos se conserva un variado tesoro de leyendas y creencias sobre el origen fantástico 

de estas antiguas construcciones. Podemos pensar que esos relatos fantásticos nacieron después de la 

desaparición del pueblo que los construyó, es decir, en una época en la que se había olvidado cuál era 

su función y a partir de la cual las personas empezaron a interesarse por el origen y el significado de las 

construcciones o formas. Estas enormes piedras solo podrían ser obra de seres con gran fuerza física, 

de personajes sobrenaturales capaces de levantar y transportar grandes pesos, y así es como debieron de 

nacer las leyendas que atribuyen a las mouras y a otras figuras míticas el origen de dichos monumentos. 

Se hallan principalmente en el noreste de la península ibérica. En nuestro medio, estas piedras se asocian 

a divinidades del mundo animal a las que se les atribuyen características propias de los dioses asociados a 

la vida y la creación del mundo. Como el Águila de Arcos de las Salinas, el Guardián del Valle y el Orco 

de Valloré (fig. 8), el Oso del Higueral o el Búho del Vallecillo. Todas le otorgan identidad al territorio y se 

asocian a leyendas asociadas a la formación de los valles, montañas, ríos…

Fig. 8. El Orco de Valloré.



178

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pilar Catalán Edo y Javier Magallón Civera

Piedras resbaladeras

En esta categoría identificamos la Esbarosa de Tramacastilla (fig. 9), cuyo topónimo refleja la peculiaridad 

de la piedra. Su carácter sacro resulta difícil de cotejar y su presencia junto a un área recreativa la asocia 

a un uso más reciente que es el del juego. No quedan referencias de otro tipo de usos asociados, como los 

ritos de fecundidad, como en otras áreas de la península ibérica en las que aparecen peñas semejantes.

Fig. 9. La Esbarosa de Tramacastilla.

La Piedra del Amor de Alcaine (fig. 10) podría considerarse como resbaladera por su forma y su posición. 

Existía el ritual entre los habitantes de caminar hasta esta piedra al atardecer y tumbarse o recostarse 

Fig. 10. La Piedra del Amor, en Alcaine.



179

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

LÍTICA

sobre ella, reuniones de las que surgiría un buen número de parejas. Podría guardar un ritual más antiguo 

ya que, al estar apartada del núcleo poblacional, fue un lugar de peregrinación y pudo haber sido usada 

como piedra bamboleante para hacer el amor, pero no hemos encontrado referencias claras de esta teoría.

Piedras de fertilidad

Son piedras asociadas a la fertilidad cuyo topónimo engloba parte del ritual que les dio nombre. Antes 

de ser considerada como una diosa-madre, como una divinidad de la fertilidad, la tierra se impuso 

directamente como madre, Tellus Mater. A pesar de la evolución ulterior de los cultos agrícolas, restos de 

estos cultos primigenios han traspasado las referencias etnográficas disponibles (Allen, 1985).

De María la Grande, en Peracense (fig. 11), no hay un ritual formal, si bien constituye un símbolo en la 

localidad. Se encuentra próxima a asentamientos de la Edad del Bronce y del Hierro y existe la idea de 

caminar hasta ella. Observamos su gran similitud con las estatuillas de Venus paleolíticas símbolo de la 

feminidad y objetos de culto al principio femenino. En otras, como en la Piedra del Sapo de Alcalá de 

la Selva, se sospecha una datación reciente. Se ha instaurado un ritual muy popular que consiste en 

tocarla tres veces, especialmente en las noches de luna llena. La conocida como dolmen del Cid, en La 

Iglesuela del Cid, aunque en realidad no es un dolmen, ha sido estudiada por autores locales (Puig, 

2003) como un posible megalito faloide. Por otro lado, la Piedra de la Pastora de Cirugeda presenta un 

contorno femenino alrededor de un agujero, situado a la altura del útero de la mujer, tal vez bajo la idea 

predominante en el Paleolítico de que las cuevas, grietas y cavernas de la tierra son manifestaciones 

naturales del útero primordial de la “Madre”.

Fig. 11. María la Grande, en Peracense.



180

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pilar Catalán Edo y Javier Magallón Civera

Por último, hemos de nombrar el Peirón de los Lobos de Son del Puerto, que simboliza un gran falo 

perfectamente esculpido por el paso del tiempo. Se ubica al lado del camino que da acceso a Mezquita 

de Jarque y al molino, lugar por el que habitualmente transitaban los hombres. La persistencia del uso de 

estas piedras y su veneración por las sociedades agrarias en busca de fertilidad, tanto de la tierra como 

de las personas, se deben a la consideración de la esterilidad como un castigo divino.

Piedras rituales

Distinguimos dos tipos. En primer lugar, las piedras con ritos de paso, entre las que perduran varios ejemplos 

en la provincia, la mayoría relacionados con el diablo, y que se consideran a su vez apotropaica: el Demonio 

del Vallecillo, la Botica del Infierno de Alacón y la Casetica del Diablo de Tronchón, de la que solo quedan 

los restos, ya que se destruyó con los arreglos de la carretera de acceso al municipio, por lo que constituye 

un claro ejemplo de la vulnerabilidad de este patrimonio cultural. En estas, al llevar a cabo el rito, el numen 

libera al sujeto del mal que le había causado o lo protege, a él y a su hogar. Hoy permanecen como simples 

juegos en la vida de los más jóvenes, mientras que las personas ancianas recuerdan la importancia de 

proteger estos lugares y darles visibilidad por su importancia para el orden social.

El segundo tipo lo constituyen las piedras con ritos asociados. El Ombligo del Cura, en Piedrahíta, es una 

piedra perforada que presenta una circunferencia casi perfecta de 20 centímetros de diámetro en la que 

queda patente el rito: “El que no mete piedra no cena esa noche”. Del pilliric quedan varias manifestaciones 

en pueblos de la comarca del Maestrazgo como Puertomingalvo o Mirambel, aunque el mejor conservado en 

la actualidad es el situado en la plaza Mayor de La Cuba (fig. 12). Se trata de una piedra octogonal con un 

Fig. 12. El Pilliric de La Cuba.



181

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

LÍTICA

agujero en el centro que presumiblemente fue labrada en su posición actual dentro de la plaza, ubicada en 

un lugar público de la villa y cercano a la cárcel. De ella se deriva un uso social del castigo, que persigue 

la reacción colectiva de mantener el orden. Se preparaba colocando un madero en el hueco central y 

una cuerda en la anilla incrustada en el edificio de enfrente para crear una polea. El topónimo nos hace 

pensar en el pilori francés, símbolo de la justicia municipal, pero se clavaba a la persona por la lengua, o 

en el pelleric, pellerique o picota de las publicaciones de Navarra, descrito como una columna de piedra. 

En la Edad Media, según se relata, las picotas se levantaban en encrucijadas a la salida de los pueblos, 

probablemente por el temor a que el alma del ajusticiado regresara al pueblo a seguir haciendo el mal 

(Caro Baroja, 1995).

Existe una piedra en Loscos, característica por su forma y sus dimensiones, que cobró mayor singularidad 

al ser cristianizada y vinculada a fray Domingo Anadón, conocido como el Venerable. Una de las leyendas 

más populares entre los losquinos hace referencia a La Piedra (fig. 13) (Oriche 95). Tal vez esta sea una 

de las pocas manifestaciones de la Península en la que se saca la piedra a modo de reliquia el día de la 

procesión, el lunes siguiente al Domingo de Pascua, en la que la comitiva se para a rezar junto a ella en 

memoria del Venerable.

Fig. 13. Procesión en Loscos, en el momento del rezo ante La Piedra en memoria del Venerable.

Piedras adivinatorias

La principal representación es la Piedra de los Deseos, situada en el camino de acceso al nacimiento del 

río Pitarque, en una ramificación secundaria, por lo que se ubica en un lugar apartado y menos visible 



182

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pilar Catalán Edo y Javier Magallón Civera

(fig. 14). En ella se depositan pequeños guijarros sobre las oquedades de la piedra. No hay constancia 

de que se lanzasen, como en otras piedras similares descritas en otros puntos de la península ibérica 

(Almagro-Gorbea, 2015 y 2018): “Si permanece el guijarro sobre la roca se te concederá el deseo, pero 

si cae no se cumplirá”.

Fig. 14. La Piedra de los Deseos, en Pitarque.

Piedras en las que se practicaban ritos de curación

Podemos decir que el análisis toponímico muestra en la mayoría de los casos el uso de la piedra, que se 

considera en general transparente y no presenta problemas etimológicos significativos, tal y como han 

publicado algunos autores (Feijoo, 2017). La Piedra del Mal de Muelas, en Pitarque (fig. 15), es símbolo 

de respeto y veneración por los que la conocen. Frente a ella se levantó posteriormente la ermita de la 

Virgen de la Peña, si bien podemos encontrar sus raíces precristianas en el ritual que ha perdurado entre 

los miembros de la comunidad.

En la cultura sirio-mesopotámica del Bronce y del Hierro existían piedras de tamaño reducido, como 

demuestran los diminutivos baitylion en griego y baetulus en latín, que probablemente se tratara de 

guijarros de origen celeste (real o supuesto) y, por lo tanto, dotados de poderes mágicos. Entre sus 

facultades estarían la de servir de amuletos y la de ser aptos para la práctica de la adivinación (Sanmartín, 

2016). La mayor dificultad de estas piedras de menor tamaño ha sido su perdurabilidad. La Piedra Viborera 

de Portalrubio podría considerarse un buen ejemplo. Se le atribuyen más de mil curaciones de picadura 

de este animal. Es una piedra extraída del paisaje natural cuyo poder es aceptado por la mayoría de la 

población y es un símbolo en la zona.



183

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

LÍTICA

Fig. 15. La Piedra del Mal de Muelas, en Pitarque.

Además de estos hallazgos, encontramos otras piedras con funciones diversas, como las piedras con 

huellas o pisadas, que corresponderían a restos dejados por personajes históricos o imaginarios durante 

una huida y que poseen la característica de haber perdurado en el tiempo por estar asociadas a una leyenda 

fantástica. Podemos considerarlas manifestaciones culturales de la sociedad, por lo que necesitarían un 

análisis etnográfico más profundo con el propósito de conocer la veracidad y la trascendencia de estos 

relatos.

Descubrimos que han sido escasamente analizadas y que hay pocos relatos antiguos escritos, cosa que no 

ha ocurrido en el desarrollo de otras manifestaciones asociadas a la presencia de huellas pertenecientes 

a otros organismos del pasado; así, la paleoicnología, rama de la paleontología que se ha hecho 

especialmente relevante en la provincia de Teruel por los dinosaurios.

Entre las piedras de este tipo encontradas presentamos, en primer lugar, las Pisadas del Diablo de 

Calomare. Según cuentan un pastor se adentró en la zona más oscura del bosque, perteneciente al 

diablo, y sintió la presencia de una figura que comenzó a perseguirlo y que emanaba un fuerte olor a 

azufre, el diablo, quien iba dejando en su huida las pisadas marcadas en los márgenes del río. Sobre la 

Pata del Moro de Lagueruela, relatan que un moro huyó del castillo de esa localidad tras estar con su 

amada cristiana y dejó la huella de su pie izquierdo marcada en una losa de piedra. Respecto al Salto de 

Pero Gil, en Tramacastilla, según los datos disponibles este caballero del Cid iba cabalgando por la zona 

y fue sorprendido por un contingente musulmán que empezó a perseguirlo; al llegar a un desfiladero 

llamado Barrancohondo, se vio acorralado y tuvo que espolear a su caballo para saltar de un lado al otro 

del río, por donde escapó y dejó una huella de esta hazaña. Por último, los Piececicos de la Virgen, en El 



184

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pilar Catalán Edo y Javier Magallón Civera

Cuervo, se encuentran en una de las paredes de piedra de la rambla de Alobras y se considera que, por 

su forma y su posición, fueron dejados por la Virgen en la pared. Sería la única encontrada en losa del 

suelo y se asocia al acto de levitar o elevarse en el espacio sin intervención de agentes físicos conocidos.

Referencias bibliográficas

Allen, D. (1985). Mircea Eliade y el fenómeno religioso. Academia Christiana, 25. Madrid.

Almagro-Gorbea, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la Hispania 
Celtica”. Estudos Arqueológicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

Almagro-Gorbea, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificación y metodología de estudio”. En 
M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del Coloquio 
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

Almagro-Gorbea, M. (2018). “Peñas sacras en la provincia de Toledo”. Toletum, 62, pp. 239-269.

Augé, M. (1993). Los no lugares: espacios del anonimato. Barcelona.

Beltrán A., y J. Royo (1995). Las pinturas esquemáticas del Frontón de la Tía Chula (Oliete) y el Recodo de 
los Chaparros (Albalate del Arzobispo). Albalate del Arzobispo.

Benavente Serrano, J. A. (2013). “Cubetas y canalillos rupestres en asentamiento ibéricos del Bajo Aragón”. 
En M.ª del C. Belarte Franco, J. A. Benavente Serrano, L. Fatás Fernández, J. Diloli Fons, P. Moret y 
J. Noguera Guillén (coords.), Iberos del Ebro. Actas del II Congreso Internacional (Alcañiz-Tivissa, 16-19 
de noviembre de 2011), pp 321-327. Tarragona.

Bouillon, D. (1998). “L’inventaire des paysages des parcs naturels régionaux”. En J. Arias Abellón y 
F. Fourneau (eds.), El paisaje mediterráneo. Granada.

Burillo, F. (1997). “Espacios culturales y relaciones étnicas: contribución a su estudio en el ámbito 
turolense en época ibérica”. Cuadernos de Prehistoria y Arqueología Castellonense, 18, pp. 229-238.

Caro Baroja, J. (1995). “Las bases históricas de una economía tradicional”. Príncipe de Viana, 56 (206), 
pp. 837-856.

Catalán, P., y J. Magallón (2019), Lítica: 100 piedras singulares de Teruel. Zaragoza.

Fabietti, U. (2005). “Los límites en antropología: prácticas y representaciones”. Alteridades, 15 (30), 
pp. 11-17.

Feijoo Ares, V. (2017). “Las motivaciones de los nombres de las piedras en Galicia: cultos, ritos y leyendas”. 
<https://doi.org/10.2436/15.8040.01.116>.

Gratacós, I. (2015). “Les hautes protohistoriques des Pyrénées aranaises”. Revue de Comminges et des 
Pyrénées Centrales, cxxxi (2), pp. 269-348.

Gratacós, I. (2017). “Piedras sagradas en Comminges (zona central pirenaica)”. En M. Almagro-Gorbea y 
Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado 
en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 241-254. Huesca.

https://doi.org/10.2436/15.8040.01.116


185

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

LÍTICA

Ibáñez González, J., y J. F. Casabona Sebastián (1999). “La organización del paisaje bajomedieval”, pp. 126-127.

Marco Simón, F., y S. Alfayé Villa (2008). “El santuario de Peñalba de Villastar (Teruel) y la romanización 
religiosa en la Hispania indoeuropea”. En X. Dupré Raventós, S. Ribichini y S. Verger (coords.), Saturnia 
Tellus: definizioni dello spazio consacrato in ambiente etrusco, italico, fenicio-punico, iberico e celtico: atti 
del convegno internazionale svoltosi a Roma dal 10 al 12 novembre 2004, pp. 507-526. Roma.

Oriche 95. Revista de Cultura Popular e Informativa de Loscos, 2018. <https://issuu.com/toniogenpa/
docs/oriche_95>.

Palenzuela Chamorro, P. (2000). “El paisaje como patrimonio etnológico: aportaciones a su análisis desde la 
Antropología”. PH: Boletín del Instituto Andaluz del Patrimonio Histórico, 8 (32), pp. 88-93.

Puig Izquierdo, F. A. (2003). Paseando por el entorno de La Iglesuela del Cid, sus masías y molinos. La 
Iglesuela del Cid.

Rebullida Conesa, A. (1988). Astronomía y religión en el Neolítico-Bronce. Tarrasa.

Rebullida Conesa, A. (1994). Religión y astronomía prehistóricas en los aledaños de La Fresneda. <https://
issuu.com/lafresnedaweb/docs/religi_n_y_astronom_a_en_la_fresneda>.

Rodríguez-Corral, J. (2014). “Las estatuas-menhir noroccidentales en contexto: conectividad y conexiones 
materiales durante el Bronce tardío – final”. Complutum, 26 (1), pp. 153-172. <https://doi.org/10.5209/
rev_CMPL.2015.v26.n1.49345>.

Romero, F. A. (1998). “Las mouras constructoras de megalitos: estudio comparativo del folklore gallego 
con el de otras comunidades europeas”. Anuario Brigantino, 21, pp. 11-28.

Ruiz-Gálvez, M., y E. Galán (1991). “Las estelas del suroeste como hitos de vías ganaderas y rutas 
comerciales”. Trabajos de Prehistoria, 48, pp. 257-273.

Sanmartín Ascaso, J. (2017). “Del recuerdo al Agüero. Las piedras en la cultura sirio-mesopotámicas del 
Bronce y del Hierro”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. 
Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 167-183. 
Huesca.

Severino Croatto, J. (1994). Experiencia de lo sagrado: estudio de fenomenología de la religión. Buenos 
Aires.

Vilaca, R., D. J. Cruz, A. T. Santos y J. N. Marqués (2001). “A estátua-menir de Ataúdes (Figueira de Castelo 
Rodrigo, Guarda) no seu contexto regional”. Estudos Pré-Históricos, 9, pp. 69-82.

https://issuu.com/toniogenpa/docs/oriche_95
https://issuu.com/toniogenpa/docs/oriche_95
https://issuu.com/lafresnedaweb/docs/religi_n_y_astronom_a_en_la_fresneda
https://issuu.com/lafresnedaweb/docs/religi_n_y_astronom_a_en_la_fresneda
https://doi.org/10.5209/rev_CMPL.2015.v26.n1.49345
https://doi.org/10.5209/rev_CMPL.2015.v26.n1.49345




Peñas sagradas y rituales  
en torno a las piedras en Navarra

Susana Irigaray Soto* 

187

En Navarra no se ha realizado hasta la fecha un inventario específico y sistemático de peñas sagradas. 
La información está desperdigada en multitud de artículos y otras publicaciones parciales de carácter 
arqueológico, etnográfico o histórico, además de en otras fuentes de tipo divulgativo. Las formaciones 
pétreas singulares con leyendas y ritos asociados de las que se tiene noticia no son muy numerosas, 
quizá por las características geológicas del territorio o, más probablemente, porque nuestro conocimiento 
se halla limitado por la carencia de estudios sistemáticos al respecto o por haberse perdido su rastro 
por el proceso acelerado de pérdida de las vías de transmisión intergeneracional del patrimonio cultural 
inmaterial, especialmente dramática en el campo de la tradición oral. En este artículo exponemos los 
ejemplos seleccionados y estudiados por nosotros en el marco del rastreo bibliográfico y el trabajo de 
campo realizado en 2014 para la grabación del documental de carácter etnográfico titulado Piedras 
con leyenda en Navarra, una colaboración entre el Museo Etnológico de Navarra Julio Caro Baroja y la 
productora Pyrene de Eugenio Monesma.

Peñas sagradas. Rituales. Megalitismo. Etnografía. Navarra.

To date, no specific and systematic inventory of sacred rocks has been carried out in Navarra. The 
information is scattered in numerous articles and other partial publications of an archaeological, 
ethnographic or historical nature, as well as in other informative sources. Very few unique stone formations 
with associated legends and rites have been reported perhaps due to the geological characteristics of the 
territory or, more probably, because our knowledge is limited by the lack of systematic studies in this area. 
Also, it may just be that its track has disappeared by the accelerated process of loss of intergenerational 
transmission channels of intangible cultural heritage, especially dramatic in the field of oral tradition.

*	 Directora del Servicio de Museos del Gobierno de Navarra. susana.irigaray.soto@navarra.es

ÍNDICE

mailto:susana.irigaray.soto%40navarra.es?subject=


188

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

In this article we present the examples selected and studied by us within the framework of the bibliographic 
tracking and the fieldwork carried out in 2014 for the recording of the ethnographic documentary entitled 
Stones with legend in Navarra, a collaboration between the Julio Caro Baroja Ethnological Museum of 
Navarra and the production company Pyrene of Eugenio Monesma.

Sacred stones. Rituals. Megalithism. Ethnography. Navarra.

Introducción

En la Comunidad Foral de Navarra no se ha realizado hasta la fecha un inventario específico y sistemático 

de este tipo de evidencias pétreas. La información que se puede rastrear, desperdigada en multitud de 

artículos y otras publicaciones parciales —unas de carácter arqueológico, otras etnográfico, así como 

algunos estudios históricos—, se halla solo mínimamente sistematizada en los catálogos de bienes 

culturales que realiza y gestiona la Administración foral, como el Inventario Arqueológico o el Inventario del 

Patrimonio Cultural Inmaterial, si bien la mayoría de las veces la encontramos incluida como información 

complementaria a la descripción de los yacimientos o de las manifestaciones inmateriales. En el caso 

de las leyendas fundacionales asociadas a ciertos monumentos prehistóricos, estas se recogen también 

en los catálogos megalíticos realizados durante el siglo xx por sociedades científicas, investigadores y 

aficionados. Sin duda, una de las mayores contribuciones al tema la debemos a Ester Vidaurre Álvarez, 

Fig. 1. La Peña Rajada de Ganuza, al pie de la sierra de Lóquiz.



189

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA

quien realizó en 2007 su tesis doctoral titulada Historia de la percepción del megalitismo en Navarra y 

Guipúzcoa: aproximación a una biografía.

Muchos lugares de estas características desperdigados por la geografía navarra carecen en absoluto de 

bibliografía, debiendo acudir a fuentes periodísticas, blogs de montañeros y excursionistas sensibilizados 

con este tipo de formaciones naturales y de monumentos prehistóricos y, sobre todo, con sus leyendas 

asociadas, páginas web de ayuntamientos y de cronistas locales, documentos audiovisuales de variada 

índole� En este punto, es de justicia destacar el importante papel que realizan los informantes locales, 

grandes conocedores y amantes de su localidad y del paisaje circundante, cuyas noticias son muchas 

veces fundamentales para llegar a saber de estos elementos desconocidos para la mayoría.

Se puede decir, por lo tanto, que queda un camino que recorrer en este campo, de manera que Navarra 

pueda aportar al proyecto de catálogo sistemático y exhaustivo de este tipo de evidencias en la península 

ibérica, como promueve de manera tan acertada el Instituto de Estudios Altoaragoneses de la Diputación 

Provincial de Huesca con sus encuentros periódicos bajo el título de Sacra saxa.

Tipología

Las formaciones pétreas singulares con leyendas y ritos asociados de las que se tiene noticia en Navarra 

no son muy numerosas, quizá por las características geológicas del territorio, que no se prestan a una 

buena conservación de elementos singulares que puedan individualizarse en el paisaje.

Al margen de otras posibles explicaciones de índole cultural y como razón más probable, la carencia 

de estudios sistemáticos al respecto que hemos comentado anteriormente puede estar tras la escasa 

presencia de estos elementos, cuyo conocimiento queda limitado a las personas del lugar e incluso ha 

desaparecido su rastro por el proceso acelerado de pérdida de las vías de transmisión intergeneracional 

del patrimonio cultural inmaterial, especialmente dramática en el campo de la tradición oral.

En este capítulo vamos a exponer los ejemplos seleccionados y estudiados por nosotros en el marco del 

rastreo bibliográfico y el trabajo de campo realizado en 2014 para la grabación del documental de carácter 

etnográfico titulado Piedras con leyenda en Navarra, un resultado más de la fructífera colaboración entre 

el Museo Etnológico de Navarra Julio Caro Baroja y la productora Pyrene de Eugenio Monesma desde 

2001. Se puede decir que, hasta la actualidad, este DVD es la única publicación especializada en este 

ámbito que se ha hecho en la Comunidad Foral, si bien se trata de un panorama parcial.

En dicho trabajo se dio noticia de las siguientes formaciones naturales y elementos pétreos artificiales 

con leyendas o ritos asociados, que clasificaríamos, siguiendo a Almagro-Gorbea y otros autores, en las 

siguientes categorías:



190

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

•	 Altares rupestres con escalones tallados: San Quiriaco de Etxauri.

•	 Majanos: San Quirico de Navascués.

•	 Peñas fálicas: menhir de Iruñarri.

•	 Peñas con huellas sobrenaturales: Peña Rajada de Ganuza, San Quirico de Navascués y Pasos de 

Roldán de Lintzoain.

•	 Piedras de pactos: Piedra de San Martín de Isaba y Piedra de Roldán de Urroz-Villa.

•	 Piedras y peñas asociadas a leyendas de petrificación: Piedras Mormas de Los Arcos y Dos 

Hermanas, en la sierra de Codés.

•	 Piedras y peñas asociadas a héroes míticos: Piedras de Roldán (Erroldanen Harriak) de Ata, Iruñarri, 

Berlarzinketa, Urroz-Villa y Lintzoain, y Ventana de los Gentiles (Jentilen Leihoa) de Urdiain.

•	 Peñas de formas sugerentes pero sin leyenda ni ritos asociados: Los Penitentes de Codés y las 

Piedras Mormas de Sorlada.

Fig. 2. Los Penitentes de la sierra de Codés.

Vamos a ir trazando la descripción de estos elementos singulares, somera a la fuerza por la extensión y 

el objetivo de este artículo.



191

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA

El altar rupestre de San Quiriaco de Etxauri

San Quiriaco es un hagiotopónimo, utilizado en otros lugares de Navarra asociado a santuarios en altura, 

al igual que los dedicados a san Miguel. La introducción de su advocación se sitúa en torno al siglo viii, 

según el historiador José M.ª Jimeno Jurío. Las primeras referencias documentales a la ermita de San 

Quiriaco de Etxauri se remontan al siglo xvi. Después se perdió totalmente el culto e, incluso, la memoria 

del mismo, y los restos de la ermita se encontraban ocultos hasta hace pocos años y en estado de 

completa ruina. Una intervención arqueológica de 2019, llevada a cabo por Javier Armendáriz Martija, 

permitió contar con un primer croquis de lo que sería la planta de esta construcción, que contiene también 

un espacio troglodítico, quizá correspondiente a un primitivo eremitorio.

Fig. 3. Muro de la ermita de San Quiriaco de Etxauri.

Cerca de la ermita se levanta la Peña del Cantero, una enorme mole calcárea desprendida de la sierra de 

Sarvil en cuyo extremo oriental, conocido como la Peña Roya por las oxidaciones de la caliza, se encuentra 

un altar esculpido en la roca. En un paraje cercano se levanta otra formación natural denominada El Huso, 

con una clara evocación de un perfil humano.



192

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

Figs. 4 y 5. Vistas de la Peña del Cantero, frente a la sierra de Sarvil.

Fig. 6. El Huso de Etxauri, de perfil antropomorfo.



193

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA

La Institución Príncipe de Viana encargó a Blas Taracena y a Luis Vázquez de Parga en 1943 la excavación 

del entorno de la Peña del Cantero, ya que se tenían noticias de hallazgos arqueológicos correspondientes 

a un amplio rango cronológico. En 1968 Isaac Santesteban dio a conocer unas pinturas esquemáticas 

en un abrigo de dicha peña, descubrimiento que se amplió en 1987 con nuevas evidencias pictóricas. 

Actualmente, todo este programa está perdido debido a la construcción de un refugio para montañeros y 

al uso de estos espacios para la escalada.

Fig. 7. Refugio de montaña donde hubo pinturas esquemáticas.

El arqueólogo Javier Armendáriz Martija publica este yacimiento en su libro De aldeas a ciudades: el 

poblamiento durante el primer milenio a. C. en Navarra, de 2008, descartando su caracterización tipológica 

de poblado de la Edad del Hierro eminentemente defensivo e interpretándolo como “un espacio ritual que 

hunde sus raíces en la prehistoria” y que continúa como tal, cristianizándose, hasta la desaparición del 

culto a san Quiriaco en la ermita epónima en algún momento del siglo xx.

El elemento cultual más importante de este espacio sagrado es el altar rupestre esculpido en la cima de 

la Peña Roya, lugar inaccesible con un único punto de entrada a través de una estrecha grieta natural 

que presenta talladas en sus laterales unas rozas verticales que debieron de servir para la clausura del 

espacio ritual. La plataforma, de una extensión de 300 m2, tiene un muro tallado artificialmente en cuyo 

centro se encuentra el altar, al que se accede por una “escalera” tallada en la roca de dos tramos de 

siete escalones unidos por una rampa. No hay cazoletas, si bien pudo haberlas, ya que la caliza está muy 

fragmentada.



194

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

Fig. 8. Grieta natural de acceso al recinto cultual.

Figs. 9 y 10. El altar con la sierra detrás y recortado sobre ella.



195

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA

Javier Armendáriz continúa en la actualidad el estudio de esta singular estructura, única en su género 

hallada hasta la fecha en Navarra y pendiente todavía de una publicación monográfica que la dé a conocer 

a la comunidad científica.

Fig. 11. Detalle de la escalera de acceso al altar.

San Quirico de Navascués, un majano y la huella del diablo

La romería que cada 16 de junio celebra el pequeño pueblo de Navascués a la ermita de San Quirico, el 

santo niño, y de su madre, santa Julita, es una de las manifestaciones más complejas y fascinantes que 

se pueden contemplar en Navarra por la cantidad de elementos rituales que se dan cita, además de por la 

belleza del paisaje prepirenaico y el buen ambiente de vecindad que se respira.

Hace tiempo, cuando se avecinaba tormenta, había que subir a San Quirico para sacar al santo en rogativa 

con el fin de alejar el rayo y el pedrisco. Cuentan los vecinos que el demonio persiguió al santo monte 

arriba y que en una piedra quedaron grabadas sus huellas: una grande, la del diablo, y otra pequeña, la 

del santo niño. Hoy no se pueden ver estos restos ni se conserva memoria de dónde se encontraban.

En el camino que emprenden los romeros cada uno recoge una piedra y, en un punto concreto de la 

subida denominado La Cruceta, en un pequeño llano desde el que se divisan tres santuarios de la Virgen 

—Nuestra Señora del Campo, Arburúa (relacionado con temas brujeriles) y la Peña—, se detienen, tiran 

la piedra a un montículo para “matar al diablo” y rezan la salve. El rito ha producido una acumulación 



196

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

de piedras formada directamente desde el suelo, con la característica forma cónica de los túmulos, que 

actualmente ronda los 2 metros de altura.

La función de este túmulo de La Cruceta parece ser propiciatoria para el romero, que realiza el rito de 

tirar la piedra para mantener a raya al maligno, sin que esté claro un posible carácter funerario que 

parece estar en el origen de la mayoría de estos monumentos y que lo asimilaría a la tipología del “majano 

de ánimas”.

Una piedra de fecundidad: el menhir de Iruñarri

El menhir de Iruñarri es un magnífico monumento prehistórico que se alza solitario e imponente en una 

ladera del monte Lazmuño, del término de Erasun. No es de extrañar que esta piedra haya suscitado 

relatos míticos acerca de su construcción, pues quiere la leyenda que habría sido lanzada por Roldán 

desde el monte Igueldo de San Sebastián con la intención de destruir algún pueblo de los alrededores, 

pero se quedó en el camino por la mala puntería del gigante. También se cuenta que los habitantes de 

Ezkurra quisieron destruirla a huevazos y ha sido objeto de uno de los pocos ritos de fertilidad asociados 

a piedras que se rastrean en Navarra.

Fig. 12. Túmulo de La Cruceta.



197

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA

Fig. 13. Menhir de Iruñarri.

Peñas con huellas sobrenaturales:  

la Peña Rajada de Ganuza y los Pasos de Roldán de Lintzoain

La llamada Peña Rajada es un gran bloque de conglomerado desprendido de la sierra de Lóquiz y, como su 

nombre indica, partido en dos mitades por una fisura natural tan perfecta que parece como si un cuchillo 

hubiera seccionado un queso o una pastilla de jabón, como cuenta el vecino de Ganuza Samuel Soto.

Fig. 14. Corte limpio de la Peña Rajada de Ganuza.



198

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

La leyenda atribuye ese corte a la espada de Santiago, en algún combate y momento impreciso de su 

lucha contra los musulmanes de la península ibérica. Además del tajo en la piedra, se creía que el caballo 

del santo había dejado las huellas de sus cascos en ella, rastro que hoy no es posible ver, bien por la mala 

conservación de la roca, bien por la pérdida de datos debida a la interrupción de la transmisión oral.

También imperceptibles para el peregrino a Santiago son actualmente las tres piedras del término de 

Lintzoain conocidas como los pasos de Roldán, ya que la vegetación las oculta a excepción de parte 

de una de ellas, la más grande, señalada con un letrero improvisado. Dice la tradición que el legendario 

sobrino de Carlomagno, muerto en la batalla del cercano lugar de Roncesvalles, pasó por allí con su mujer 

y su hija, dando así explicación mítica a la presencia de tres rocas tumbadas en tamaño decreciente, cada 

una de las cuales correspondería al pie de los miembros de la familia.

Fig. 15. Paso de Roldán en Lintzoain.

Como hemos apuntado ya también para el caso del menhir de Iruñarri y veremos más adelante en otros 

ejemplos, la presencia del héroe mítico Roldán es muy habitual en la toponimia de la montaña navarra y 

tiene un gran protagonismo en las leyendas fundacionales de los monumentos megalíticos, especialmente 

de los menhires.

Piedras de pactos: Piedra de San Martín de Isaba y Piedra de Roldán de Urroz-Villa

En el collado de Ernaz, punto de confluencia entre la localidad navarra de Isaba, la de Arette en el Bearne 

francés y la de Ansó en Aragón, se localiza el mojón fronterizo número 262, que recibe el nombre de 



199

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA

Piedra de San Martín. Una explicación que aúna historia y leyenda quiere que estos mojones fronterizos, 

dedicados todos al mismo santo francés, tienen su origen en el momento de la expulsión de los musulmanes 

de Francia tras la batalla de Poitiers, cuando Carlos Martel los hace poner a lo largo de toda la cordillera 

pirenaica. En realidad, el hito actual sustituye desde 1858, a raíz del nuevo Tratado de Límites franco- 

-español, a la verdadera piedra secular.

Fig. 16. Mojón conocido como Piedra de San Martín, en Isaba.

Sobre ella se realiza, de forma ininterrumpida desde el siglo xiv, el ritual que renueva el pacto de 

convivencia y facería entre los valles vecinos de Roncal y Barétous. Conocida como el Tributo de las Tres 

Vacas, se trata de una ceremonia que escenifica ininterrumpidamente desde 1375 cada 13 de julio el 

acuerdo perpetuo de estos valles para el aprovechamiento de aguas y pastos, mediante una fórmula de 

juramento (“Pax avant”) y la entrega de un tributo de tres vacas del mismo “astaje, pelaje y dentaje” por 

parte del valle francés al roncalés.

Otra de estas piedras sobre la que se sellan pactos, esta vez comerciales, es la Piedra de Roldán de Urroz-

Villa, localidad que ha gozado desde el año 1286 del privilegio de celebrar mercados. De ahí la curiosa 

configuración del pueblo en torno a una enorme plaza, detrás de cuyo frontón se encuentra tumbada esta 

piedra, seguramente un menhir prehistórico, sobre la que los vecinos y comerciantes han venido sellando 

sus acuerdos con un apretón de manos porque simboliza “la palabra dada”, tan inamovible y rotunda 

como ella.



200

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

Al igual que en otros, fue el gigante Roldán quien tiró este pedrusco desde la Peña de Izaga o desde el 

puerto de Erro para destruir el pueblo, pero resbaló en una boñiga de vaca y erró el tiro.

Fig. 18. Piedra de Roldán de Urroz-Villa.

Fig. 17. Ceremonia del Tributo de las Tres Vacas en 1982.



201

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA

Piedras y peñas asociadas a héroes míticos: Piedras de Roldán (Erroldanen Harriak)  

y la Ventana de los Gentiles (Jentilen Leihoa) de Urdiain

Como hemos visto repetidamente, en Navarra hay un personaje mítico por excelencia, al que se atribuyen 

innumerables hechos portentosos que han dejado su huella en el paisaje: se trata de Roldán, el Errolan 

vasco, cuyo recuerdo sigue vivo en diversos monumentos megalíticos cuya presencia en el territorio se 

justifica por leyendas de construcción en las que este gigante es el protagonista.

Si bien Roldán fue un personaje histórico, que murió a manos de los navarros en la batalla de Roncesvalles 

del 778, el relato de sus gestas contadas en el Cantar extendido a lo largo del Camino de Santiago terminó 

convirtiéndolo en un héroe mítico dotado de fuerza y astucia incomparables, hasta perder su condición 

humana y pasar a tomar rasgos legendarios en varios territorios de Europa.

Fig. 19. Menhir de Belarzinketa.

En Navarra la intervención de Roldán en la construcción de los menhires se explica siempre de la misma 

manera: el gigante, dotado de muy mal carácter y guiado por una voluntad de exterminio contra pueblos y 

santuarios, lanza piedras con intención de destruirlos pero su torpeza provoca que caigan a medio camino, 



202

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

sin causar males mayores. Todas ellas son conocidas como Erroldanen Harriak o Piedras de Roldán, de las 

que en Navarra, además de las ya mencionadas de Iruñarri, Lintzoain y Urroz-Villa, hay otros ejemplos 

como los menhires de Ata (sierra de Aralar), excavados por Iturralde y Suit en 1895, y Belarzinketa (Leitza).

Fig. 20. Dibujo de la excavación del menhir de Ata en 1895.

Ambos tienen la particularidad de contar con surcos paralelos, realizados intencionadamente, que las 

respectivas leyendas hacen corresponder con las huellas de los dedos del gigante o con la marca de la 

honda con la que fueron lanzadas, por lo que también podrían clasificarse en el grupo de piedras con 

huellas sobrenaturales.

Fig. 21. Menhir de Ata con las marcas.



203

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA

Otros monumentos y elementos naturales relevantes del paisaje navarro están relacionados legendariamente 

con personajes que no pertenecen a nuestro linaje, a razas no humanas anteriores al cristianismo. Son 

los moros (mairuak) y los gentiles (jentilak) las razas constructoras de muchos dólmenes, menhires y 

crómlechs diseminados por las montañas.

El gentil es un ser gigantesco, primitivo y esquivo, un pueblo marginado pero dotado de extraordinaria 

fuerza y poderes asombrosos. En la localidad de Urdiain, cuyos habitantes llevan ese apodo, se puede 

admirar una oquedad de circunferencia perfecta en el roquedo, casi inaccesible, conocida como Jentilen 

Leihoa, la Ventana de los Gentiles. Se creía que ellos la habían abierto, bien jugando a los bolos o canicas, 

bien para iluminar el valle de Sarabe, donde habían quedado confinados y construirían su morada.

Fig. 22. Jentilen Leihoa de Urdiain, indicada en el perfil del roquedo.

En realidad, se sabe que en este punto donde se abre la “ventana” existió en época medieval una 

fortificación de poca consistencia edificatoria, ya que Urdiain se encuentra en el corredor de paso natural 

entre Álava y Navarra.

El caso de las Piedras Mormas de Los Arcos y otras peñas con leyendas de petrificación

La referencia a las Piedras Mormas del paraje de Yániz, en el término de Los Arcos, es una de las más 

antiguas de la historiografía arqueológica navarra y fue ejemplo paradigmático de la cristianización, a 

través de una leyenda de petrificación de unos monumentos paganos que estuvieron muy visibles en el 



204

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

paisaje. Dieron nombre a la finca donde se erguían por lo menos desde el siglo xiv, fueron acertadamente 

mencionadas en el xvii por fray Prudencio de Sandoval y el padre José de Moret como estelas romanas, 

interpretadas como menhires en el siglo xix por Manuel de Assas y Julio Altadill, y, finalmente, fotografiadas 

por el padre Escalada en 1943, pocos años antes de su destrucción intencionada.

Fig. 23. Las Piedras Mormas de Los Arcos en 1943, antes de su destrucción.

A principios de 2014 se formalizó la donación de un valioso conjunto documental de origen familiar al 

Archivo Real y General de Navarra. La documentación procedía de una familia de Viana, los García de 

Jalón, que entre los siglos xvii y xix habían ejercido de administradores de bienes de importantes linajes 

locales. Después de los trabajos de identificación e inventario de este fondo, se localizó en el remate de 

la ejecutoria de hidalguía correspondiente al linaje de los Zufía un informe, firmado por Juan de Amiax, 

presbítero de Viana, y datado el 5 agosto de 1605, con el dibujo y la descripción de las tres estelas 

romanas del paraje de Yániz, en la villa de Los Arcos.

Este inusual “informe arqueológico” fue redactado a instancias de fray Prudencio de Sandoval, más tarde 

obispo de Pamplona, con el propósito de ampliar sus conocimientos para documentar la antigüedad de 

la diócesis y una copia del mismo fue añadida a la ejecutoria como prueba de la nobleza del solar de la  

estirpe de los Zufía. Esta feliz casualidad ha permitido, de forma paradójica, conocer la morfología e incluso 

leer las inscripciones de unos monumentos destruidos a mediados del siglo xx gracias a un documento del 

siglo xvii de carácter mucho más efímero que, él sí, sobrevivió al paso del tiempo.



205

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA

Fig. 24. El “informe” de Juan de Amiax de 1605.

Gracias al informe de Amiax, ahora se sabe sin duda que las Piedras Mormas eran tres estelas funerarias de 

época romana, de gran formato (aproximadamente 208 × 105 × 31 centímetros), con cabecera semicircular, 

una de ellas con ornamento de relieves bien ejecutados y campo de texto, otra con vestigios epigráficos 

mal conservados y la tercera anepígrafa. Su datación estaría entre finales del siglo i y comienzos del ii d. C.

El sitio de Yániz, atravesado por el Camino de Santiago, ya aparece como desolado antes de 1300 y pasó a 

depender de la villa de Los Arcos a comienzos del siglo xvi. Los únicos restos que hoy permanecen visibles 

son las ruinas de la ermita de San Vicente. Según los trabajos de campo de Javier Armendáriz Martija, 

el estudio de diversos materiales hallados y las noticias aportadas por el aficionado local Gerardo Zúñiga 

Suberviola, la reducida población medieval no fue sino secuela de un núcleo de población romano de 

cierta importancia, aunque de carácter rural, en la órbita de la ciudad de Curnonium, con el que hay que 

relacionar las magníficas estelas romanas que, probablemente, se encontrarían en su ubicación original.

Lamentablemente, las tres estelas fueron dinamitadas por el propietario de la finca entre 1944 y 1947, y 

sus fragmentos, reducidos a gravilla para asentar el camino carretero. Fue Gerardo Zúñiga quien encontró 

un fragmento de piedra morma con la letra t labrada, coincidente exactamente con la dibujada por Juan 

de Amiax en 1605.



206

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

Fig. 25. Fragmento inscrito de una de las Piedras Mormas.

Como ha escrito Ángel Gari, estas piedras sirvieron de escenario para una interpretación mítico-legendaria 

desarrollada en la tradición oral, una leyenda recopilada por varios investigadores y que tiene elementos 

comunes con la recogida para dos peñas de la sierra de Codés, también conocidas como mormas, una 

denominación que plantea diferentes hipótesis de interpretación, ninguna concluyente. Las diferentes 

Fig. 26. Las Dos Hermanas de Codés.



207

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SAGRADAS Y RITUALES EN NAVARRA

versiones del relato sobre las Piedras Mormas de Yániz coinciden en los elementos fundamentales: una 

madre virtuosa y sus tres hijas que, desoyendo la exhortación materna a dejar sus quehaceres para 

oír misa, son alcanzadas por su maldición y convertidas en piedras: “Como a misa a San Vicente no 

vengáis, piedras mormas os volváis…”. En el caso de las Peñas de Codés, conocidas también como las 

Dos Hermanas, se trataría de dos huérfanas malditas por su cruel madrastra, si bien la leyenda tiene 

recogidas variantes que las relacionan incluso con el famoso brujo de Bargota, que habría petrificado al 

cura de Codés en una de las peñas. La construcción de un santuario para la Virgen habría servido, como 

señala Ángel Gari, para cristianizar un espacio sagrado anterior. Mientras que en el caso de Los Arcos 

la evidente relación de las mormas con la muerte explicaría la prevención que los lugareños tuvieron 

siempre hacia el lugar donde se levantaban, como se recuerda todavía.

Para finalizar, cabría incluir en este artículo un par de ejemplos de peñas de la misma zona geográfica 

que carecen de relato mítico asociado pero cuya morfología, toponimia y localización cerca de espacios 

sagrados cristianos sugieren una relación con las leyendas de petrificación: son Los Penitentes de la 

sierra de Codés y las Piedras Mormas de Sorlada, en las inmediaciones del imponente santuario de San 

Gregorio Ostiense.

Fig. 27. Las Piedras Mormas de Sorlada.



208

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Susana Irigaray Soto

Referencias bibliográficas

Almagro-Gorbea, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificación y metodología de estudio”. En 
M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del Coloquio 
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

Armendáriz, J. (2008). De aldeas a ciudades: el poblamiento durante el primer milenio a. C. en Navarra. 
Pamplona.

Armendáriz, J. (2014-2015). “El contexto arqueológico de las «piedras mormas» de Los Arcos”. Cuadernos 
de Etnología y Etnografía de Navarra, 89, pp. 63-73.

Gari, Á. (2014-2015). “Leyenda de las piedras mormas en Los Arcos y Codés”. Cuadernos de Etnología y 
Etnografía de Navarra, 89, pp. 75-86.

Erkoreka, A. (1995). “Catálogo de huellas de personajes míticos en Euskal Herria”. Munibe, 47, pp. 227-252.

Monesma, E. (2014). Piedras con leyenda en Navarra: etnografía navarra [documental]. Pamplona / Huesca.

Moya-Maleno, P. R. (2017). “Majanos y difuntos: túmulos en la Hispania céltica desde una perspectiva de 
larga duración”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. 
Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 34-65. 
Huesca.

Segura, F. (2014-2015). “El informe de Juan de Amiax (1605)”. Cuadernos de Etnología y Etnografía de 
Navarra, 89, pp. 87-93.

Velaza, J. (2014-2015). “Las inscripciones”. Cuadernos de Etnología y Etnografía de Navarra, 89, pp. 95-100.

Vidaurre, E. (2003). “Leyendas, mitos y creencias populares: otras vías de aproximación al fenómeno 
megalítico”. Cuadernos de Arqueología Universidad de Navarra, 11, pp. 91-108.



S

209

Las peñas sagradas burgalesas forman un conjunto uniforme de casi una veintena de ejemplares situados 
en los paisajes calizos y de piedra arenisca del noroeste y el sureste. Hay dos variedades: altares 
propiamente dichos y altares de tronos o asientos típicos de la protohistoria.

Protohistoria. Peñas sagradas. Altares. Altares de tronos. Grupo burgalés.

The Burgos sacred rocks are formed by a consistent set of almost twenty archaeological spots located in 
the limestone and sandstone landscapes of the northwest and southeast. There are two varieties: altars 
and thrones altars or seats altars, both typical of protohistory.

Protohistory. Sacred rocks. Altars. Thrones altars. Burgos group.

Introducción

Todo empezó con el descubrimiento circunstancial, por uno de nosotros, de La Peña de Gete, en la 

cual pudimos observar las entalladuras y los lóculos en la parte más alta. Esto animó la realización de 

prospecciones y la recogida de información para llegar a donde ahora estamos.

La provincia de Burgos ofrece particular interés para los actuales estudios dedicados a las peñas sacras 

o sacra saxa en la península ibérica, pues ocupa una estratégica posición entre el gran núcleo existente 

en las tierras silíceas occidentales y los conjuntos localizados en áreas del Sistema Ibérico y pirenaicas.

acra saxa en tierras burgalesas:  
estado de la cuestión

Ignacio Ruiz Vélez* 

M.ª Victoria Palacios Palacios**

*	 Real Academia Burgense de Historia y Bellas Artes (Institución Fernán González). ignacioruiz932@gmail.com

**	 Centro Asociado de la UNED en Burgos.

ÍNDICE

mailto:ignacioruiz932%40gmail.com?subject=


210

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

Las peñas sacras de Burgos se relacionan con la geología de las tierras orientales de la meseta septentrional. 

La mayor parte de la superficie burgalesa corresponde a terrenos sedimentarios neógenos de la cuenca del 

Duero, pero las áreas septentrionales forman parte de las formaciones calizas del Cretácico de la región 

cantábrica y la zona centro-oriental de las formaciones primarias y secundarias del Sistema Ibérico.1 Es 

en estas dos zonas donde se sitúan las peñas sacras conservadas en la tradición popular.

Las peñas sacras son berrocales, cantos, peñas o rocas del paisaje que han llamado la atención del 

hombre, que la ha convertido en objeto de culto. Estas peñas aparecen en muchas tierras de España y 

de todo el Occidente de Europa que atrajeron la atención desde el siglo xix,2 pues constituyen verdaderos 

monumentos de nuestra historia y de nuestra cultura popular, pero hasta fechas muy recientes su 

valoración estaba postergada ante la dificultad que presentaba su estudio, al carecer de datos objetivos 

para precisar su cronología y superar las intuiciones personales, lo que dificultaba su interpretación 

histórica y cultural.3

En estos últimos años, un eficaz equipo dirigido4 por Ignacio Ruiz Vélez en colaboración con M.ª Victoria 

Palacios Palacios y Martín Almagro-Gorbea ha iniciado el estudio de las peñas sacras burgalesas,5 dentro de 

la valoración etnoarqueológica de estos monumentos emprendido de forma paralela en toda la península 

ibérica para confeccionar un Corpus de las peñas sacras de la Hispania prerromana.6 Estos trabajos, 

realizados con constancia a pesar de la escasez de medios, han propiciado un fuerte impulso para el 

conocimiento de las peñas sacras de la provincia de Burgos, que por su importancia y características 

peculiares deben ser debidamente valoradas y dadas a conocer.

Estos monumentos burgaleses ofrecen gran interés, pues, además de constituir una zona de contacto 

entre las regiones silíceas occidentales y los testimonios de la España calcárea hasta más allá de los 

Pirineos, estas peñas sagradas se asocian a mitos, ritos, leyendas y tradiciones populares insustituibles 

para conocer el “imaginario” y la visión del mundo de quienes las han utilizado a lo largo de los siglos. 

Por ello, estos monumentos están profundamente integrados en nuestros paisajes y en nuestras ricas 

tradiciones populares, ya que las peñas y otros elementos naturales, como puntos de agua, cuevas, montes, 

1	 IGME, Marco geológico de la provincia de Burgos (<www.igme.es/igme/publica/libros1_HR/libro74/pdf/lib74/
in_04.pdf>; consultado: 14/5/2019).

2	 Reinach (1902); Sébillot (1902).

3	 Correia Santos (2015); Almagro-Gorbea (2015); Almagro-Gorbea y Gari (eds.) (2017).

4	 Formado por Abilio Abad, Eduardo Bartolomé, Jesús Cámara, Marta Francés, Enrique Llorente, Amando D. Gonzalo 
y Desiderio Marina.

5	 Almagro-Gorbea, Ruiz Vélez y Palacios (2017, 2018).

6	 Proyecto para toda la península ibérica dirigido por Martín Almagro-Gorbea en colaboración con diversos investigadores 
e instituciones.

www.igme.es/igme/publica/libros1_HR/libro74/pdf/lib74/in_04.pdf
www.igme.es/igme/publica/libros1_HR/libro74/pdf/lib74/in_04.pdf


211

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

árboles…, todos ellos se asocian a una visión animista y sobrenatural de la naturaleza, en ocasiones mal 

considerada como simple politeísmo, que ha quedado plasmada en ritos y mitos conservados en las 

tradiciones populares en un interesante proceso “de larga duración”. En consecuencia, estos elementos y 

las tradiciones relacionadas documentan la concepción “mágica” del “paisaje sacro” entre los celtas, tan 

estrechamente ligado a su religión, su cosmovisión y su mentalidad. Además, esa misma concepción se 

refleja en las creaciones literarias de la Hispania céltica llegadas casi hasta nuestros días transmitidas por 

vía oral. Por ello, resulta cada vez más urgente proceder a su estudio antes de su inmediata desaparición 

en estos años dentro del proceso final de desertización de tantas tierras del interior de España, lo que 

urge llevar a cabo la tarea previa de inventario, estudio y protección de estos monumentos que forman 

parte esencial de nuestro patrimonio natural y cultural.

Estas circunstancias han inspirado esta breve síntesis de los importantes resultados obtenidos en estos 

últimos años en el estudio de las peñas sacras conocidas en tierras burgalesas, con la finalidad de 

estimular el conocimiento de estos monumentos y facilitar la valoración de este novedoso, atractivo y 

complejo campo de estudios, que nos adentra en las primeras cosmovisiones del mundo.

Las características de las peñas sacras se enmarcan y relacionan con otros elementos míticos del paisaje, 

que se deben valorar igualmente, como las lagunas y los manantiales sacros, los árboles sacros-jurídicos, 

de los que proceden los árboles junteros, las cuevas rituales, con las que se relacionan primitivas iglesias 

rupestres, tan características de las tierras burgalesas —lo que no es casualidad— y, finalmente, los restos de 

literatura mítica prerromana conservados en narraciones populares de tradición oral, que reflejan la misma 

concepción “mágica” o “sobrenatural” del mundo, que ha llegado a plasmarse en algunos conocidos pasajes de 

la primera literatura castellana. Todos estos elementos, mutuamente interrelacionados, ayudan a comprender 

el significado de las peñas sacras como un elemento esencial del “paisaje sacro”,7 tal como ha sido concebido 

desde épocas ancestrales hasta la progresiva extensión de nuestra actual percepción racional de la naturaleza, 

basada en conocimientos científicos que solo se han generalizado en tiempos muy recientes, ya que estas 

concepciones “mágicas” del paisaje se habían mantenido desde tiempos prehistóricos casi hasta la actualidad.

En la antigua Celtiberia, a la que pertenecían gran parte de las tierras burgalesas, se han señalado tres 

ámbitos de culto prerromanos:8 la naturaleza sacralizada, algunas construcciones de finalidad religiosa y 

los lugares dedicados a ritos funerarios. Es el primero de estos ámbitos, el que aquí interesa, porque en 

determinados lugares de la naturaleza los dioses se manifestaban a los hombres y estos se comunicaban 

con la divinidad. De este modo encontramos en la provincia de Burgos montes como los de los canales 

7	 Almagro-Gorbea (2015).

8	 Arenas Esteban (2010).



212

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

del Dulla, bosques como los de Barcina de los Montes, peñas como las de Gete y Peña Matanzas, árboles 

como los de Quecedo, Sotoscueva, Miñón…, fuentes como el Pozo del Infierno y lagunas como la de 

Poceirón en Aldea del Pinar, cuevas como las de Ojo Guareña, San García, Hontangas…, todos los cuales 

son lugares en los que se manifestaban hierofanías divinas. Esta variedad de espacios, a modo de serie 

heteróclita de diversa fisonomía y de variados elementos conformantes de un lugar sacro o santuario, es 

el resultado de la tradición de los pueblos célticos por la epiclesis en ceremonias aún poco conocidas y 

de su hilozoísmo, al querer atribuir a la materia inanimada una existencia dotada de vida. Estos lugares 

tuvieron variadas funciones, pues unos fueron santuarios de convergencia para la variada procedencia de 

los participantes, otros santuarios de frontera en áreas fronterizas de los populi, urbanos, periurbanos, 

organizadores del territorio, etc.

Las peñas sacras

En este variado panorama de los paisajes sacros de las tierras burgalesas se enmarcan las peñas sacras, 

cuyo número ha aumentado exponencialmente gracias a los recientes descubrimientos, que ya permiten 

definir un “área burgalesa” con características propias dentro del panorama general de estos monumentos 

en la península ibérica (fig. 1).

Y, aunque hablemos de un área burgalesa, qué duda cabe que hay unas concomitancias con las conocidas 

en la montaña soriana, incluso con otras zonas del Sistema Ibérico. Por otra parte, también con las 

localizadas en el norte de la provincia con las que pueden estar relacionados los grabados y las pinturas 

que aparecen en la zona cántabra de Valderredible y del noroeste de la provincia de Burgos.9

Altares rupestres

Particular interés merecen los altares rupestres. Los ejemplos más seguros se caracterizan por tener 

entalladuras o agujeros para facilitar el acceso a su cumbre donde se realizaría el sacrificio ritual, acceso 

que suele estar orientando hacia el sur. Estos altares con simples entalladuras de acceso, denominados 

tipo Lácara,10 se datan en plena Edad del Bronce, como confirma el Canto del Mortero, de Bonilla de la 

Sierra (Ávila).11 Estos altares rupestres han sido valorados en la península ibérica en los últimos veinte 

años,12 pero el grupo burgalés, integrado en la actualidad por más de seis ejemplares, en su mayoría 

9	 Serna, Martínez y Fernández (coods.) (2016).

10	 Almagro-Gorbea y Jiménez Ávila (2000).

11	 Fabián (2010).

12	 Correia Santos (2015: 17-23).



213

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

Fig. 1. Distribución geográfica de las peñas sacras. 1: La Mina, en Castrillo. 2: Peña Matanzas, en Salas. 
3: La Mina, en Vilviestre. 4: La Peña, en Gete. 5: Tres Tronos, en Gete. 6: Cuatro Tronos, en Gete. 7: Peña 
del Moro, en Gete. 8: La Cerca I, en Revenga. 9: Poceirón, en La Aldea. 10: Poza del Hoyo, en Herbosa. 
11: Cerro Milagro, en Poza. 12: Peña Castejón, en Hacinas. 13: El Baile, en Hacinas. 14: Revenga. 15: La 
Dama Negra, en Quintanar. 16: Peña n.º 5 de Gete. 17: La Cerca II, en Revenga. 18: Alto del Cuerno, en 
Clunia. Santuarios a dioses indígenas de época romana: a) atectónico de Barcina de los Montes al dios 
Vurovius; b) Cueva de Hontangas; c) Villaverde del Monte.



214

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

aparecidos en la zona de Salas de los Infantes, ofrece una personalidad propia, por su forma y por la 

mayor pendiente del acceso, quizás por utilizar peñas de conglomerados cretácicos.

El primer ejemplo descubierto fue la Peña de Gete (41º57’02.20”N; 03º18’48.32”W), situada a unos 125 

metros al oeste de la población.13 Es una gran roca de conglomerado orientada en sentido este-oeste 

al ocaso en el solsticio de verano. Por su lado este presenta cuatro líneas de entalladuras de distinto 

tamaño que se solapan para acceder a la parte superior. Esta reiteración hace suponer un largo uso con 

la correspondiente renovación del acceso ritual. En su parte alta hay un lóculo semiesférico encuadrado 

por las líneas de diaclasas abierto hacia el sur, donde otros dos lóculos a nivel inferior rebosan al talud sur, 

mientras que su lado norte muestra a ras de suelo una pequeña cruz griega, que indica la cristianización 

del lugar, probablemente en la Alta Edad Media, indicio indirecto de que era considerado un lugar de culto 

“pagano” (figs. 2 y 3).

La Peña de Gete

	F ig. 2. Entalladuras.	 Fig. 3. Cruz inscrita.

También en Gete está la Peña del Moro (41°57’13”N; 03°17’53”W), gran peña arenisca vertical. Mide 9,45 

metros de largo, 2,75 metros de ancho y 3,54 metros de alto y está orientada este-oeste (fig. 4). Su lado 

meridional forma un rectángulo con una oquedad al nivel del suelo de 1,50 metros de alto y 0,95 metros 

de ancho, quizás producido por un árbol fósil en posición transversal, pero más interés ofrece una  

línea de entalladuras alternas por el centro de ese lado sur para permitir el ascenso a la parte superior, 

donde no se aprecia nada particular. En la parte oriental, junto a las entalladuras, aparecen una treintena 

13	 Almagro-Gorbea, Ruiz Vélez y Palacios Palacios (2017, 2018).



215

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

de cazoletas de 6 centímetros de diámetro y 3 centímetros de profundidad dispuestas en apariencia de 

forma anárquica, un elemento simbólico con frecuencia asociado a estos altares. Su lado sur ofrece una 

cruz griega grabada y, una vez limpio de los musgos que lo cubrían, se descubrieron otras tres finas 

cruces incisas a distinto nivel en declinación progresiva encuadradas por una doble incisión paralela, 

además de otra diminuta cruz más fina también incisa situada más a la derecha, todas la cuales indican 

la cristianización del lugar.

	Fig. 4. La Peña del Moro, en Gete.	 Fig. 5. Los Peñones, en Hacinas.

En Hacinas, a 3 kilómetros más al norte, se ha identificado otro altar semejante en Los Peñones 

(41°59’05.1”N; 3°17’08.7”W), bloque de arenisca situado en la parte oriental del pueblo, muy próximo a la 

calle Nueva (fig. 5). Es una gran peña de arenisca cretácica de forma troncocónica alargada en dirección 

noroeste-sureste con dos protuberancias cónicas en sus extremos superiores, cuya parte central cóncava 

ofrece en el centro de la cara noreste una línea de cinco o más entalladuras casi verticales para facilitar 

el acceso a la cumbre.14

14	 Agradecemos a Jesús Cámara Olalla la información amablemente proporcionada sobre este monumento.



216

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

Otro caso interesante es el de La Mina, de Castrillo de la Reina (42º00’09.48”N; 03º14’45.49”W), situada 

en un lugar que controla visualmente gran parte de la hondonada de Sala de los Infantes y los montes 

que la rodean. Es una peña troncocónica de arenisca cretácica de 6 metros de altura con las paredes 

muy inclinadas y una superficie plana en su cumbre. Su lado norte ofrece una grieta en cuyos lados se 

ha labrado una serie de agujeros dispuestos en dos filas alternativamente para facilitar el acceso a su 

cumbre, mientras que su cara presenta una hornacina posiblemente artificial (fig. 6).

Fig. 6. La Mina, en Castrillo de la Reina.

Más impresionante todavía es la Peña Matanzas de Castrovido, al noreste de Salas de los Infantes 

(42º1’40.29”N; 03º15’28.25”W). Se trata posiblemente de un nemeton o santuario emplazado en un conjunto 

de afloramientos de arenisca (figs. 7 y 8). Consta de tres sectores definidos: una plataforma superior con 

el santuario y un doble recinto. El recinto superior, al norte, queda cerrado por una muralla de 1,20 metros 

de ancho y bajo este hay otro recinto meridional de unos 16 metros por 20 metros. El santuario que domina 

todo el conjunto lo forman un grupo de peñas cuarteadas por diaclasas. En su parte norte destacan dos 

peñas mayores troncopiramidales, de 3 metros de alto y 2 metros de ancho, ambas con entalladuras de 

acceso a la cumbre: en la occidental son alternantes en el lado sur y la cumbre tiene un lóculo natural; 

la oriental ofrece entalladuras parecidas en el lado norte con otro lóculo en la cumbre. Al sureste de la 

plataforma intermedia hay una gruesa cruz griega profundamente tallada, indicio de cristianización del lugar.

Otro altar semejante es la Dama Negra de Cuyacabras (41°59’30”N; 2°59’45”W), en Quintanar de la 

Sierra, interesante yacimiento formado por un poblado y una necrópolis con 166 tumbas antropomorfas 



217

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

en torno a un eremitorio altomedieval del siglo x, con una iglesia excavada en una extensa peña, cuyo 

carácter ancestral de origen prerromano probablemente fue cristianizado en la Alta Edad Media (figs. 9 

y 10).15 A 80 metros al norte de la necrópolis altomedieval afloran dos masas rocosas contiguas, una se 

denomina la Dama Negra por tener forma de “matrona o diosa madre protectora”, que ya Manuel Riu,16 

al estudiar la necrópolis de Cuyacabras, consideró un posible recinto ceremonial pagano anterior a la 

ocupación medieval, opinión seguida por Josefina Andrío Gonzalo.17 Esta peña parece ser un pequeño 

nemeton o santuario prerromano con sus lados orientados a 140º y 230 ºNM y con un acceso ritual a su 

cumbre formado por nueve claras perforaciones orientadas hacia el suroeste, a 230 / 240 ºNM. Algo más 

al este, junto a una vía con fuertes rodaduras de carro, otra peña menor muestra un loculus cilíndrico 

de 47 centímetros de diámetro y 35 centímetros de profundidad con un rebosadero orientado al sureste.

Más dudosos son otros casos cuyos escalones no quedan tan bien definidos. Uno es la peña de la Poza del 

Hoyo, en Herbosa, de forma alargada orientada en sentido noreste-suroeste bastante plana en su parte 

superior, donde tiene un lóculo de 60 centímetros de diámetro y 25 centímetros de profundidad (fig. 11). 

Su lado oriental ofrece tres posibles suaves escalones, mientras que en las caras casi verticales de la 

parte sur y suroeste ofrecen un conjunto de más de 100 entalladuras, que pueden compararse con las 

existentes en otras peñas burgalesas, como La Peña de Gete, hecho que denota un continuado y reiterado 

15	 Padilla Lapuente (2003).

16	 Riu Riu (1980).

17	 Andrío Gonzalo (1994).

Peña Matanzas, en Castrovido

	F ig. 7. Vista desde el sur.	 Fig. 8. Cruz.



218

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

uso ritual. Otro testimonio es la Peña del Elefante, en Terminón (Oña) (fig. 12). Es alargada en sentido 

noroeste-sureste con su parte más alta al noroeste. Se accede desde el suroeste a nivel del suelo hacia 

el noroeste, donde está la máxima altura. En esa parte alta se identifica una escalera de acceso y una 

compartimentación en varios huecos cuadrangulares difíciles de precisar por estar cubiertos de maleza, 

así como una cubeta rectangular cubierta de hierba. También resulta incierta la Peña Castejón de Hacinas 

(fig. 13). Es una gran peña de arenisca cretácica de forma ligeramente trapezoidal con alteraciones 

antrópicas, pues su perfil norte, sur y oeste han sido perfectamente perfilados, mientras que la parte 

septentrional ofrece unas escaleras bien definidas en sentido este-oeste, pero sin desarrollo uniforme, 

que dan a un espacio rectangular de 10 metros de norte a sur por 9 metros de este a oeste.

Otro altar se ha identificado en el Cerro del Milagro de Poza de la Sal,18 la celtibérica Salionca, luego ciudad 

romana de Flavia Augusta (fig. 14). Está situado por debajo de su extremo noroeste, en un alargado 

18	 Almagro-Gorbea y Valdés (2019).

La Dama Negra de Cuyacabras

Fig. 10. Lóculo.

Fig. 9. Entalladuras.



219

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

espigón con un afloramiento rocoso en el que se distinguen unas escaleras muy deterioradas, ya que la 

erosión ha alterado la estructura original, por lo que su identificación ofrece dudas. Sin embargo, ese lugar 

se relaciona con el orto y el ocaso del sol en los solsticios y en terrenos próximos se han hallado monedas, 

por lo que Luis Valdés19 ha señalado su relación con el diapiro salino que dio lugar a la población, pues es 

un “podio natural situado en el extremo de un espigón rocoso al pie del castro y entre dos ríos, que fue 

cristianizado por medio de una cruz grabada”.

19	 Valdés (2018, e. p.).

Fig. 13. Peña Castejón de Hacinas vista desde el norte.

	F ig. 11. Poza del Hoyo, en Herbosa.	 Fig. 12. Peña del Elefante, en Terminón (Oña).



220

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

Fig. 14. El Cerro del Milagro de Poza la Sal, con el castro al fondo.

Este novedoso conjunto de altares rupestres burgaleses es de notable interés. Hay que destacar los seis 

o siete nuevos altares de tipo Lácara,20 que se caracterizan por simples agujeros para subir a la cumbre 

y que parecen ser originarios de la Edad del Bronce,21 a los que se añaden otros cuatro más dudosos y, 

probablemente, más tardíos. Los altares rupestres son uno de los tipos más característicos de peñas 

sacras de la península ibérica. Sus mejores paralelos aparecen en las zonas graníticas occidentales hasta 

Ávila, aunque también se conoce en Soria algún altar rupestre con escaleras de tipología más avanzada.22 

Igualmente, es de interés que la mayoría se localiza en la zona de Salas de los Infantes, lo que supone una 

sorprendente concentración que se asocia a su tipología local, quizás debida a la geología de la zona. No 

menor interés tiene su asociación en Cuyacabras y en Peña Matanzas a nemeta, esto es, a santuarios con 

orientación astronómica, lo que permite diferenciar las peñas sacras aisladas de los santuarios,23 tanto 

más por cuanto en esta zona de Burgos parece apreciarse una transformación, seguramente paulatina, 

desde la simple peña sacra ancestral, originaria de la Edad del Bronce, hacia estructuras sacras más 

evolucionadas y complejas, cambios que quizás surgieron ya en la Edad del Hierro.

Tronos rupestres

Las peñas talladas en forma de “trono”, descubiertas en Gete, semejantes a otros ejemplos dispersos por 

la península ibérica,24 constituyen otro tipo de monumento rupestre prerromano en tierras burgalesas.

20	 Almagro-Gorbea y Jiménez Ávila (2000) y Santos Otero (s. f.).

21	 Fabián (2010).

22	 Correia Santos (2015: 401-424).

23	 Correia Santos (2017: 115).

24	 Correia Santos (2017).



221

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

Los tronos de Gete ofrecen particular interés. El impresionante Altar de los Tres Tronos (41º57’2.20”N; 

03º18’48.32”W) está situado a unos 200 metros al norte del Altar de Gete-1 (La Peña) (fig. 15). Es una 

peña de 6 metros de ancho cuya pared sur, casi vertical y de 3 metros de alto, forma el respaldo de 

tres tronos u hornacinas curvadas orientados a la puesta del sol en los equinoccios. Justo sobre los 

tres tronos en la cumbre de la peña hay un gran lóculo casi circular de 120 centímetros de diámetro y 

20 centímetros de profundidad con un canal de desagüe hacia ese lado sur, de 56 centímetros de largo y 28 

centímetros de ancho, que cae en vertical al occidente de los tronos con una longitud de 140 centímetros. 

Los tres tronos se encuentran alineados y forman una unidad conceptual, casi a la misma altura, pero 

con pequeñas diferencias de escasos centímetros, más alto el de la derecha, algo inferior el del centro 

y menos el izquierdo. La hornacina izquierda ofrece un vaciado casi semicircular de 75 centímetros de 

alto, 56 centímetros de ancho y 43 centímetros de profundidad. El trono central tiende a una sección 

rectangular con las esquinas romas y mide 55 centímetros de ancho, 46 centímetros de profundidad y 

90 centímetros de alto. El trono de la derecha también tiende a ser semicircular, con 58 centímetros de 

ancho, 40 de profundidad y 80 centímetros de alto. El anterior descubrimiento permitió descubrir el Altar 

de los Cuatro Tronos (41°56’41”N; 3°17’27”W), entre Santelices y El Campón, cerca de Gete (fig. 16). Es 

un afloramiento de arenisca alargado de forma convexa, cuya parte más alta ocupan cuatro asientos, 

aunque posteriormente se remodeló y se le añadieron otros tres de factura más burda, lo que denota 

su posterioridad, para colocar colmenas, según testimonios de los lugareños conocidas en la década de 

1950. Los tronos no son totalmente idénticos, aunque siguen pautas comunes. Son ligeramente alargados 

con el respaldo cóncavo y sus dimensiones oscilan entre los 70-80 centímetros de profundidad y los 

30-40 centímetros de ancho. Su superficie está perfectamente pulida y su anchura es ligeramente inferior 

en el borde del asiento. Los cuatro tronos originales tienen retocados su interior para hacer un canalillo 

que evitara que el agua de la lluvia afectase a las colmenas.

Estos tronos rupestres de Gete constituyen un grupo de evidente personalidad entre este tipo de peñas 

sacras, que se suelen relacionar con la tradición bien documentada en la protohistoria de Europa, 

especialmente entre los celtas, de coronar a los reyes sobre tronos de piedra.25 Su tipología es local, 

como ocurre con los altares, probablemente por las características geológicas del entorno de Salas de 

los Infantes. En consecuencia, los dos grupos de tronos burgaleses complementan el mapa de tronos 

rupestres de la península ibérica, aunque la falta de contexto arqueológico hace que su datación quede 

bastante imprecisa.

25	 Correia Santos (2017: 122-123).



222

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

Peñas sacras varias

También en la provincia de Burgos existen otras peñas sacras de tipología variada y peor definida, que 

completan el rico panorama de las peñas sacras burgalesas, al margen de algunas peñas con creaciones 

modernas, como la Peña del Duro, de Ocenillas.26 En primer lugar, existen otros “altares rupestres”, 

26	 Gómez-Barrera y Fernández de San Román (1998); <http://www.soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/
penaduro.htm> (consultado: 15/5/2019).

Gete

Fig. 15. Altar de los Tres Tronos.

Fig. 16. Altar de los Cuatro Tronos.

http://www.soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/penaduro.htm
http://www.soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/penaduro.htm


223

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

identificados por su situación o por tener una cavidad que se suele interpretar como el loculus para el 

sacrificio. Los casos aducibles son múltiples, pero la ausencia de transformaciones debidas a la acción 

humana hace que la mayoría de los casos sean dudosos. Un posible altar rupestre es un peñasco en el 

Alto del Cuerno que domina la punta occidental del oppidum de Kolounioku (fig. 17), la Clunia celtibérica, 

en Huerta de Rey, origen de la colonia Clunia Sulpicia.27 Ofrece tres loculi profundos con canalillos de 

conexión y un cuarto loculus excavado en su proximidad, pero a un nivel inferior. Otro ejemplo es la Peña 

de Gete-5 (fig. 18), un bloque de arenisca de 5,8 metros de ancho y 23 metros de este-oeste orientado 

al solsticio de verano, como las peñas de Gete-1 y Gete-4. Es de forma irregular alargada y recta, con un 

claro buzamiento hacia el norte. En su sector oriental tiene un lóculo de forma circular con los ángulos 

curvados de 81 a 67 centímetros de diámetro y un canal de desagüe en su parte noreste de 35 centímetros 

de largo, mientras que su sector central tiene otro lóculo circular de 76 a 67 centímetros de diámetro. 

Ambos lóculos están situados en los puntos más altos del afloramiento, hecho recurrente en este tipo de 

santuarios. Otros dos casos pueden señalarse en el poblado de La Cerca, en el Comunero de Revenga, 

Quintanar, Regumiel y Canicosa. La Cerca I es un afloramiento de arenisca alargado, de forma más o 

menos rectangular, que queda separada del resto del castro por una fisura natural remodelada por la 

acción humana (fig. 19). El centro de la roca y su extremo suroeste ofrecen sendos lóculos, perfectamente 

circulares, debidos a la acción humana. El del centro mide 45 centímetros de profundidad y 70 centímetros 

de diámetro y presenta un canal hasta el borde del risco. El lóculo situado en el borde sur, de igual 

27	 Valdés, Tuset, Martínez y Reina (2017); Almagro-Gorbea y Valdés (2019).

	F ig. 17. Posible altar rupestre en el 	 Fig. 18. Peña n.º 5 de Gete. 
	 Alto del Cuerno (oppidum de Kolounioku).



224

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

profundidad, mide entre 98 centímetros y 120 centímetros, pero carece de canal de desagüe. La Cerca II 

es otra peña de arenisca de superficie plana situada en el borde suroeste del castro, junto a un risco 

vertical de 6 metros de altura (fig. 20). Es un complejo cultual formado por un par de lóculos situados 

cerca del borde y conectados a una pequeña red de canalillos, algunos tapados por matorrales, cuyo canal 

principal tiene al sur otro que conecta con los demás, que mueren en el risco vertical, mientras que al 

norte queda un gran lóculo ovalado situado a mayor altura que los restantes elementos citados.

	F ig. 19. La Cerca I.	 Fig. 20. La Cerca II.

Un último ejemplo que citamos es La Muela, de Vilviestre del Pinar (figs. 21 y 22). Situada a las afueras 

de un castro de grandes dimensiones, pudo quedar dentro del último recinto periférico, al inicio de la 

ladera suroeste. Esta peña cilíndrica es algo más ancha en la base que en la parte suroeste, donde 

tiene un canal casi vertical que continúa en otra roca adosada. En su cima hay tres lóculos circulares 

conectados por canalillos, con otras piedras de entre 50 y 70 centímetros de alto alrededor, algunas con 

lóculos perfectamente circulares. Aún más dudosa es la peña de El Baile, en Hacinas (fig. 23). Es una gran 

peña de arenisca cretácica de forma alargada noreste-suroeste cuyo extremo noreste tiene una parte 

separada en la que estuvo el castillo. Una fisura natural, quizás remodelada por la acción humana, separa 

el castillo de un posible santuario prerromano, muy alterado por el uso posterior, por lo que no quedan 

evidencias seguras, aunque la tradición local habla de esa posibilidad.

También deben mencionarse algunas peñas asociadas a ermitorios altomedievales cuyo origen parece 

remontarse a época prerromana, como otros casos señalados que documentan la cristianización de estos 

monumentos rupestres, entre los que destaca el de Cuyacabras. La ermita de Santiuste en Castrillo de la 

Reina es una peña de arenisca de unos 5 metros de altura, situada en las antiguas eras de la población 



225

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

(fig. 24). En esta peña se excavó una pequeña capilla orientada al este, con mechinales para las vigas 

de madera en la parte externa y asociada a cinco tumbas rupestres antropomorfas.28 El eremitorio 

rupestre de cueva Andrés, en Quintanar de la Sierra,29 situado a 1 kilómetro al sur de Cuyacabras (fig. 25), 

en el fondo de un barranco junto a la fuente de las Abejas, tiene dos habitáculos, al norte la habitación 

28	 <http://www.sierradelademanda.com/es/municipios/?iddoc=10> (consultado: 15/4/2019).

29	 Castillo (1972); Padilla Lapuente (2003).

	F ig. 21. La Muela. Vilviestre.	 Fig. 22. La Muela. Lóculos.

Fig. 23. El Baile. Hacinas.

http://www.sierradelademanda.com/es/municipios/?iddoc=10


226

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

del anacoreta, de 4,40 metros de fondo, parcialmente derrumbada, y al sur el oratorio semirrupestre, 

de 4 × 2 metros, que aprovecha la roca natural en la que se grabó una gran cruz griega enmarcada 

por un doble arco de herradura para cristianizar el lugar, pues la parte superior tiene dos interesantes 

cazoletas circulares, que parecen documentar su uso pagano anterior. El conjunto se completa con 

enterramientos excavados en la roca situados en la parte este de la roca natural que cubría la mayor 

parte de la estructura. También el asentamiento medieval cercano a la ermita de Revenga, en la ledanía 

Quintanar / Regumiel / Canicosa, puede tener su origen en un santuario prerromano, pues al lado de la 

capilla funeraria medieval hay tres pequeños lóculos alineados de 15 centímetros de diámetro, unidos por 

un canalillo que los atraviesa, mientras que un lóculo altomedieval, interpretado como pila bautismal o 

para limpiar cadáveres, pudiera ser la reutilización de un lóculo prerromano (fig. 26).

Fig. 24. Eremitorio de Santiuste.

	 Fig. 25. Cueva Andrés.	 Fig. 26. Lóculos de Revenga.



227

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

Finalmente, en Orbaneja del Castillo, en la comarca del Sedano, hay una Peña de las Ánimas. Es un 

gran roquedo situado en la parte superior del pueblo, junto a la modesta ermita dedicada a san Tirso, 

en el antiguo camino que sube hacia el norte en dirección a Turzo, no lejos de la cueva de la que surge 

un importante manantial de agua que se desploma hacia el fondo del valle por el que corre encajado el 

Ebro.30 La ermita queda a escasos 200 metros del pueblo, pero donde este ya no es visible, y domina todo 

el angosto valle del Ebro que corre encajonado entre las calizas, y a ella acudía el pueblo los días de San 

Tirso y San Vicente, en Pentecostés y en el mes de enero.

Clasificación

Aunque es difícil una clasificación por la escasez de información, sin embargo se han hecho sugerentes 

categorías aplicando criterios mitológicos como la de Reinach,31 en el siglo xix; ya en el xx aplicando 

criterios funcionales como Taboada32 o Santos Otero.33 Para Portugal tenemos la importante síntesis de 

la tesis doctoral de Correia Santos,34 donde recoge las clasificaciones de Vaz, Seoane-Veiga, Barandela 

Rivero y la que hace ella misma distinguiendo dos tipos: el a, con escalones y cavidades (lóculos), y el b, 

con cavidades y otros elementos tallados. Para España tenemos la tesis doctoral de Maria João Correia 

Santos y la de Silvia Alfayé.35 Más recientemente, se han incorporado importantes descubrimientos, 

aún inéditos, en distintas provincias, como Ávila,36 que han permitido a Almagro plantear una nueva 

tipología de peñas sacras,37 mientras que los altares de tronos han sido estudiados por Correia Santos.38 

El primer autor, siguiendo criterios funcionales, distingue cinco grupos: peñas sacras identificadas con la 

misma divinidad (numen loci), altares rupestres, peñas sacras con función propiciatoria, peñas sacras 

con función adivinatoria y peñas sacras con funciones diversas. En nuestro caso nos interesan los dos 

primeros tipos, sobre todo el segundo; y los tronos rupestres clasificados por Maria João Correia Santos. 

En consecuencia, en la provincia de Burgos y de momento, sólo podemos hablar de la presencia de dos 

modelos: altares rupestres y altares de asientos o tronos aunque en ambos casos incluyen variantes que 

vamos a ver.

30	 Fernández y Estébanez (eds.) (2006: 120); Almagro-Gorbea (2015: 345).

31	 Reinach (1902 [1893]: n. 6).

32	 Taboada (1965: 12).

33	 Santos Otero (s. f.).

34	 Correia Santos (2015: 32-34).

35	 Alfayé Villa (2009: 18-20).

36	 Fabián (2010).

37	 Almagro-Gorbea (2017: 18-19).

38	 Correia Santos (2017).



228

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

Teniendo en cuenta factores geográficos de localización, hemos de indicar que todos están fuera del 

recinto urbano del poblado, incluso, como el complejo de las cinco peñas sacras de Gete, en una zona de 

frontera formando un conjunto. Esta idea, de santuarios extraurbanos, se puede aplicar a la situación 

de los dos bloques burgaleses:39 el del norte en zona de frontera entre cántabros y autrigones y en el 

sureste entre pelendones y turmogos. Sin embargo, otros pueden ser considerados periurbanos pues 

se encuentran cerca de los poblados; caso del Cerro del Milagro (Salionca / Flavia Augusta) en Poza 

de la Sal y el de La Mina en Vilviestre del Pinar. Por otro lado, estas peñas han sido escogidas por su 

individualidad y clara definición respecto al paisaje circundante y, en algunos casos, la presencia de varias 

cercanas se debe a que responden a un santuario importante por su situación de frontera como son las 

citadas de Gete.

Respecto a los altares propiamente dichos, hemos de decir que los elementos comunes son la presencia 

de las entalladuras / escaleras y los lóculos / pilas / cavidades que se encuentran en su parte culminante. 

Distinguimos tres modalidades. En primer lugar, las peñas que tienen lóculos en su parte alta y entalladuras 

para el acceso en las paredes, pues no hemos encontrado ninguno con escaleras,40 salvo el posible de 

Cerro Milagro. Es el caso de La Peña de Gete, Peña Matanzas en Salas de los Infantes, la Peña del Elefante 

en Oña con entalladuras (¿escalones?) para acceder a lo más alto, donde los antiguos lóculos han sido 

remodelados con estructuras rectangulares, y, posiblemente, la Poza del Hoyo en Herbosa, la cual tiene 

muchas cazoletas en la pared vertical del lado suroeste. El segundo grupo es el que solo tiene entalladuras 

como La Mina de Castrillo de la Reina, Peña del Moro en Gete, y la Dama Negra de Quintanar de la 

Sierra. Además, esta última presenta unas remodelaciones de planta rectangular de difícil interpretación, 

similares a la n.º 5 de Gete. El tercer grupo es el que únicamente presentan lóculos, como La Cerca I y 

La Cerca II en el comunero de Revenga, en la necrópolis medieval de Revenga (el nuevo asentamiento 

altomedieval destruyó gran parte de lo anterior), Peña n.º 5 de Gete (con remodelaciones rectangulares 

en la roca), La Mina de Vilviestre del Pinar y el Alto del Cuerno en el oppidum de la Clunia indígena. 

Estas diferencias no sabemos si son reales o es que el tiempo y la meteorología han hecho desaparecer 

parte de sus elementos morfológicos o el uso posterior de estas rocas. El grupo norteño provincial, 

representado por las peñas de Herbosa, Poza de la Sal y Oña, tiene, en principio, dos rasgos peculiares. 

Por una parte, Poza de la Sal y Oña se encuentran al lado y muy próximos, respectivamente, a la ciudad 

celtibérico-romana de Salionca / Flaviagusta, lo que puede explicar que su acceso se haga con posibles 

escaleras. Por otro lado, Herbosa puede vincularse a otras realidades arqueológicas de sus alrededores y 

39	 Ya hemos dicho que ambos grupos se ubican en relieves montañosos, de calizas al norte y de areniscas al 
sureste, en función de la naturaleza litológica.

40	 Esto quiere decir que no llegaron a la romanización.



229

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

de la comarca vecina cántabra de Valderredible y parte noreste de Palencia por la presencia de cazoletas 

y abrigos y pequeñas cuevas con grabados y grafismos esquemáticos en pintura en negro y rojo,41 que se 

centran tanto en el tardoneolítico como en el Bronce y el Hierro. La presencia de cazoletas es frecuente 

en Valderredible: abrigo de Rullacero (Las Pozas de Valdearroyo), Peña Espada (La Serna de Ebro) o las 

tres cavidades del alto Asón (Soba). Cazoletas aparecen también en los ortostatos del dolmen burgalés 

de Quintanadueñas o en la estela funeraria de la Edad del Hierro de Ubierna. Grafismos esquemáticos en 

color negro y, sobre todo, rojo hay en los abrigos de El Cubular y Peña Portal (Valderredible) y Portillo 

Viejo, Peñas de la Cernolia, Corral del Barrio Abajo, Portillo de Higón y cueva del Azar, todos en Alfoz de 

Santa Gadea (noroeste de Burgos) salvo el último de Orbaneja del Castillo, poco más al sur de esa zona.

Los altares de tronos o asientos son una modalidad distinta que corresponde al tipo B-2 de Correia 

Santos,42 autora que los estudia con detalle.43 El rasgo más específico de esta roca sagrada es la presencia 

de unas entalladuras o vaciados grandes a modo de asiento, con o sin respaldo, asociados a lóculos y 

cazoletas. No hay uniformidad ni en su diseño ni en su ubicación, pues los hay dentro y fuera de poblados, 

en espacios elevados o fondos de valle. Los dos de Gete están, precisamente, uno en una zona baja (Tres 

Tronos) y otro en una zona alta (Cuatro Tronos). Hay paralelos en toda la península ibérica, además de 

en otros países de la Europa del sur y Anatolia cuyo origen se remonta al Calcolítico, pero es a partir del 

Bronce Final y, sobre todo, en la Edad del Hierro cuando se define este tipo de roca sagrada, documentado 

en el norte de Portugal y en las provincias de Ávila, Salamanca, Cáceres, Madrid, Cuenca y Teruel. En 

Portugal destaca la zona de Guarda con las rocas sagradas de Tribunal / Cadeiral Romano44 en Nespereira 

que tiene al menos cinco asientos con suave respaldo y la de Cadeirâo da Quinta do Pé do Coelho45 

con dos altares de un asiento cada uno, uno de ellos con tres escalones y lóculo a los pies. También en 

Portugal están las rocas sagradas de Monsanto46 en Castelo Branco y Cadeiras dos Mouros47 en Santarém. 

El primero es un conjunto de rocas sagradas destacando una con tres asientos con respaldo, con muchas 

similitudes con el de los Tres Tronos de Gete, mientras que el segundo es un complejo de rocas sagradas 

con un trono. En Ávila se han identificado tres conjuntos, el más importante situado en el oppidum de 

Ulaca en Solosancho,48 dos con un trono y otro con tres tronos sin respaldo. Un segundo conjunto es El 

41	 Serna, Martínez y Fernández (eds.) (2016).

42	 Correia Santos (2015: 34).

43	 Correia Santos (2017).

44	 Correia Santos (2015: 534, láms. i-iv).

45	 Correia Santos (2015: 541-554).

46	 Correia Santos (2015: 451-474).

47	 Correia Santos (2015: 759-774).

48	 Alfayé Villa (2009: 170-176); Fabián (2010: 232-234); Correia Santos (2015: 65-90).



230

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

Umbo,49 en La Nava del Barco, ubicado en el fondo del valle, con tres tronos próximos en altura al castro 

de La Era de los Moros. Un tercer trono abulense está situado en Cebreros50 y ofrece tres asientos, como 

los señalados en San Lorenzo de El Escorial, en la frontera entre vettones y carpetanos. En la provincia 

de Cáceres se han señalado varios altares. Uno es el de San Juan el Alto / Pico de San Gregorio,51 en 

Santa Cruz de la Sierra, con uno y tres tronos; otro queda próximo a un castro datado desde el Bronce 

final a época romana en las inmediaciones; otro está en Trevejo,52 Villamiel, próximo a un castillo y a una 

ermita con tumbas antropomorfas que constituye un complejo sacral con diversas formas, en este caso 

con un trono con respaldo y una cruz griega en la parte superior. Otro trono aún inédito se localiza cerca 

de un altar con escalones en Naves del Madroño.53 En la provincia de Madrid hay dos ejemplos en San 

Lorenzo de El Escorial. Uno es el llamado Mirador del Rey o Canto Castrejón. Correia Santos54 incluye este 

santuario entre los rupestres pero no lo considera de tronos, frente a la opinión de Jiménez Guijarro,55 que 

defiende su autenticidad. Presenta cuatro rebajes sin respaldo. El segundo de San Lorenzo de El Escorial 

es el llamado Silla de Felipe II o Canto Gordo,56 muy conocido, pero cuya autenticidad ya no se discute. 

Estos santuarios y otros próximos a Cadalso de los Vidrios, como el de Piedra Escrita57 manifiestan, aparte 

del valor religioso, su situación en una vía natural que desde Toledo pasaba por la actual provincia de 

Madrid y parte oriental de Ávila hasta León, en cuyo trayecto se ubican los famosos Toros de Guisando. 

Corresponde a un santuario de frontera de época prerromana entre vetones y carpetanos, que en época 

romana es la divisoria entre la Lusitania y la Tarraconense. En él se ha señalado una roca de pequeñas 

dimensiones orientada en sentido noreste / sureste con tres hendiduras o entalladuras en forma de 

asiento en su lado principal. El fondo es cóncavo, como es habitual. El asiento de la izquierda se encuentra 

a un nivel inferior respecto a los anteriores, como también es habitual en uno de los tres asientos de 

otros altares. En la provincia de Salamanca tenemos dos ejemplos. Uno es el Teso de San Cristóbal en 

Villarino de los Aires, santuario situado en un alto promontorio de granito, en el que se ha erigido una 

ermita, formado por dos cabezos geminados con una plataforma entre ellos a nivel inferior desde el que 

se domina el Tormes. En uno de los cabezos hay una piedra basculante con un asiento, que Luis Benito del 

49	 M.ª L. Savirón Cuartango y Á. L. Mayoral Castillo: <www.celtiberia.net/es/poblamientos/?id=772>.

50	 <http://www.celtiberia.net/es/biblioteca/?id=2727&cadena=celta>.

51	 Ramos, Esteban y San Macario (2014); Correia Santos (2015: 89-128).

52	 Benito del Rey y Grande del Brío (2000: 155-159).

53	 Almagro-Gorbea, Esteban Ortega, Ramos Rubio y San Macario (e. p.).

54	 Correia Santos (2015: 281-294).

55	 Jiménez Guijarro (2004: 94-95).

56	 Correia Santos (2015: 489-491).

57	 Canto (1994).

www.celtiberia.net/es/poblamientos/?id=772
http://www.celtiberia.net/es/biblioteca/?id=2727&cadena=celta


231

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

Rey y Ramón Grande del Brío consideraron de naturaleza cultual prerromana58 y que Maria João Correia 

Santos59 ha incluido en su estudio de los santuarios prerromanos. El contexto arqueológico de la zona 

es muy denso desde la segunda Edad del Hierro, toda la época romana y la medieval. La ermita actual 

sustituye a otra más antigua con una necrópolis de la que procede una estela funeraria romana y otra 

piedra grabada con un jinete, conservada en el Ayuntamiento de Villarino. El otro ejemplo salmantino 

es El Maguillo, en Sorihuela, con dos tronos y cazoletas, situado junto a un poblado y una necrópolis 

medievales. En la provincia de Cuenca está el complejo de Los Tres Tronos o de El Canto, en Buendía, que 

ofrecen tres asientos con respaldo y otro idéntico en las cercanías. Fue publicado por Storch de Gracia 

y Asensio60 que consideran estas estructuras de carácter cultual, aunque Correia Santos61 distingue dos 

etapas netamente diferenciadas y con funciones marcadamente distintas. En el sector más norteño, junto 

a tres escalones, aparecen tres rebajes en forma de asiento62 más un cuarto un poco más al sur. A los tres 

primeros les sigue una serie de 23 cavidades cuasicilíndricas, prácticamente iguales. Un último y curioso 

caso son los restos de El Torreón de la Redehuerta, en Alcañiz (Teruel), ubicado en un pequeño cerro 

en las feraces huertas de esta localidad y constituido por un afloramiento rocoso. En la cumbre de este 

se sitúa un torreón bajomedieval que domina la vega y, justo a su lado oriental, hay unas entalladuras 

en forma de asiento dispuestas en dos filas contiguas a diferente altura, la superior con 6 asientos y la 

inferior con 15 organizadas en forma curvada, como en el ejemplo portugués de Tribunal, en Guarda. Hay 

que tener en cuenta que las estaciones de arte rupestre también son santuarios, al menos para Seoane-

Veiga y otros autores.63

A nivel informativo, señalamos tres santuarios, ya de época romana, dedicados a dioses indígenas. Uno 

en Barcina de los Montes con cuatro aras dedicadas al dios Vurovius,64 de naturaleza ctónica, procedentes 

de la ermita de Santa Eulalia, una en el pueblo y tres en el monasterio de Oña, fechadas en el siglo ii d. C. 

Otro en una cueva de Hontangas, con un yacimiento romano contiguo en el que aparecieron varias 

árulas de la segunda mitad del siglo ii d. C.,65 una de ellas dedicada a Hércules, aunque Díez Asencio66 

considera que se refiere a una divinidad indígena asimilada al héroe; otra está dedicada a Aeius Daiciunus 

58	 Benito del Rey y Grande del Brío (1994: 122 y 2000: 111-116).

59	 Correia Santos (2015: 745-756).

60	 Storch de Gracia y Asensio (2013).

61	 Correia Santos (2015: 719-744).

62	 En el plano de Maria João Correia Santos: A1, A2, A3 y A4.

63	 Seoane-Veiga, García Quintela y Güimil Fariña (2013).

64	 Elorza y Abásolo (1974); Ruiz Vélez, Rodríguez y Campillo (2012).

65	 Abásolo (1985).

66	 Díez Asencio (1995).



232

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

(Aeiusdaicinius), una divinidad supralocal, Aeius, asociada a epítetos como Aeio Deo en una inscripción 

votiva de Villafranca Montes de Oca (Burgos) o Aioragatus, en otra inscripción de Clunia, por lo que 

Abásolo sugiere que se trata de una cueva-santuario en la que se practicó un culto a Aeius Daiciunus 

posteriormente asimilado a Hércules y, aunque Silvia Alfayé67 plantea dudas al no haber aparecido las 

inscripciones en la cueva sino en las inmediaciones, su aparición conjunta confirmaría su procedencia de 

un santuario. Finalmente, en Villaverde del Monte se han encontrado cuatro aras votivas dedicadas a una 

divinidad femenina, Caleca Nevara.68

Referencias bibliográficas

Abásolo, J. A. (1985). “Inscripciones romanas en las provincias de Segovia, Burgos, y Palencia”. Archivo 
Español de Arqueología, 48 (160), pp. 161-174.

Abásolo, J. A., y A. Rodríguez (2005). “Caleca Nevara”. En L. S. Iglesias, R. J. Payo y M.ª P. Alonso (coords.), 
Estudios de historia y arte. Homenaje al profesor D. Alberto C. Ibáñez Pérez, pp. 107-111. Burgos.

Alfayé, S. (2009). Santuarios y rituales en la Hispania céltica. BAR International Series. Oxford.

Almagro-Gorbea, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la Hispania 
Celtica”. Estudos Arqueológicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

Almagro-Gorbea, M., y Á. Gari (eds.) (2017). Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del 
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016. Huesca.

Almagro-Gorbea, M., y F. J. Jiménez Ávila (2000). “Un altar rupestre en el Prado de Lácara (Mérida). Apuntes 
para la creación de un parque arqueológico”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Ávila, El megalitismo 
en Extremadura (homenaje a Elías Diéguez Luengo). Extremadura Arqueológica, 8, pp. 423-442. Mérida.

Almagro-Gorbea, M., I. Ruiz Vélez y M.ª V. Palacios (2017). “Las peñas sacras de Gete (Pinilla de los Barruecos, 
Burgos): nuevos datos sobre religiosidad céltica”. BIFG, 254, pp. 41-79.

Almagro-Gorbea, M., I. Ruiz Vélez y M.ª V. Palacios (2018). “Las peñas sacras de Gete (Pinilla de los Barruecos, 
Burgos): sobre religiosidad céltica en el alto valle del Arlanza”. En Actas de las VI Jornadas de Arqueología 
del Valle del Duero. Del Paleolítico a las Edad Media, Oporto 17-19 de noviembre 2016, pp. 217-240. 
Valladolid.

Almagro-Gorbea, M., J. Esteban Ortega, J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario (e. p.). “El posible mithraeum de 
la ermita del Cancho (Navas del Madroño, Cáceres) y el altar y el trono rupestres asociados”. Anas, 33-34 
[en prensa 2020-2021].

Almagro-Gorbea, M., y L. Valdés (2019). “Les sanctuaires de l’Hispania Celtica: nouvelles données”. 
Sanctuaires de l’âge du Fer. Actes du colloque AFEAF 2017 de Dole, pp. 15-30. París.

67	 Alfayé (2009: 66).

68	 Abásolo y Rodríguez (2005); Carcedo y Pradales (2014).



233

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

SACRA SAXA EN TIERRAS BURGALESAS

Andrío Gonzalo, J. (1994). “Dos necrópolis medievales. Quintanamaría y Cuyacabras”. Bol. Arque. Medieval, 
8, pp. 163-188.

Arenas Esteban J. (2010). “Sobre la identificación de entornos religiosos en el horizonte prerromano 
celtibérico”. En F. Burillo (ed.), Ritos y mitos. VI Simposio sobre Celtíberos, pp. 87-102. Zaragoza.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (1994). “Nuevos santuarios rupestres prehistóricos en las provincias 
de Zamora y Salamanca”. Zephyrus, xlvii, pp. 113-131. Salamanca.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (2000). Santuarios rupestres prehistóricos en el centro-oeste de 
España. Salamanca.

Canto, A. M.ª (1994). “La «piedra escrita» de Diana, en Cenicientos (Madrid), y la frontera oriental de Lusitania”. 
Cuadernos de Prehistoria y Arqueología, 21, pp. 271-296. <https//doi.org/10.15366/cupauam1994.2.008>.

Carcedo, B. P., y D. Pradales (2014). “Nuevo santuario rural en territorio turmogo”. En J. Mangas y M. A. 
Novillo, Santuarios suburbanos y del territorio en las ciudades romanas, pp. 295-309. Madrid.

Castillo, A. del (1972). Excavaciones arqueológicas en las provincias de Soria, Logroño y Burgos. Madrid.

Correia Santos, M.ª J. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leída en la 
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

Correia Santos, M. J. (2017). “¿Sillas de reyes o tronos de dioses? Cuestiones metodológicas en torno a 
los santuarios rupestres”. En M. Almagro Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas 
sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, 
pp. 113-150. Huesca.

Díez Asencio, J. (1995). “Teonimia indígena en las tierras meridionales del Duero medio”. Hispania Antiqua, 
19 (10-11), pp. 7-14.

Elorza, J. C., y J. A. Abásolo (1974). “Un posible centro de culto de época romana en la Bureba (Burgos)”. 
Durius, 22, pp. 115-120.

Fabián, J. F. (2010). “Altares rupestres, peñas sacras y rocas con cazoletas. Ocho nuevos casos abulenses 
y uno salmantino para la estadística, el debate y la reflexión”. Madrider Mitteilungen, 51, pp. 222-267.

Fernández, I., y J. C. Estébanez (eds.) (2006), Estampa de Burgos: artículos de Eduardo de Ontañón en la 
revista Estampa (1928-1936). Burgos.

Gómez-Barrera, J. A., y A. Fernández de San Román (1998). Casos y cosas de Soria, ii. Soria; <http://www.
soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/penaduro.htm> (consultado: 15/5/2019).

IGME, Marco geológico de la provincia de Burgos. (<www.igme.es/igme/publica/libros1_HR/libro74/pdf/
lib74/in_04.pdf>, consultado: 14/5/2019).

Jiménez Guijarro, J. (2004). “Los epígrafes regios del Canto Castrejón (El Escorial, Madrid) y la leyenda 
laurentina de la Silla de Felipe II”. Estudios de Prehistoria y Arqueología Madrileñas, 13, pp. 87-107.

Padilla Lapuente, J. I. (2003). Yacimiento arqueológico de Cuyacabaras: despoblado, iglesia y necrópolis. 
Eremitorio de Cueva Andrés. Quintanar de la Sierra (Burgos), pp. 70-77. Barcelona.

https//doi.org/10.15366/cupauam1994.2.008
https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf
http://www.soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/penaduro.htm
http://www.soria-goig.org/fuentesymanantialesdesoria/penaduro.htm
www.igme.es/igme/publica/libros1_HR/libro74/pdf/lib74/in_04.pdf
www.igme.es/igme/publica/libros1_HR/libro74/pdf/lib74/in_04.pdf


234

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Ignacio Ruiz Vélez y M.ª Victoria Palacios Palacios

Ramos, J. A., J. Esteban y Ó. de San Macario (2014). “El complejo arqueológico de San Juan el Alto (Santa 
Cruz de la Sierra, Cáceres). Santuarios rupestres”. Alcántara, 79, pp. 19-24.

Reinach, S. (1902 [1893]), “Les monuments de pierre brute dans le langage et les croyances populaires”. 
Revue Archéologique, serie iii, 21, pp. 195-226, 329-367.

Riu Riu, M. (1980). “Apuntes comentados de un viaje arqueológico por tierras de la Castilla medieval”. En 
la España Medieval, 1, pp. 399-422.

Ruiz Vélez, I., A. Rodríguez y J. Campillo (2012). “El santuario del dios Vurovio en Barcina de los Montes (La 
Bureba, Burgos)”. En C. Fernández y R. Bohígas, In Durii Regione Ronanitas. Estudios sobre la romanización 
del valle del Duero en Homenaje a Javier Cortes Álvarez de Miranda, pp. 289-294. Palencia / Santander.

Santos Otero, S. (s. f.). Santa Mariña das Augas Santas, culto milenario. Un protagonista para una historia 
de más de dos mil años, <http://www.monografias.com/trabajos-pdf/aguas-santas-culto-milenario/aguas-
santas-culto-milenario.pdf> (consultado: 27/6/2019).

Sébillot, P. (1902), “The worship of stones in France”. American Anthropologist, 1 (4), pp. 76-107.

Seoane-Veiga, Y., M. V. García Quintela y A. Güimil Fariña (2013). “Las pilas del castro de Santa Mariña de 
Maside (Ourense): hacia una tipología de los lugares con función ritual en la Edad del Hierro del NW de la 
península ibérica”. Cuadernos de Estudios Gallegos, lx / 126, pp. 13-50.

Serna, M. L., A. Martínez y V. Fernández (coods.) (2016). Después de Altamira: arte y grafismo rupestre 
post-paleolítico en Cantabria, pp. 303-418 y 475-509. Santander.

Storch de Gracia y Asensio, J. J. (2013). “Un posible santuario en la Celtiberia: El Canto (Buendía, Cuenca)”. 
En R. M. Cid López (ed. lit.), Debita verba: estudios en homenaje al profesor Julio Mangas Manjarrés, i, 
pp. 627-634.

Taboada, X. (1965). O culto das pedras no noroeste peninsular. Verín.

Valdés, L. (2018, e. p.). “Aproximación a lo intangible. Cerro Milagro (Poza de la Sal, Burgos)”.

Valdés, L., F. Tuset, A. Martínez y J. Reina (2017). “Campamentos romanos de asedio al oppidum Clovnioqvm 
(Huerta del Rey, Burgos)”. Madrider Mitteilungen, 58, pp. 215-217.

http://www.monografias.com/trabajos-pdf/aguas-santas-culto-milenario/aguas-santas-culto-milenario.pdf
http://www.monografias.com/trabajos-pdf/aguas-santas-culto-milenario/aguas-santas-culto-milenario.pdf


Peñas sacras en tierras abulenses

Jesús Caballero Arribas* 

María Mariné Isidro**

235

Más de la mitad, la meridional, del territorio de Ávila resulta idónea para la continuidad de modos de 
vida ancestrales, en los que se atisban rastros de su vigorosa etapa de cultura céltica. Es una agreste 
plataforma granítica donde aún hoy sus gentes se dedican, principalmente, a la ganadería y a la agricultura, 
casi en el mismo paisaje milenario. Entre sus berrocales abundan las rocas singulares con connotaciones 
sagradas, fósiles de tradiciones animistas de las que se han catalogado hasta la fecha 169. Ya publicados 
los altares rupestres, este artículo aborda los cantos que conservan restos o memoria de una actuación 
ritual. Son las peñas de los deseos y responsos, las de fecundidad mediante deslizamiento o ronchaderas 
y los misteriosos campanarios, además de las cristianizadas, que cosifican la propia evolución de los ritos.

Rocas sagradas. Mitos animistas. Provincia de Ávila.

More than half the province of Ávila is ideal for the continuity of ancestral ways of live, where there are 
still signs of its vigorous stage of Celtic culture. It is a rugged granite platform where people have always 
been dedicated to livestock and agriculture, in almost the same millenary landscape. Among its berrocales 
there is a large number of unique rocks with sacred significance, now fossils of animist traditions. To date, 
169 of them have been classified. This work addresses the cantos that retain remains or memory of some 
ritual activity such as the peñas de los deseos y responsos (rocks of wishes and funeral prayers), the 
ronchaderas (the fecundity rocks women would slide on) or the mysterious campanarios (bell towers). In 
addition, the Christianized, which petrify the evolution of the rite.

Sacred rocks. Animist myths. Ávila province.

*	 Arqueólogo. Castellum S. Coop. y Gestión del Patrimonio Histórico y Natural. jesuscastellum@gmail.com

**	 Académica correspondiente en Ávila de la Real Academia de la Historia. mariamarineisidro@gmail.com

ÍNDICE

mailto:jesuscastellum%40gmail.com?subject=
mailto:mariamarineisidro%40gmail.com?subject=


236

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

En la actual provincia de Ávila se ha documentado, por el momento, un nutrido catálogo de sacra saxa que 

la convierten, quizá, en una de las zonas de Europa con mayor densidad de este tipo de restos.

Constantes del territorio

Ello se debe a que, en gran parte, concentra las características geológicas, las condiciones geográficas y la 

persistencia de modos de vida más acordes no solo para la existencia y conservación de testimonios fosilizados 

de ritos de raigambre protohistórica o del universal animismo primigenio, sino también para la pervivencia 

de sus rituales derivados, que hoy día pueden resultar incomprensibles incluso para los propios actores.

Se trata de más de la mitad meridional de la actual provincia, conformada por una sucesión de sierras 

y valles sobre una elevada plataforma de granito, a 1000 metros de altura media. Es parte del Sistema 

Central compuesto de norte a sur en este sector por la sierra de Ávila, el valle del Adaja o Amblés, las 

Parameras, el valle del Tormes y el del Alberche, y la sierra de Gredos que baja un enorme escalón desde 

los 2500 metros de su cumbre Almanzor hasta los 400 del valle del Tiétar. Todo esto contrasta con la 

parte septentrional, integrada en la Tierra de Campos, aquí un páramo llano de arcillas sedimentarias en 

declive hasta el Duero —mucho más al norte— desprovisto de afloraciones rocosas.

Esta base granítica y esta altitud, combinadas con el clima continental de amplios extremos, originan un 

entorno agreste, con escaso bosque y abundancia de matorral, monte bajo y rocas peladas; un paisaje 

protagonizado por grandes berrocales, donde afloran agudas crestas, intrincados canchales, amplias 

losas, y bolos individualizados —peñas, pero sobre todo cantos para el habla abulense, cristalizada en 

sus respectivos topónimos y en el consabido dicho popular “Ávila, tierra de cantos y de santos”—. Un 

pedregal dominante y generalizado en el cual se distinguen las piedras sagradas en su franja habitable de 

considerable altura, entre, redondeando, los 800 y los 1500 metros.

Por su parte, no sobra recordar que el granito —en una visión general y nada técnica— es una roca de 

dureza media, resistente e impermeable, pero también disgregable y sensible a la erosión provocada 

por vientos, aguas, nieves, hielos y amplitudes térmicas, que lo esculpen a ritmo geológico a base de 

diaclasas, cubetas o pilancones, a menudo con canalillo de vertido, hoyos, estrías…, que ahora complican 

su deslinde respecto a las piedras sagradas cuando estas contienen formas circulares —altares tipo Lácara, 

tronos…— o que desde antiguo tienden a ser explicadas mediante mitos o leyendas —las entrañables 

“huellas de herradura”, por ejemplo—.

A la vez, la vida entre granitos produce una gran familiaridad con un material de enorme utilidad, un 

recurso para muy diversas necesidades, que se maneja a nivel casi doméstico, además de ser explotado 

profesionalmente por los antaño mucho más numerosos canteros profesionales de la zona. De este modo, 



237

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

a la acción geológica y a la humana ritual sobre las peñas se viene a sumar la humana utilitaria, las 

formas talladas en las peñas para su empleo —se podría decir— laico, porque en los usos tradicionales 

abundan los artilugios preindustriales que dejan en las piedras rastros semejantes al de ciertos fenómenos 

naturales –bases de postes, lagares, colmenas, almazaras, escalones… —sin descartar que los reutilicen 

y adapten—; algo demostrado, por ejemplo, en la Caldera de los Moros (en Solosancho, bajo el castro de 

Ulaca): un pilancón excavado por el agua y repicado adrede para dedicarlo a eficaz fogón campestre. Es 

otro factor que puede dificultar reconocer hoy sentido sagrado en un determinado peñasco, si tan solo se 

cuenta con él mismo, sin más datos que vengan a corroborarlo.

A grandes rasgos, es el de las sierras de Ávila un territorio habitado desde el Neolítico hasta el presente, 

si bien no de forma profusa ni absolutamente continua. Aunque sí suficiente para mantener a lo largo 

de milenios determinadas liturgias primitivas, así como las rocas en las que se fosilizaron o adaptaron 

a las sucesivas culturas de sus pobladores; y, a la vez, bastante escasa y dispersa para no precisar 

transformar de forma radical el entorno. A ello contribuye la penosa vida agropecuaria que exigen unas 

tierras un tanto inhóspitas, muy apropiada para determinadas etapas culturales que basan en ella su 

subsistencia: además del Calcolítico, es la peculiar de los castros vettones —fase de su mayor apogeo— 

y de la tardoantigüedad, tras su romanización de pasada; después, la repoblación medieval cristiana 

supone su ocupación efectiva, que evoluciona hasta la actualidad donde la vida urbana y las ya no tan 

nuevas tecnologías se superponen a la tradición, sin sustituirla del todo: aún hoy sus gentes se dedican, 

principalmente, a la ancestral ganadería mayor que pugna por seguir siendo extensiva y a la agricultura, 

ahora intensiva; siempre en el mismo paisaje milenario, casi inmutable.

Debido a ello, han resistido costumbres, han continuado topónimos, se han recordado leyendas y se han 

mantenido hitos en los que ahora se reconocen, petrificadas —en sentido esencialmente etimológico— 

unas especiales fuerzas sagradas, a pesar de que en la mayoría no queda ni la memoria; y no por 

desaparición sino por haberse difuminado hacia la mera actividad divertida, el juego infantil, el reto 

pandillero, la gamberrada de toda edad… cuando no hacia gestos automáticos o de pura imitación, 

carentes de sentido trascendental.

La investigación

En contraste con este horizonte de penurias, Ávila fue pionera como campo de investigación social en 

España, desde principios del siglo xx, precisamente por ser una cápsula de vida preindustrial, genuinamente 

rural y aislada, debido a sus condiciones tan difíciles como sostenibles —retrotrayendo la expresión—. 

Para esto le favoreció, sin duda, su relativa accesibilidad de comunicaciones y noticias respecto a Madrid, 

además de permanecer inédita y ser terreno propicio para descubrimientos entre dos focos culturales tan 



238

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

potentes como Madrid y Salamanca; ya que, también sin duda, coexistían con el de Ávila otros reductos 

de igual o mayor interés, pero tan confinados que fueron ignorados del todo por el mundo científico.

Así, si la provincia abulense fue objetivo del primer Catálogo monumental de España, donde Manuel 

Gómez-Moreno presenta con sumo escepticismo el Altar de Ulaca (Gómez-Moreno, 1903: 14; 1983: 21). 

También en las Sierras, en la franja donde se acumulan las piedras sacras, el mismo investigador definió la 

“cultura de los castros celtas” (Gómez-Moreno, 1904) y excavó Juan Cabré el de Las Cogotas bautizando 

con este nombre toda la segunda Edad del Hierro peninsular —entre otras etapas— (Cabré, 1930-1933). Y 

la sierra de Gredos fue uno de los reductos europeos, donde aún sobrevivía lo tradicional sin contaminar, 

elegido por la escuela de Hamburgo para documentar “las palabras y las cosas” que iniciarán los estudios 

etnológicos en el Viejo Continente (Klemm, 1932 [1962]).

También para las peñas sagradas estas tierras han funcionando como espoleta de salida para la 

interpretación en este sentido de tales monumentos emblemáticos: desde el mencionado Altar de Ulaca 

hace más de un siglo al Canto de los Responsos de Solosancho, a los pies de Ulaca (Almagro-Gorbea, 

2006), pasando por la sauna ritual en el mismo castro (Almagro-Gorbea y Álvarez-Sanchís, 1993: 177-254).

Cuestiones formales del catálogo

El catálogo se ha abordado con el propósito de comprender el bosque —lítico— animado que es el conjunto 

de piedras sacras abulenses. En este momento, con un 55 % del territorio comprobado sistemática y 

personalmente (sierra de Ávila, valle Amblés, valle del Corneja y valle del Alberche) y anotado el resto 

—siempre conscientes de que se continuarán reconociendo nuevas peñas de interés— se han inventariado 

169 monumentos.

Esta presentación se centra en las peñas cuya sacralidad implica una acción humana, un gesto litúrgico 

necesario para su función ritual, del que quedan evidencias aún hoy (en la peña, en la memoria, en la 

tradición, en la toponimia, o en determinadas costumbres derivadas si bien ya carentes de sentido sacro): 

en las “interactivas”, se podría decir, aquellas que funcionan tras un determinado impulso humano —sea 

voluntario y consciente, sea mimético o sea mecánico— y que no son meramente “contemplativas”.

Repertorio de peñas

Las peñas sacras abulenses abarcan todos los tipos esenciales identificados como característicos de las 

comunidades animistas de la antigua Hispania (Almagro-Gorbea, 2017: 16-24). Bien conocidos los altares 

rupestres, centramos este trabajo en las peñas sacras que exigen el acto azaroso de “arrojar una piedra” 

a su cúspide, y en las peñas sonoras (campanarios) y las peñas resbaladeras, que han dejado señales 



239

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

CASTRO VETTON
NUMEN LOCI

CRISTIANIZADAS
PEÑAS DE MOROS/AS

ALTARES RUPESTRES
TIPO LÁCARA
TIPO ULACA

PEÑAS PROPICIATORIAS Y ADIVINATORIAS
CON RITUAL DE LANZAR LA PIEDRA

CANTOS DE CASAOS
CANTOS DE DESEOS
CANTOS DE ÁNIMAS / RESPONSOS
SIN DETERMINAR

RESBALADERAS
PEÑAS CRISTIANIZADAS
PEÑAS SONORAS

Fig. 1. Distribución de peñas sagradas en la provincia de Ávila.



240

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

físicas de la actuación que requieren para funcionar. Sin embargo, para aportar una visión global del 

paisaje sacro de Ávila, se relacionan en un cuadro adjunto el resto de peñas del repertorio de la provincia.

Altares rupestres

Sin dudar del atractivo que sobre el hombre prehistórico pudieron ejercer ciertas peñas con formas 

sugerentes, con posición destacada en el paisaje o con cazoletas “misteriosas”, a la espera de que avancen 

las investigaciones de datos que los vengan a confirmar no tratamos aquí las peñas con pilancones y taffonis 

labrados por elementos naturales, que no manifiestan ninguna transformación antrópica —ya recientes 

trabajos recogen un conjunto representativo de estos posibles altares (Serna, 2009; Fabián, 2010)—.

Al margen de estas insinuantes peñas, en Ávila se documentan los dos tipos de altares reconocidos por la 

investigación (Almagro-Gorbea, 2017: 21-23).

a) Tipo Lácara

Caracterizados por una sucesión de entalladuras artificiales que, en uno de los lomos de la peña, generan una 

cremallera más o menos regular por la que trepar a la cumbre —o apoyar una escalera de madera—, donde 

se sitúa el loculus aprovechando pilancones naturales. Cronológicamente, se encuadran en la Edad del Bronce 

y el Hierro I, correspondiéndose con el tipo A.1.1 de Maria João Correia Santos (Correia Santos, 2017: 119).

Aquí se han inventarido tres altares de este tipo: El Mortero en Bonilla de la Sierra (Fabián, 2010: 224-232; 

Correia Santos, 2015: 41-49); otro en Ulaca, Villaviciosa (Solosancho) (Serna, 2009: 90-91; Fabián, 2010: 

232-235; Correia Santos, 2015: 65-90); y el que se erige próximo al castillo de Malqueospese en Mirocillo 

(Serna, 2009: 221-223; Fabián, 2010: 235-243; Correia Santos, 2015: 57-64) y el inédito aún de Las 

Pocilgas en El Barraco.

b) Tipo Ulaca

Los entalles son ya escalones que, de fácil y solemne ascenso, conducen hasta los pilancones, algunos 

parcialmente transformados. Tallados con instrumentos de hierro, se encuadran en el Hierro II, pudiéndose 

plantear que alguno de estos monumentos sea producto de la adaptación de anteriores altares tipo 

Lácara. Se corresponden con el tipo A.1.2 de Maria João Correia Santos (Correia Santos, 2017: 119).

Este grupo incluye el archiconocido Altar de los Sacrificios de Ulaca (Correia Santos, 2015: 65-90, con la 

abundante bibliografía anterior); dos en Navalterreros, Bonilla de la Sierra;1 y el altar de Praíllo Mijares, 

Hoyocasero2 (Correia Santos, 2015: 51-56).

1	 Véase Diario de Ávila, de 10 de julio de 2010.

2	 Fabián García, J. F., Diario de Ávila, de 15 de abril de 2010.



241

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

Fig. 2. Las Pocilgas, en El Barraco.

Peñas con función propiciatoria y adivinatoria

a) Con ritual de arrojar piedras a su cumbre

Engloba aquellas peñas o cantos asociados al rito azaroso de arrojar piedras a su cumbre, con una 

finalidad propiciatoria (alcanzar un deseo o favorecer un viaje propiciando las ánimas) o adivinatoria 

(pronosticar el futuro del noviazgo). Se conseguirá el objetivo si la piedra que se tira permanece arriba, 

si no se cae.

Son características de las tierras occidentales de la antigua Hispania, ocupadas por lusitanos y vettones 

(remontables al sustrato lusitano de la Edad del Bronce, incluso al iii milenio a. C.), y relacionadas 

con las áreas atlánticas europeas (Almagro-Gorbea, 2018: 263). Se extienden en la Península desde 

Galicia al Alentejo, y desde el Atlántico hasta Huesca, concentrándose entre la cuenca del Miño y la 

del Duero, pero también en Trás-os-Montes, en las Beiras y por tierras de Cáceres, Ávila y Toledo 



242

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

(Almagro-Gorbea, 2015: 389; 2018: 264). En la península ibérica se inventarían 89 monumentos de este 

tipo,3 de los que Ávila aporta 16.

Según el fin que se pretende al tirar la piedra, se han distinguido cuatro grupos:

•	 Cantos de ánimas y cantos de responsos

Se lanzaba una piedra. La función principal era para propiciar la acción favorable de las ánimas que 

deambulan por el lugar —echar un responso— para sacar un alma del purgatorio y, a cambio, obtener 

protección sobre posibles peligros, tanto terrenales como sobrenaturales, a los que el transeúnte pudiera 

enfrentarse en el camino.

1. Canto de Responsos (Villaviciosa, Solosancho). Asociado al arroyo de los Potrillos, se ubica, superadas 

las primeras estribaciones de la sierra del Zapatero, ya en ambiente serrano, en el camino del mismo 

nombre, que, desde el valle Amblés, da acceso a los pastos de verano de la sierra, y que comunica con 

el Alto Alberche. Queda fuera del dominio visual del castro vetón de Ulaca, ubicado 2,8 kilómetros al 

sureste, entre los que se interpone la Umbría de Navasangil, en cuya cónica cima se localiza El Gavilán, 

asentamiento del Bronce antiguo. Desde el castro visigodo de La Cabeza de Navasangil, a 0,9 kilómetros 

al sur, la peña sí es visible (Almagro-Gorbea, 2006: 5-38).

El canto ha mantenido la tradición de arrojar la piedra hasta fechas cercanas, y aún hoy se practica 

el ritual esporádicamente. En la cima del bolo ovoide (bien visible en el paisaje, incluso destacado) se 

conserva un cuantioso acopio de guijarros de 5-10 centímetros. La función principal era propiciar las 

ánimas que vagan por el lugar, favoreciendo un viaje sin percances. Puntualmente, también ha servido 

para recuperar objetos perdidos, para eliminar clavos de las manos, para encontrar pareja sentimental…, 

por tanto, se le otorgan también poderes adivinatorios y sanatorios.

2. Canto del Perdón (Villaviciosa, Solosancho). Supone un caso excepcional, en cuanto que son dos cantos 

que, separados por 25 metros, flanquean el camino de Garganta Honda, vía trashumante que enlaza, tras 

salvar la Umbría de Robledillo y a través del camino de los Molinos (donde se erige el Canto de Responsos 

de la Hija de Dios), con la Calzadilla, bifurcación terrera de la Calzada del Puerto del Pico (Ferrándiz Martín 

et alii, 1990: 190-191). Están bajo Navasangil, en el entorno visual de Ulaca, a 2 kilómetros al oeste, en el 

fondo de un profundo vallejo, por donde discurre el arroyo de Garganta Honda, que confluye en el de los 

Potrillos; ambas destacan en el paisaje, a pesar de encontrarse en un entorno caracterizado por bolas de 

granito que han rodado ladera abajo.

3	 Dato aportado por Martín Almagro-Gorbea en el II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: las piedras sagradas 
de la península ibérica, celebrado en Huesca los días 22 y 23 de noviembre de 2019.



243

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

El oriental tiene forma cúbica, con un escalonamiento en la cabecera que permite dos considerables 

acopios de piedras; la peña occidental, de menores dimensiones, es un bolo granítico ovalado, con la 

cabecera marcadamente convexa, que también admite un montón de cantos. El paraje está justo donde 

confluyen los dos cursos fluviales; en la pared de otra roca cercana se han inscrito unas grafías, ilegibles 

por la invasión de líquenes, y hasta cinco cruces que testimonian la cristianización del lugar.

Fig. 3. Cantos del Perdón, en Villaviciosa (Solosancho).

3. La Ánima (Narrillos de San Leonardo). Por su sugerente morfología y por su volumen, es la peña más 

espectacular de las catalogadas. Ubicada en el extremo oriental de la sierra de Ávila, en un espacio 

aplanado caracterizado por los “campos de bolos” de granito erosionados, la peña no solo destaca en el 

paisaje sino que lo domina. Está constituida por un gran bolo globular sobre el que la erosión ha generado 

un casquete esférico a manera de visera. La piedra se lanzaba a la diaclasa que, a manera de repisa, se 

generó entre ambos bloques. A pesar de lo complicado del lanzamiento, se conserva un amontonamiento 

de varios cientos de piedras, ya amalgamadas con líquenes. Se emplaza al lado del cementerio, en el 

camino de Narrillos a la dehesa de Pedro Cojo.

Ningún vecino recuerda el rito de “tirar la piedra” que se practicó antaño; el sugerente topónimo de La 

Ánima tan solo viene avalado por una vecina.



244

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

4. Risco de los Boigos (Burgohondo). Sobresaliendo en el paisaje, está en el camino del Chorrorón al 

Puerto de Mijares que discurre paralelo al arroyo de Garganta del Puerto, gregario del Alberche, por el 

profundo valle abierto entre pronunciadas y prolongadas pendientes. El risco, un bloque seudocúbico, 

tiene en la cumbrera una amplia concavidad que facilita la acumulación de muchas piedrecitas.

Muy conocido en el pueblo, el rito primario ha generado actualmente un acto mecánico habitual de tirarle 

una piedra, además de ser un juego de niños que compiten en habilidad y puntería: “A alguien mayor 

le oí contar que en un día de lluvia un transeúnte se quiso proteger bajo la piedra. Llovía tanto que se 

desplazó el terreno, quedando el individuo sepultado. Desde entonces, al pasar por el risco, se echaba un 

responso, se tiraba una piedra. Yo también he tirao alguna que otra… Casi todos los que pasábamos por 

allí lo hacíamos”, o “El risco llegó rodando, arrollando a un individuo que pasaba. Desde aquel hecho, cada 

persona que por allí pasaba lanzaba una piedra a la cumbrera”. Sin embargo, otro testimonio, también 

octogenario, desconoce el responso pero afirma que ella de niña lanzaba una piedra al pasar para ir a 

la escuela, igual que sus compañeros, “por gamberrismo infantil”, con el reto de que se quedara arriba.

Fig. 4. La Ánima, en Narrillos de San Leonardo.



245

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

5. Canto de Responsos (La Hija de Dios). Situado en el camino de los Molinos, próximo al regato de los 

Arroyuelos, en la ladera baja de una pronunciada ladera de berrocal y sin arbolado del reborde meridional 

del valle Amblés.

Es un bolo de granito de tendencia cúbica, con la cabecera cortada, desde que la ampliación de la calzada 

en la década de los setenta-ochenta del siglo xx, la eliminó; aunque se continuaron lanzando algunas 

piedras en este punto, el canto fue “sustituido” por un nuevo Canto de Responsos, 200 metros al norte 

del primitivo. En el nuevo canto, con escasas piedras en su cima, se ha seguido practicando el ritual 

esporádicamente, hasta fechas muy recientes4.

6. Canto de la Reverencia (Navatalgordo). Sin uso desde hace tiempo (no tiene ninguna piedra en su 

convexa cumbrera), la peña se emplaza, bien visible, en la culminación de una pronunciada y prolongada 

pendiente que asciende desde el río Alberche, y que forma parte de las estribaciones meridionales de las 

Parameras de Ávila. El ascenso se hace por el camino del Burguillo, paralelo al arroyo de Fresnedilla.

Nos cuentan que, ante la peña, el caminante hacía una reverencia mirando a la ermita de la Virgen de la 

Canaleja (visible desde el lugar, a 0,3 kilómetros), después se santiguaba y lanzaba la piedra. La ermita, 

cuyo interior custodia la imagen hallada —según la tradición— en el hueco de un pino, acoge una popular 

romería el día 8 de septiembre (Natividad de la Virgen).

7. Canto de las Ánimas (Cardeñosa) (Almagro-Gorbea, 2015: 344). Destruidos tiempo atrás al hacer 

la carretera AV-808 y asociados al cordel o Calzadilla de Cardeñosa, unos grandes bloques de granito 

rememoran el lugar en que se emplazaba el canto; encima se colocó en 1982 una placa de granito que 

reproducía la antigua inscripción que, a modo de siste viator, recordaba la necesidad de rezar por las 

ánimas del purgatorio.5 No existe alusión alguna a lanzamientos de piedras.

•	 Cantos de deseos

Con un carácter propiciatorio, se lanza la piedra con el objeto de lograr un deseo (que se piensa, pero no 

se dice), encontrar un objeto perdido, u otra pretensión similar…

8. Canto de los Deseos (Valdecasa). Dentro de las estribaciones más elevadas de la Sierra de Ávila, se 

emplaza a 1480 msnm (la más alta de las inventariadas), en un punto previo a la culminación de una 

enriscada ladera que, orientada al mediodía, delimita por el norte la hondonada del arroyo de Fuente 

4	 El vecino don Isidro Jiménez del Pozo (con 94 años de edad y fallecido en 2018), a la pregunta de cuál es el ritual 
practicado responde, con rotundidad: “¿Pues qué se iba a hacer?: tirar la piedra”.

5	 “Canto de las ánimas: / haz pronto lo que / quisieras haber / hecho, cuando / mueras recemos / todos por las 
ánimas / padre nuestro… / 1603-1982”. Nos dicen que fue trasladada “a Madrid, al Museo de Bellas Artes”.



246

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

del Valle. Inmersa en un paisaje de berrocal y monte bajo, el canto, aunque compite con otros muchos 

peñascos, es bien visible en el paisaje. Ofrece una forma seudocúbica con la cabecera plana, donde aún 

se conserva una abundante acumulación de pequeños cantos y guijarros.

El gesto de tirar la piedra para conseguir un deseo se ha practicado por la población de Valdecasa hasta 

que se trazó una nueva ruta a Narrillos del Rebollar, en los años ochenta del siglo xx, cayendo en desuso 

el viejo camino y el ancestral canto de deseos que lo flanqueaba.

Fig. 5. Canto de los Deseos, en Valdecasa.

9. La Nasa de Pedro Díaz (Hurtumpascual) (Almagro-Gorbea, 2015: 344). En la vertiente septentrional 

de la sierra de Ávila, dentro de paisaje granítico muy erosionado y de encinar adehesado, se emplaza, 

destacado en el paisaje, en la ladera septentrional de un suave collado que marca el límite de la población 

de Hurtumpascual por el norte.

Con forma de hongo, mantiene, aunque esporádicamente, la tradición de lanzar la piedra: cualquier 

viandante puede lanzar un pedrusco para, según algunos testimonios locales, tener novio o de que el 

noviazgo finalizara en boda; siendo los quintos, especialmente, los que realzaban el gesto ritual, sin 

fecha concreta. En la cabecera, marcadamente convexa, se acumulan muchas piedras que forman dos 

montones, separados por la cúspide de la peña.

Se ubica en el camino de la Cañadilla, asociado a un manatial, por el que se accede a la ermita de la 

Virgen del Espino —se dice que un pastor halló la imagen entre un espino—, lugar de encuentro de las 

localidades del entorno los días de romería (segundo domingo de mayo y tercer domingo de septiembre).



247

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

10. Canto de los Deseos (Navarredondilla). En el reborde montañoso septentrional del Valle del Alberche, 

en la ladera media de aguda y prolongada pendiente que cae hasta el arroyo de Garganta de Navalacruz, 

dentro de un paisaje berroqueño y de robledal disperso. Es un gran bolo, destacado en el entorno, con la 

cabecera aplanada e inclinada, donde aún se conservan unas pocas piedras de no más de 5 centímetros.

El ritual de lanzar la piedra se perdió cuando el camino, que comunicaba Navarredondilla con Navatalgordo, 

se transformó en una moderna carretera. Algunos muy confusos testimonios recuerdan la tradición de 

lanzar una piedra para obtener un deseo (“¡Cuántos deseos han rodao por el canto!”, recuerda, no sin 

nostalgia, un vecino).

•	 Cantos de casaos

Con carácter adivinatorio, su liturgia permitía conocer el futuro del noviazgo; en algunas comarcas de 

Portugal también sirven para despejar dudas sobre la fidelidad de la esposa. En ambas circunstancias, 

constituían una manifestación de la divinidad, ya que revelaban al consultante determinados aspectos del 

futuro a través de un ritual adivinatorio (Almagro-Gorbea, 2015: 350).

11. Canto de los Casaos (El Barraco). En un entorno berroqueño y de bosque de encina y pinar, se erige 

el canto en la ladera baja de una pronunciada pendiente que, en el reborde septentrional del valle del 

Alberche, cae hasta el arroyo del Tejar. Se eleva, majestuoso y destacado en el paisaje, en el camino del 

Tejar, suponiendo un bolo ovoide caracterizado por un pilancón abierto en el tercio superior de la peña. Es 

en esta cavidad en la que debía quedarse depositada la piedra lanzada para que la pretensión de casarse 

en el año se cumpliese. Olvidado el ritual, aún hoy, el pilancón continúa colmatado de piedras.

Fig. 6. Canto de los Casaos, en El Barraco.



248

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

Son escasos e imprecisos los testimonios, aunque sí coinciden en que se arrojaba la piedra para saber 

si el noviazgo acabaría en boda; y sin diferencia de sexos: al parecer, hombres y mujeres recurrían al 

augurio, indistintamente.

12. La Pedrera de Canto Majano (Gallegos de Altamiros). Canto en el camino a Villaflor, eliminado por 

trabajos de cantería a mediados del siglo xx, a cuya cima lanzaban una piedra las mozas para averiguar si 

se casarían con su novio en un año: algo que confirmaba la permanencia arriba de la piedra.

•	 Cantos sin precisión funcional  

(de los que no hemos logrado saber para qué se practicaba el ritual)

13. Canto de San Juan del Olmo. La peña, por su tamaño y por su morfología, destaca dentro de un 

paisaje caracterizado por el pastizal y las formaciones graníticas muy erosionadas, de la sierra de Ávila. 

Una diaclasa lo secciona transversalmente y genera una repisa en la que debía quedarse la piedra lanzada; 

aunque se añade la dificultad del posible rebote la visera acumula un montón de piedras lanzadas.

Se erige en las inmediaciones de la Calzadilla de Peñaranda (actual AV-120) que, paralela al río Almar, 

comunica con el santuario de la Virgen de las Fuentes (a 1,5 kilómetro al sur). La ermita (del siglo xvii, 

con imagen románica) se levanta sobre el manantial que supone el nacimiento del río Almar, lo que 

ha permitido plantear la hipótesis de que se levante sobre un lugar de culto vettón relacionado con 

los manantiales, sincretizado después en culto a las Ninfas acuáticas (Carpintero, 2002: 5). Acoge dos 

populares romerías, a las que concurren gentes de todo el entorno, el 1 de mayo (fecha también de la 

fiesta celta de Beltaine) y el tercer domingo de septiembre.

14. Canto de Navalmoral de la Sierra. Localizado a media ladera de una pronunciada pendiente, que 

forma parte del reborde montañoso septentrional del valle del Alberche. El paisaje se caracteriza por 

los afloramientos graníticos y la ausencia de vegetación arbórea. Se asocia a la Calzada del Puerto de 

Navalmoral y, aunque con competencia, es un bolo ovoide destacado en el entorno; el pilancón de la 

cumbrera conserva ahora pocas piedras.

15. Canto de Sonsoles (Ávila). Muy cerca de la capital, es un auténtico hito en el paisaje del cierre 

meridional del valle Amblés o del Adaja, por su envergadura y característica morfología de “piedra 

caballera” en visera. Igual que en otros casos, es en el recoveco entre ambas donde debían quedarse 

las piedras lanzadas, y donde aún se acumula un buen montón; además, una treintena de pequeñas 

cazoletillas o taffonis en la base potencian su personalidad.

Emerge cercano al yacimiento calcolítico de Las Cuestas, y asociado al camino que comunica los caseríos 

de El Cerezo y la Zapatera con el santuario de la Virgen de Sonsoles (a 0,7 kilómetros al oeste), patrona del 

valle Amblés y protectora de sus habitantes. En su santuario se celebran romerías muy concurridas y 



249

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

de enorme arraigo en la ciudad y demás poblaciones vecinas; también es meta de peregrinación devota y 

lugar de cumplimiento de promesas o exvotos por favores recibidos.

Según la tradición popular, la denominación y el culto provienen de la aparición resplandeciente de la 

Virgen a unos zagales que describieron la imagen como “¡Son soles!”. Más verosímil es que deriven de una 

Fons Solis si su manantial permanente se consagro al sol, en sintonía con la tradición céltica y romana 

(Rodríguez Almeida, 1981: 75).

Fig. 7. Canto de Sonsoles.

16. Canto de Fuentes Claras (Ávila). Se localiza en el extremo oriental de la sierra de Ávila que, con un 

relieve aplanado, se caracteriza por un paisaje de encinar disperso y formaciones graníticas profundamente 

erosionadas.

La peña, asociada al camino de Ávila y a la dehesa de Fuentes Claras de Arriba y bien visible en la panorámica, 

es un bolo con forma de “hongo” alargado, en cuya cumbrera convexa se conserva un testimonial conjunto 

de cantos; a escasos metros, otro bolo granítico con varias cruces grabadas certifica la sacralidad del 

lugar a través de los tiempos.



250

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

Vistos los datos de cada canto, se aprecia que siempre resaltan en el paisaje, que están asociados a 

caminos hacia ermitas, santuarios o cementerios, y cerca, a menudo, de manantiales y arroyos.

Salvo excepciones, no tienen formas especiales: son bolos con diverso grado de erosión que aportan un 

insinuante pilancón geológico en la parte superior, o peñas caballeras con una repisa idónea entremedias. 

Sus dimensiones oscilan entre los 2,5 y 6,5 metros de altura (excepcionalmente hasta 9 metros) y entre 

los 9,5 y los 25 metros de perímetro. Por su parte, las piedras o guijarros utilizados en el lanzamiento 

se cogen de los alrededores tras una selección casual y rápida, sin requisitos especiales. Son pequeños 

cantos que pesan poco y caben en la mano, lógico.

Son rasgos comunes a todas, sin diferencias según su función propiciatoria o de predicción, ni según el 

objetivo concreto perseguido: de hecho, resultan confluir ambas finalidades en casos con varios testimonios 

disponibles (en el Canto de responsos de Villaviciosa o en La Nasa de Pedro Díaz de Hurtumpascual).

A pesar de que el territorio abulense acumula la mayor densidad de sacra saxa de la Península, sus 

liturgias se han perdido o sobreviven muy difuminadas entre vecinos y foráneos, como gestos miméticos 

o mecánicos carentes de sentido espiritual, sin descartar la mera diversión juvenil, cuando no se ignoran 

sin más. Una vez desaparecida la última generación que acaso practicara el ritual, este solo se puede 

reconstruir mediante relatos imprecisos y lejanos, la mayoría “de oídas”.

El rito, común a todos los cantos analizados en este apartado, consistiría en lanzar una piedra a la peña 

y que esta quedase depositada en la cima o en la repisa; si la piedra caía el propósito buscado no se 

cumpliría; y en lanzarla al pasar —no hay condiciones previas: ni fecha, ni hora, ni postura, ni tipo de 

tiro…—. El azaroso resultado, binario, deriva de la fuerza y destreza del lanzamiento, de los rebotes, de las 

formas de la cumbrera, del montón de piedras ya acumuladas…, sin que en Ávila hayamos logrado saber 

qué ocurría cuando el tiro de una nueva piedra derribaba alguna de las anteriores —percance previsto, 

por ejemplo, en la Peña de los Novios de Las Ventas con Peña Aguilera (Toledo), donde tal torpeza podía 

entrañar males para el autor (Almagro Gorbea, 2018: 253-255)—.

Es el abulense, por tanto, el ritual básico. Aquí se ha fosilizado o ha mutado la ceremonia elemental, 

despojada ya de complejidades y variables que se documentan en otros lugares donde se demuestra más 

viva la tradición. Por ejemplo, en algunas pedras de namorados del Concelho do Sabugal, para mayor 

dificultad, la tirada debía de hacerse de espaldas o con la mano izquierda si se era diestro o viceversa, 

incluso con el pie: se lanzaban tres piedras, si se fijaban las tres, el casamiento se produciría en menos de 

un año, si eran dos en menos de dos años y si era una la celebración se demoraría en el tiempo (Almagro-

Gorbea y Torres, 2015: 21); de tal casuística bien acreditada se puede inferir que serían tres las piedras 

lanzadas en el primitivo rito augural, número con profundo significado en el simbolismo y en la mitología 

celtas (Almagro-Gorbea, 2015: 358-359). Asimismo, tampoco en Ávila se confirma la vinculación de los 



251

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

cantos de deseos o de matrimonio con romerías de concurrencia popular donde entablar relaciones cuyo 

futuro se pudiera consultar a la divinidad como es el caso de la mayoría de los penedos do Casamento 

(Almagro-Gorbea, 2015: 354).

b) Peñas propiciatorias de la fertilidad femenina: peñas resbaladeras

Dentro de las sacra saxa catalogadas en tierras abulenses, las peñas resbaladeras son, con diferencia, 

las más cuantiosas; solo exagerando un poco, diríase que son habituales, que lo raro es que algún pueblo 

carezca de tobogán lítico. En un reciente análisis monográfico (Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.), su 

número rondaba el medio centenar; actualmente, el corpus lo conforman 82 peñas resbaladeras, cifra 

que se verá incrementada cuando concluya el inventario sistemático de todo el territorio. Se tata de un 

tipo común en las áreas graníticas occidentales de la antigua Hispania, en especial desde Galicia y Trás-

os-Motes, a Zamora, Salamanca, Extremadura, Ávila y la vertiente septentrional de los Montes de Toledo, 

territorio por el que se extendía el sustrato lusitano de la Edad del Bronce (Almagro-Gorbea, 2017: 115; 

y 2018: 265). Con algunos ejemplos aislados dentro de la España calcárea; sumando ya 281 las anotadas 

en la península ibérica,6 y siendo, por tanto, la plataforma granítica abulense la más prolífica al respecto.

Dichas peñas resbaladeras se llaman en Ávila de muchas maneras, todas variantes de la tradición de 

deslizarse voluntariamente por ellas.7 Se han registrado, por orden alfabético: arrastraculos, un único 

ejemplo conocido (Tolbaños); arrastraero, designación empleada en San Juan de la Nava; esbalizadero en 

San García de Ingelmos; esbaradera / esvaradera / esvaraera, así denominadas en localidades del valle 

del Corneja (dos), valle del Tiétar (una) y Tierra de Pinares (otra); esbaricero, documentado en Piedrahíta; 

esbaruzadero (seis casos en el valle del Corneja); eslizaero / eslizadero (cuatro, en el valle Amblés y en 

la sierra de Ávila, donde, indistintamente, también se las conoce como ronchaderas); esvarona (otros 

tres en el Amblés); esvarosa, utilizado en Guisando (Valle del Tiétar); lancha esbaruciente, en Tormellas; 

lizaera, también ronchadera, en Hurtumpacual. Doce hacen referencia al soporte —piedra o lancha—, no 

al uso, acompañadas del topónimo, en una fórmula empleada por toda la provincia. También, resbaladera 

/ resbalaera (trece), es general por toda la geografía provincial; rodador en La Adrada. Y la más común 

ronchadera / ronchaera / roncha (diecisiete casos), sobre todo en el valle Amblés y la Sierra de Ávila.

Pero, asimismo, en estas peñas hay denominaciones alusivas a fuerzas sobrenaturales: Pandero de 

las Mozas (Muñotello), Resbaladero de las Brujas (Pajarejos, Bonilla de la Sierra) y La Raja del Diablo 

(Mingorría). Cuando el peñasco se asocia a una ermita, se acompaña del hagiónimo del templo —excepto la 

6	 Dato aportado por Martín Almagro-Gorbea en el II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: las piedras sagradas 
de la península ibérica, celebrado en Huesca los días 22 y 23 de noviembre de 2019.

7	 En trece casos, y a la espera de más noticias, desconocemos la denominación concreta de la peña.



252

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

mencionada de Mingorría, al lado de la ermita del Cristo del Berrocal—; en otras ocasiones se complementa 

con el topónimo del paraje en que se ubique.

Caracteriza estas peñas el tobogán trazado, por repetidos e innumerables deslizamientos a lo largo de 

los siglos, en una amplia superficie lisa e inclinada, con una pendiente del 35-100 % (20-45 grados de 

inclinación). Se trata al menos de una acanaladura, de entre 20 y 50 centímetros de ancho, muy pulida 

por el roce hasta ser una hendidura desgastada de 2-3 centímetros de profundidad: este es el elemento 

que permite identificar la sacralidad de la peña y el acto allí practicado.

En 34 de los casos catalogados8 existe una única acanaladura; en siete se trazan dos; cuatro se han marcado 

en las Resbalaeras de Riofrío y tres en La Lancha de San Pedro en Pascualcobos. Otros dos berrocales 

carecen de rastro y roncharse en ellos sería inviable por peligroso; sin embargo, su topónimo, Resbaladero 

de las Brujas y Pandero de las Mozas, con testimonios que confirman el lugar como frecuentado por el 

8	 Quince resbaladeras, de las 82 que contempla el catálogo, aún no tienen la ficha completa.

Fig. 8. La Lancha de San Pedro, en Pascualcobo.



253

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

género femenino, permiten intuir que se trata de ancestrales lugares asociados a ritos de fecundidad. E 

incluimos aquí también dos parajes, Fuente Rodeo (Megamuñoz) y Los Resbaladeros (Cepeda de la Mora), 

asociados a manantiales, donde los chiquillos se iban a tirar desde tiempos inmemoriales; aunque lo 

hicieran sobre praderas húmedas en rampa y no sobre las lanchas graníticas que proliferan en el entorno.

El recorrido del tobogán oscila en general entre los 3 metros (Peña Esbaradera de Hoyorredondo o 

Eslizaero de Altamiros) y los 15 metros de longitud (La Roncha de Muñochas o La Ronchadera de Cillán); 

excepcionalmente, puede tener un mayor desarrollo (Ronchadera de Robledillo, con 25 metros).

El soporte más utilizado (52 del total de las documentadas) son los lanchares, algunos de enormes 

dimensiones, en cuya parte inferior se traza la ronchadera; menos frecuentes son los de masas graníticas 

aflorantes y berrocales (19 ejemplos); y esporádicas son las resbaladeras sobre peñas aisladas (11), cuya 

altura oscila entre los 3 metros (Ronchadera de San Gregorio, Aldea del Rey Niño) y los 10 (Ronchadera 

de Valdecasas). Por último, son singulares dos peñascales con resbaladeras que se trazan en galerías 

generadas en el interior de berrocales destacados en el paisaje: El Arrastraculos (Tolbaños), una galería 

de 8,50 metros de longitud entre imponentes bloques graníticos redondeados, con un lanchar que, muy 

alisado por los deslizamientos, hace de base; la escasa longitud permite que la luz invada toda la cámara.

Fig. 9. Peña Esbaradera, en Hoyorredondo.



254

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

El otro es La Raja del Diablo, en Mingorría. Recientemente, Nieves Álvarez, artista plástica oriunda del 

lugar, ha publicado como un cuento las vivencias de su infancia en el pueblo, narrando la jornada festiva 

que, el Lunes de Aguas, se celebraba en torno a la ermita del Cristo del Berrocal (siglo xvi) y a La Raja del 

Diablo, ahora desfigurada por la cantera de granito. Tirarse por La Raja del Diablo era parte de la fiesta:

[…] subimos hasta la Silla de la Reina, que está a lo alto del todo. Menudo miedo. Algunos pasadizos 

me han parecido casi imposibles, pero, como es peor volver atrás, hemos seguido subiendo. […]. 

Luego vamos a Las Escaleras, que están dentro de un hueco entre varias piedras. No sé por qué 

las llaman escaleras, porque son tan altas que no se pueden subir ni bajar como se suben y se 

bajan las escaleras […] Por último entramos en la Raja del Diablo. Eso sí me ha dado miedo. Por 

algunos tramos hay que pasar arrastrándose debajo de una piedra larga y grande […]. Y, por fin, 

llegamos al Desfiladero. Me quiero morir. Parece imposible que se pueda bajar por esa piedra: 

está tan inclinada que si no lo veo no lo creo. Es una roca enorme, por la que se baja al prao 

arrastrando el culo. Nos lanzamos sin pensar y llegamos abajo gritando. En el camino he perdido 

un zapato, se me ha roto el vestido, la braga, y tengo el culo pelao. Me duele hasta el alma. 

(Álvarez, 2019: 244-245)

Fig. 10. Junto al berrocal del Cristo de Mingorría, 
en la Fiesta de las Aguas, hacia 1955. Esta 
fiesta se celebra el primer miércoles después 
del Domingo de Resurrección. Al fondo, las 
formaciones rocosas que forman el berrocal del 
Cristo, donde los niños solían jugar y esconderse 
en sus recovecos, entre los que estaba La Raja 
del Diablo. (Colección de Jesús M.ª Sanchidrián 
Gallego)



255

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

Por el momento, es inviable intentar encuadrar cronológicamente las peñas resbaladeras; aunque, 

por lógica, hemos evitado las que fehacientemente, no tienen más de 120 años.9 En este sentido, es 

interesante analizar la ubicación de las peñas respecto a los hábitats: estudiada la cuestión en más de la 

mitad (el 51 % de las inventariadas) resulta que un 24 % están dentro de los núcleos urbanos, entendiendo 

como tales el caserío tradicional sin los ensanches de la segunda mitad del siglo xx; que el 19 % están en 

los alrededores, a escasa distancia y a la vista de la población; y que el 6 % están en el entorno urbano, 

en lugares recogidos, buscando privacidad y oculto a las miradas indiscretas. Y aún las hay alejadas de 

las poblaciones, a distancias, a veces superiores a los 3 kilómetros, en parajes apartados, escondidos o 

camuflados, y envueltos en la “soledad” de la naturaleza, denotando que el tirarse se ha considerado una 

ceremonia íntima, sin espectadores y casi clandestina; es el caso de la Ronchadera de Valdecasa o del 

Ronchaero del Barranco Castillo (Altamiros, Gallegos de Altamiros).

Es lógico considerar que un porcentaje muy mayoritario de las resbaladeras emplazadas dentro de los 

cascos urbanos sean posteriores a la fundación del enclave; con una antigüedad que no va más allá de 

finales de siglo xi – comienzos del xii, coincidiendo con el proceso de repoblación, cuando se fundan la 

gran mayoría de estas aldeas; y esta misma cronología relativa se podría aplicar a las que definimos 

como visibles, abiertas a la vista de cualquiera en el entorno urbano. En cambio, las alejadas de las 

poblaciones, o las cercanas pero con situación recatada, podrían retrotraerse a momentos muy antiguos, 

prerromanos, pudiéndose considerar primitivas peñas sacras fecundantes, una finalidad perdida con el 

fin del paganismo y el paso de los siglos hasta convertirse ahora en una experiencia aventurera juvenil.

Apoyando este encuadre cronológico son relevantes otras circunstancias que arropan algunas ronchaderas: 

algunas de estas peñas, aisladas quedan asociadas a manantiales (Ronchadera de Valdecasas o Roncha de 

Muñochas); otras se localizan dentro de los límites de asentamientos neolíticos y/o calcolíticos (Esbaruzadero 

de Fuente de la Viña en Santa María del Berrocal y Peña Lisa en La Serrada). La Ronchadera de la Atalaya 

(Muñopepe), ubicada dentro de un contexto del Neolítico final – Calcolítico, se traza sobre un majestuoso 

peñasco, en cuya cara opuesta, en una suerte de abrigo, se conserva un panel con pinturas esquemáticas 

(Guerra et alii, 2012: 507-515; Fabián, 2006: 160-162). La ronchadera de Robledillo se localiza dentro del 

asentamiento neolítico de cueva de los Moros, caracterizado por un covacho formado en el interior de un 

berrocal (Fabián, 2006: 56-57); la Roncha de Muñochas (Fabián, 2006: 185-187) también se asocia a una 

cueva, la cueva de los Moros, que da nombre al yacimiento calcolítico, y de la que se cuenta que las gentes 

del pueblo guardaron en ella las pertenencias valiosas durante la ocupación francesa. Esta leyenda hay que 

relacionarla con los mitos célticos que se refieren a espíritus que residen en el interior de ciertas peñas y 

cuevas y que custodiaban tesoros del más allá (Almagro-Gorbea et alii, 2017: 112-113).

9	 Cuando los testimonios octogenarios no refieren su uso por parte de sus antepasados, no se han considerado.



256

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

Distintivo de antigüedad poseen algunos nombres que han prevalecido. Es el caso de la denominación 

mozárabe Esbaraira, en San Pablo de los Montes (Toledo), término similar a los conservados en la 

arcaizante comarca de valle del Corneja, esbaradera y esbaruzadero (Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.).

Seis casos están estrechamente ligados con ermitas, desaparecidas algunas (San Sebastián en Villanueva 

del Campillo y San Gregorio en Aldea del Rey Niño), sin culto otras (Cristo del Berrocal en Mingorría), o 

con culto (del Resucitado en Ávila, iglesia de San Pedro en Pascualcobos e iglesia de Nuestra Señora de 

la Asunción en Hurtumpascual). La cuestión es dilucidar qué elemento es primero, si los templos, de los 

siglos xvi-xvii, se erigen en ese punto como consecuencia de su cristianización o la resbaladera se genera 

a posteriori, ya como un entretenimiento asociado a las fiestas del lugar. Quizá futuras investigaciones 

permitan determinar si alguno de los templos asociados a estas peñas se construyeron como continuación 

del lugar sagrado, o para acabar con los rituales paganos, porque todas carecen de cruces inscritas.

Pero sí hay explicaciones legendarias de cristianización: se cuenta que el Esbaricero de Piedrahíta (en 

cuya base se localiza la huella petrificada de La Pisada del Niño Jesús) se originó cuando a la Virgen, 

que hilaba sentada en la cima, se le cayó el ovillo y el hilo se escurrió generando el surco. Mucho tiempo 

después, cuando los duques de Alba frecuentaban Piedrahíta, un niño fue protegido de la embestida de un 

toro al interponerse la Virgen entre ambos.

Otra leyenda se genera en torno a la Peña Esbaradera de Hoyorredondo: aquellas personas que, de noche, 

osasen adentrarse en el encinar, que crece inmediatamente al oeste de la peña y que supone el camino 

natural de acceso a Esbaradera, podrían tener un indeseado encuentro con una de Procesión de Ánimas: 

Fig. 11. El Esbaricero, en Piedrahíta.



257

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

¿se intentaba, desde los poderes eclesiásticos, disuadir el acceso a la peña, y, con ello, acabar con las 

prácticas paganas en el lugar?

Estas peñas, consideradas sacras y dotadas de poder para facilitar y favorecer el embarazo (numen loci con 

un carácter fecundante), han llegado a la actualidad como lugar común de juego juvenil y, puntualmente, 

de entretenimiento, de mayores y pequeños, en fiestas populares y romerías relacionadas muchas con el 

Resucitado y el Día del Hornazo.

Las peñas resbaladeras ya fueron recogidas en los estudios de los folkloristas y arqueólogos del siglo xix 

(Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.). En estos estudios, su asociación a rituales de fecundidad queda 

bien atestiguada en áreas de la Europa atlántica occidental, especialmente en Bretaña y otras zonas 

francesas (Rodríguez Plasencia, 2013: 94-95; Almagro-Gorbea, 2018: 267-268; Almagro-Gorbea et alii, 

2017: 115-117; Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.), donde se deslizaban las chicas jóvenes, en secreto y 

evitando ser vistas, para favorecer el embarazo o para que mujeres estériles fuesen fecundadas. El rito 

debía practicarse con las posaderas desnudas, para que las partes genitales quedasen directamente en 

contacto con la superficie de la lancha, y el numen que habitaba la roca contribuyese a engendrar a la 

mujer que practicaba el ritual (Almagro-Gorbea et alii, 2017: 114-115; Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.).

Una vez perdido el sentido sacro y mutado en diversión, la bajada se hace vestido —sabiendo que el 

destrozo es seguro— o, para mayor comodidad, sobre pequeñas lajas de granito o ramajes. Actualmente, 

se baja sobre plásticos y cartones que aseguran por lo menos la integridad de los —siempre— pantalones.

Aunque escasos, en la península ibérica también se han podido recopilar algunos testimonios que testifican 

su ancestral uso como peñas fecundantes. En Valdeobispo (Cáceres), la ronchadera, asociada a la ermita de 

la Virgen de Valverde, además de utilizada por zagales, fue usada “por las mujeres estériles, en la creencia 

de que la fricción del vientre con la roca, acabaría con la esterilidad” (Rodríguez Plasencia, 2013: 96).

En la provincia de Ávila también disponemos de algunos indicios y testimonios de su asociación a rituales 

de fertilidad (Almagro-Gorbea y Caballero, e. p.). La desaparecida Peña Esbaradera de Villar de Corneja 

estaba vetada a los varones, únicamente debían deslizarse las muchachas, so pena de ser considerados 

“maricas” (sic). Por el contrario, en algunos lugares de Extremadura, por ejemplo, Fuente del Arco 

(Badajoz), los deslizamientos se practicaban mayoritariamente por varones o por chicas que “tenían más 

costumbres de varón que de hembra” (Rodríguez Plasencia, 2013: 95).

De notable interés es que en Riofrío coincidan varios testimonios en afirmar que las mujeres que querían 

quedarse embarazadas sin conseguirlo, iban a deslizarse a las Resbalaeras.10

10	 Virgilio Muñoz Collado recuerda haber oído a los mayores: “¡Vete a la resbalaera para que te embaraces!”, o 
“Fulanita, ¿ves?, ¡por ir a la resbalaera!” (conversación en 2018).



258

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

Por último, la denominación de algunas peñas está aludiendo a su uso femenino originario, como el 

Pandero de las Mozas en Muñotello, topónimo que implica la relación con los glúteos de muchachas 

jóvenes. Esta idea parece estar implícita en la denominación mayoritariamente empleada en la provincia 

de Ávila, ronchadera, y el mismo sentido ofrece el sustantivo arrastraculos, aunque en estos casos no se 

hace alusión a un sexo concreto.

En otras zonas graníticas de la Europa atlántica las muchachas jóvenes también se deslizaban para 

propiciar casarse en el plazo de un año; este rito no parece que se haya descrito en la península ibérica 

(Almagro-Gorbea et alii, 2017: 114). En este sentido, llama la atención que la niña Alicia decida tras su 

aventura en La Raja del Diablo: “[…] no pienso entrar nunca en La Raja del Diablo, por muy enamorada 

que esté […]” (Álvarez, 2019: 245), acaso dejando entrever aquí vestigios de liturgias inmemoriales para 

conocer el devenir amoroso.

Como ocurre por el resto de la geografía hispana, bastantes ronchaderas se asocian a la fiesta religiosa 

y social del Domingo del Resucitado y el Día de Aguas, que marcan la Pascua en el calendario católico, 

siendo el lugar elegido para ir a “rondar” el hornazo:11 así es en la ermita del Resucitado de Ávila, en la de 

Matallanas de Sotalbo, en la del Canto de la Pila de Martiherrero y en la de Tormellas; y el Lunes de Aguas 

en La Raja del Diablo (ermita del Cristo de Mingorría) o en La Aliseda de Tormes.

Peñas cristianizadas

En la Antigüedad todas estas peñas con sus liturgias atávicas se acomodaron sin dificultad al sincretismo del 

panteón romano, pero la difusión del cristianismo como religión oficial del Imperio en el siglo iv debía acabar 

con estos rituales, tan arraigados como incompatibles con la nueva fe, por considerarlos supersticiones 

peligrosas. Fue preocupación prioritaria de la Iglesia combatir tales creencias, condenándolas —son 

reiterados pero poco efectivos los sucesivos anatemas en los concilios de los siglos iv al vii— y procurando 

su desaparición, brusca o tolerando su adaptación a la doctrina cristiana en la mayoría de los casos.

No es ahora cuestión de dilucidar cómo ni en qué momentos se fue produciendo la cristianización del 

territorio abulense, si bien se puede dar por generalizada con la implantación del sistema parroquial, 

lentamente introducido a partir del proceso de repoblación iniciado por Raimundo de Borgoña, bajo 

Alfonso VI (1072-1109), y prolongado, al menos, hasta el primer tercio del siglo xiii (Martín Viso, 2012: 

20-21).

11	 El hornazo es una masa de pan engrasada y hecha al horno. Se rellena con productos de matanza (lomo, 
longaniza y jamón) y huevos duros. Es típico comerlo en la merienda campestre del Día del Resucitado y del Lunes de 
Aguas.



259

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

En relación con las rocas sagradas tal cristianización se aprecia cuando se convierten en basas para 

los campanarios de templos (caso de las numínicas, véase el cuadro) en tanto que símbolo cristiano de 

dominio del paisaje o, más a menudo, por las cruces incisas que menudean en algunas, indicando la 

evolución de creencias de los fieles así como la larga perduración de una costumbre, a veces por mera 

imitación de lo ya grabado.

Fig. 12. Iglesia de San Miguel Arcángel, en Neila de San Miguel.

Al margen de otros elementos que también formarían parte del paisaje sagrado, fuentes (fuente de la 

Antina en Villar de Corneja o fuente de San Miguel en Navatalgordo) o cuevas (cueva de El Risco en 

Amavida12 o cueva de la Mora en El Mirón), unas ya han sido mencionadas en líneas anteriores —Canto de 

la Mora (Navalosa), Canto del Perdón (Villaviciosa) y Canto de Fuentes Claras (Ávila)—; otras resultan ya 

conocidas en repertorios de rocas “pasivas” —Yermas en San Juan de la Nava (Serna, 2009: 217-220) y la 

pareidólica en el cementerio de Ávila (Serna, 2009: 156-159)—, y aun otros peñascos donde se abigarran 

cruces, acaso como marcas de ocupación o refugio: Los Descansaderos, en Navatalgordo, donde se 

insculpen más de 30 cruces distribuidas por diferentes paños de un pequeño berrocal; y el paño frontal de 

un abrigo en Gallegos de Sobrino, con cruces alineadas de incisión superficial.

12	 <https://acpelrisco.es.tl/Monasterio-de-Nuestra-Se%F1ora-del-Risco.htm>.

https://acpelrisco.es.tl/Monasterio-de-Nuestra-Se%F1ora-del-Risco.htm


260

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

Sin embargo, interesan más otras que, por su ubicación en caminos, su morfología o sus dimensiones, 

parecen responder a antiguos cantos susceptibles del ritual de “tirar la piedra”, aunque no conserven 

ningún guijarro arriba: el Canto Quebrantaollas en San Juan del Olmo es un bolo con 15 cruces inscritas, 

simples (ninguna sobre montículo, el Gólgota); el Berroco de las Cruces en Cabezas del Villar es un bolo, 

hito en el paisaje, donde se han inciso un número inusual de cruces —más de 40, con y sin Monte—, 

tiene un pequeño pilancón en la cabecera que pudo acoger las piedras que se le arrojaran; a 3 metros 

al mediodía, emerge otra peña en la que también se han insculpido unas 20 cruces, algunas de factura 

reciente; y el Canto de los Casarejos en Narrillos de San Leonardo (espectacular bolo coronado por una 

cruz de granito, timbrada en bajorrelieve con una cruz potenzada).

Fig. 13. El Berroco de las Cruces, en Cabezas del Villar.

Mención especial merece la Peña de Fuente de Santa Lucía (Muñogalindo), entre encinas y berrocales 

y en un contexto calcolítico —Peña del Águila (López Plaza, 1976: 287-292)—, es un manantial que 

fluye por una ranura, con forma de vulva, abierta en la base de una gran masa granítica con el frente 

vertical y orientado al saliente; a unos 200 metros al sur hay otra peña, orientada a mediodía, cuyo 

lomo septentrional está repleto de cruces latinas sobre el Gólgota, más de 50, en incisiones que llegan 

a superponerse; el cuadrante inferior carece de cruciformes; pero contiene un elemento que, a falta de 

estudios en detalle, puede responder a un tectiforme que dibuja un cruciforme enmarcado en una forma 

rectangular inconclusa con las aristas redondeadas, asimilable a uno de los grabados localizados dentro 

del yacimiento de Peña del Águila (López Plaza, 1983: 203-208).



261

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

Fig. 14. Peña de Fuente Lucía, en Muñogalindo.

Peñas sonoras

En este trabajo únicamente incluimos una referencia preliminar de estas peculiares peñas que merecen 

un tratamiento pormenorizado aún por hacer.

Destacan las conocidas como campanas o campanarios, con cinco ejemplos, por el momento: El Canto de 

la Campana (Cabezas del Villar) es un pilancón invertido, de más de 1 metro de profundidad, en el que una 

persona puede quedar dentro de pie con una perturbadora sensación de aislamiento en una escafandra. 

La Campana (Valdecasa) es una estrecha galería vertical entre rocas donde una piedra tirada arrojada 

por la boca superior va golpeando las paredes hasta el suelo produciendo un “repique de campanas”. Las 

Campanitas de Aguilón (Navalosa) y los dos Campanarios de (Becedillas) están en sugerentes y estrechas 

galerías que, formando parte de grandes berrocales, ofrecen un panel vertical con grupos de cazoletas 

semiesféricas (unos 12 centímetros de diámetro por de 4 a 8 de profundidad), producto del constante 

golpeteo con percutores líticos allí preparados para los sucesivos tañedores.

Se trata, geológicamente, de litófonos: de percusión seca en la galería de Navalosa, para acompañar una 

letrilla popular, de tonada infantil, que debe cantarse en su interior;13 y de sonido metálico los de Becedillas 

13	 “Las Campanitas de Aguilón, // quien las toca, suyas son. // Si las toca el sacristán, // suyas serán; // si las toco 
yo, // mías son”.



262

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

—muy similares a los de los fonolitos volcánicos— quizá debido a una geoda abierta en alguna veta interna 

de cuarzo. Son sonidos que los vecinos relacionan con algún sistema de comunicación entre pastores.

Se han documentado litófonos naturales por buena parte del planeta, sobre todo en territorio volcánico. 

En América Central y del Sur, conocidos como campanas y dotados de un carácter sagrado para las 

comunidades prehispánicas —por ejemplo, las desaparecidas campanas del Morro de Eten, en el norte de 

Perú (Peña, 2014)—. En España, se acreditan fonolitos en Canarias, principalmente en Tenerife (García 

Miranda, 2011), donde, a veces asociados a insculturas, tendrían un carácter ritual para las comunidades 

guanches.

El caso abulense se presenta como un sorprendente tema abierto, cuya investigación continuará porque 

no ha hecho sino empezar.

Fig. 15. Las Campanitas de Aguilón, en Navalosa.



263

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

Anexo: Otras peñas de la provincia de Ávila

Nombre Localidad Tipo Entorno Tradiciones / leyendas

Iglesia de Nuestra 
Señora del Rosario

Navalsauz, San Martín 
del Pimpollar

Espadaña 
sobre roca

Iglesia de San 
Miguel Arcángel

Neila de San Miguel =

El Campanario Villaviciosa 
(Solosancho)

= De una ermita 
desaparecida

Peña de la Mora Navatalgordo “de Moros” “La Encantada” en la noche  
de San Juan.

Peña de la Mora Burgohondo = =

Peña de la Mora Hoyos del Espino = =

Peña de la Mora La Hija de Dios = =

Piedra de los Moros Gallegos de Altamiros = =

Canto de la Mora San Juan del Olmo = =

Canto de la Mora Cabezas del Villar = =

Lancha del Moro Piedralaves = =

La Guija de la Mora Tolbaños = =

Cancho del Moro Gilbuena = Guarda en su interior un tesoro 
escondido por los moros.

Canto de la Mora 
[destruido por obras]

Navalosa = Al lado, peña 
con cruces 
inscritas

Aplicando la oreja, se puede 
oír el lamento de la mora 
encantada dentro, que solo 
sale en la noche de San Juan.

La Bigornia Becedillas Oscilante Solo bravuconadas  
de los quintos.

Silla de la Reina Navaluenga Trono

Silla de la Reina La Colilla =

Silla de la Reina Mingorría =

Silla de la Reina Santa María  
del Berrocal

=

Sillita de la Reina Cabezas del Villar =



264

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

Nombre Localidad Tipo Entorno Tradiciones / leyendas

Sillón de la Reina Piedralaves =

Silla del Cura Navalacruz = Escondido  
por explanación 
para mirador

Triple asiento: dos laterales 
para monaguillos y uno  
central más alto para el cura 
(preferido por los niños).

Silla de los  
Reyes Moros

Medinilla = Triple asiento.

[Trono de Ulaca] Villaviciosa = En el castro Triple asiento.

Trono de Rengallego Casasola = ¿De “rey gallego”?: abunda el 
topónimo geográfico  
en la repoblación.

Trono de la Virgen Solana de Ávila = En la batalla del Escobar  
la Virgen, a su pesar, maldijo 
el lugar: por eso no hay allí 
pradera, solo escobas.

La Pisá de la Cabra Amavida, El Risco Huella 
mítica

Monasterio 
abandonado

La Pisá de la Mula Ávila, San Vicente = En el suelo 
de  la basílica, 
sobre la 
cortada de la 
Soterraña

Marcó el lugar de 
enterramiento de San Pedro 
del Barco de Ávila.

La Pisada del Toro Barraco =

La Pisá del Moro Casasola =

Pisada de la Vaca Horcajada =

La Pisá de Sansón  
Pata de Buey

Losar del Barco =

La Pisada de la Santa Medinilla = Paraje de  
Santa Lucía

Huella de la Vaca  
Huella del Hombre

Muñana =

La Herradura del 
caballo de Santiago

Muñogalindo =

La Pisada del caballo 
de Santiago

Navalmoral de la Sierra =



265

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN TIERRAS ABULENSES

Nombre Localidad Tipo Entorno Tradiciones / leyendas

La Huella  
del Niño Jesús

Navatalgordo = [Eliminada al rehacer un camino].

El Ojo de Gato  
El Ojo de Dios

Oco = [Destruida por obras  
en el camino].

La Pisada  
del Niño Jesús

Piedrahíta,  
La Casa de las Fieras

= Asociada a una 
ronchadera

Vid supra: la ronchadera  
la trazó la caída del ovillo de la 
Virgen que hilaba en la cima.

La pisada del Moro Santiago del Collado =

La pisada del caballo 
de Santiago

Solana de Ávila = Paraje Las 
Chorreras

La pisada del caballo 
del Cid / de Babieca

Solana de Rioalmar = [En realidad, cazoleta en pizarra 
(Serna, 2009: 148 y 149]).

La Pisada del Diablo 
La Pisada  
del Niño Jesús

Vadillo de la Sierra =

Referencias bibliográficas

Almagro-Gorbea, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá”. Ilu: 
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

Almagro-Gorbea, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la Hispania 
Celtica”. Estudos Arqueológicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

Almagro-Gorbea, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificación y de metodología de estudio”. En 
M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del Coloquio 
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

Almagro-Gorbea, M. (2018). “Peñas sacras en la provincia de Toledo”. Toletum, 62, pp. 239-269.

Almagro-Gorbea, M., y J. R. Álvarez-Sánchís (1993). “La ‘sauna’ de Ulaca: saunas y baños iniciáticos en el 
mundo céltico”. Cuadernos de Arqueología de la Universidad de Navarra, 1, pp. 177-232.

Almagro-Gorbea, M., y J. Torres (2015). “Pedras de namorados no concelho do Sabugal”. Sabucale, 7, pp. 17-32.

Almagro-Gorbea, M., y J. Caballero Arribas (e. p.). “Las peñas resbaladeras de Ávila: contribución al estudio 
de las peñas sacras en la península ibérica”. En VIII Jornadas de Arqueología en el Valle del Duero. Del 
Paleolítico a la Edad Media (Ávila, noviembre de 2018).

Almagro-Gorbea, M., J. J. Barriga Bravo, A. M.ª Martín Bravo, E. Perianes Valle y N. Díez González, N. (2017). 
“El ‘paisaje sacro’ de Garrovillas de Alconétar (Cáceres)”. Revista de Estudios Extremeños, 73 (1), 91-134.

Álvarez Martín, N. (2019). Alicia en el País de la Alegría. Colección Alquisa de Narrativa, 36. Ocaña.



266

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Jesús Caballero Arribas y María Mariné Isidro

Cabré Aguiló, J. (1930). Excavaciones de Las Cogotas (Cardeñosa, Ávila), i: El Castro. Memorias de la Junta 
Superior de Excavaciones y Antigüedades, 110. Madrid.

Carpintero García, P. (2002). Ermita de Nuestra Señora de la Virgen de las Fuentes (siglo xviii, su siglo de 
oro). Ávila.

Correia Santos, M.ª J. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leída en la 
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

Correia Santos, M. J. (2017). “¿Sillas de reyes o tronos de dioses? Cuestiones metodológicas en torno a 
los santuarios rupestres”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas 
sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, 
pp. 113-150. Huesca.

Fabián García, J. F. (2006). El iv y iii milenio a. C. en el valle Amblés (Ávila). Arqueología en Castilla y León, 
5. Valladolid.

Fabián García, J. F. (2010). “Altares rupestres, peñas sacras y rocas con cazoletas. Ocho nuevos casos abulenses 
y uno salmantino para la estadística, el debate y la reflexión”. Madrider Mitteilungen, 51, pp. 222-267.

Ferrándiz Martín, F., J. L. Martínez Cabañas, J. Pinedo Reyes y M.ª R. Soba de la Fuente (1990). “La calzada del 
Puerto del Pico: problemática de su trazado en la provincia de Ávila”. En Simposio sobre La red viaria en 
la Hispania romana, pp. 183-198. Zaragoza.

García Miranda, F. J. (2011). Los litófonos de Tenerife. Santa Cruz de Tenerife.

Gómez-Moreno, M. (1903 [1983]). Catálogo monumental de la provincia de Ávila. Ávila.

Gómez-Moreno, M. (1904). “Sobre arqueología primitiva en la región del Duero”. Boletín de la Real Academia 
de la Historia, 45, pp. 147-160.

Guerra Doce, E., P. J. Cruz Sánchez, J. F. Fabián García, P. Zapatero Magdaleno y S. López Plaza (2012). “Una 
referencia en el paisaje. Canchales graníticos y procesos de neolitización en el valle Amblés (Ávila)”. 
Rubricatum. Revista del Museu de Gavà, 5, pp. 507-515.

Klemm, A. (1932 [1962]). “La cultura popular de la provincia de Ávila (España)”. Anales del Instituto de 
Lingüística, 8, pp. 3-323.

López Plaza, S (1976). “Informe sobre la excavación en la Peña del Águila, Muñogalindo (Ávila)”. Noticiario 
Arqueológico Hispánico. Prehistoria, 5, pp. 287-292.

López Plaza, S. (1983). “Grabados rupestres esquemáticos en Muñogalindo (Ávila)”. Zephyrus, xxxvi, pp. 203-208.

Martín Viso, I. (2012). “Paisajes sagrados, paisajes eclesiásticos: de la necrópolis a la parroquia en el 
centro de la península ibérica”. Reti Medievali Rivista, 13 (2), pp. 1-43. <http://rivista.retimedievali.it>.

Peña Núñez, B. C. (2014). Fonolitos. Las piedras campanas de Eten: rituales, milagros y codicia. Valladolid.

Rodríguez Almeida, E. (1981). Ávila romana (notas para la arqueología, la topografía y la epigrafía romana 
de la ciudad y su territorio). Ávila.

Rodríguez Plasencia, J. L. (2013). “El santuario de la Virgen de Navelonga, de Cilleros, ¿un lugar mágico?”. 
Alcántara, 78, pp. 83-96.

Serna Martínez, M. (2009). Rastro sagrado: de la Prehistoria a la Edad Media, las huellas del culto abulense. Ávila.

https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf
http://rivista.retimedievali.it


Peñas sacras en Ciudad Real:  
de los Montes de Toledo a Sierra Morena

Martín Almagro-Gorbea* 

Pedro R. Moya-Maleno** 

Lorena Marín Muñoz***

*	 Académico anticuario. Real Academia de la Historia. anticuario@rah.es <https://orcid.org//0000-0003-0065-5878>

**	 Colaborador honorífico del Departamento de Prehistoria, Historia Antigua y Arqueología de la Universidad Com-
plutense de Madrid (Área de Arqueología). Centro de Estudios del Campo de Montiel. <https://orcid.org/0000-0001-
9417-0796>. preyesmo@ucm.es

***	 Arqueóloga. lorenama8879@gmail.com

267

Primera aproximación al fenómeno de las peñas sacras en los territorios situados entre los Montes de Toledo y 
Sierra Morena, que corresponden en su mayoría a la provincia de Ciudad Real, en Castilla – La Mancha. Es una 
sistematización inicial que se debe ampliar en cada monumento y con un muestreo más profundo de la Submeseta 
Sur. Confirma creencias y ritos semejantes a los hallados en otras zonas adyacentes de la Península, como los 
de otras regiones de Europa central y atlántica. Las características físicas y la funcionalidad de los altares, las 
peñas propiciatorias y las piedras resbaladeras evidencian la importancia y el trasfondo de estos ritos y su 
trascendencia en los paisajes míticos “sobrenaturales” de las comunidades prerromanas de las que proceden, 
ya que reflejan tradiciones “de larga duración” que se remontan, cuanto menos, a la prehistoria reciente.

Peñas sacras. Sacra saxa. Etnoarqueología. Procesos de larga duración. Prehistoria. Provincia de Ciudad Real. 

First approach to the phenomenon of sacred rocks in the territory located between the Montes de Toledo 
and Sierra Morena, Spain, which nowadays would roughly correspond to the province of Ciudad Real, in 
Castilla – La Mancha. It is an initial systematization that should be extended in the future to every monument 
and with a deeper sampling in the Southern Plateau. It confirms the presence in this area of beliefs and rites 
similar to those of adjacent areas of the Iberian Peninsula and in Central and Atlantic Europe. The physical 
characteristics and the functionality of the altars, propitiatory rocks and slippery stones show the importance 
and the meaning of these rites and their relevance in the mythical “magical” landscapes of the pre-Roman 
communities of Iberia, since they reflect “long lived” traditions that go back, at least, to the Prehistory.

Sacred rocks. Sacra saxa. Ethnoarchaeology. “Long lived” traditions. Prehistory. Ciudad Real province. 

ÍNDICE

mailto:anticuario%40rah.es?subject=
https://orcid.org//0000-0003-0065-5878
https://orcid.org/0000-0001-9417-0796
https://orcid.org/0000-0001-9417-0796
mailto:preyesmo%40ucm.es?subject=
mailto:lorenama8879%40gmail.com?subject=


268

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

La provincia de Ciudad Real ocupa el extremo sureste de las áreas graníticas características de las regiones 

occidentales de la península ibérica, formadas por granitos y rocas ígneas afines y por rocas metamórficas, 

como pizarras y similares. Esta geología ha conformado la personalidad de un paisaje que queda delimitado 

entre las llanuras sedimentarias del Tajo y del Guadalquivir por los Montes de Toledo al norte y por Sierra 

Morena al sur, mientras que hacia el oeste se prolongan por tierras extremeñas y por el este se abre hacia 

las llanuras manchegas hasta las elevaciones subbéticas de la sierra de Alcaraz, en el sureste.

Este territorio de paisaje tan característico constituye la continuidad y, en la práctica, el extremo de 

las regiones silíceas occidentales en las que se han conservado tradiciones rituales vinculadas a peñas 

sacras. Estas peñas sacras son peñas o rocas del paisaje asociadas a ritos y mitos ancestrales de origen 

prerromano que se han conservado en el folklore, más o menos cristinizados, gracias a procesos de 

larga duración (Moya-Maleno, 2020). Son peñas que se pueden considerar sagradas porque pertenecen 

al ámbito sacro, que les otorga carácter “sobrenatural” y connotaciones “mágicas”, reflejadas en los 

ritos y mitos asociados, difíciles de entender desde nuestra forma racional de ver el mundo. Su origen 

parece proceder de ancestrales tradiciones animistas que remontan hasta la prehistoria y que, gracias a 

la simplicidad de los ritos, han perdurado cristianizados hasta la actualidad como “supersticiones”, en el 

sentido real de la palabra, pues han sobrevivido como único testimonio de la religión popular prerromana, 

que no se puede llegar a conocer de otro modo y que hay que documentar y estudiar con toda urgencia 

antes de que estos verdaderos monumentos desaparezcan para siempre debido a los cambios sociales 

y mentales ocurridos a partir de la segunda mitad del siglo xx, al despoblarse el campo y perder sus 

habitantes su cultura ancestral, en las que se habían conservado durante siglos tradiciones de origen 

prehistórico en un impresionante proceso de “larga duración”.

La llegada del cristianismo supuso la eliminación de las creencias y ritos anteriores, considerados 

“supersticiones” paganas, propias de los pagani o gentes del campo. Por ello fueron condenadas por los 

predicadores y en los concilios, como los de Arlés (452), Tours (567), Nantes (658), que condenaron el culto 

a las fuentes, árboles y a las piedras y el de Nantes prescribió a los obispos de manera explícita demoler 

las piedras que eran objeto de tales cultos (Labbé, 1671-1672, ix, canon xx, col. 470; Reinach, 1893: 333). 

Lo mismo hicieron los concilios iv (633), xii (681) y xvi (693) de Toledo, que reiteran las condenas a los 

veneradores lapidum (Tejada y Ramiro [ed.], 1850: 479 y 566; Menéndez Pelayo, 1990: 426), aunque 

también en algunas ocasiones se prefería cristianizar con cruces estos monumentos paganos, como 

recomendó Teodosio II (Cod. Theod. x, 23) (Reinach, 1893: 335). El resultado ha sido la destrucción de 

muchas de estas peñas sacras y la desaparición de sus ritos y mitos, solo excepcionalmente conservados 

como leyendas casi hasta la actualidad por su profundo arraigo popular.

Estos estudios los iniciaron los anticuarios románticos del siglo xix, que consideraban las peñas sacras 

como monumentos celtas (Cambry, 1805; Caumont, 1830), como las que recogió en Francia el etnólogo 



269

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

Paul Sébillot (1908) y el arqueólogo Salomon Reinach (1893), estudios también desarrollados en España 

(Assas, 1857) y en Portugal (Vasconcelos, 1882: 89 ss.; Sarmento 1884: 161-189; Braga, 1885), tradición 

continuada hasta mediados del siglo xx en Galicia (Taboada, 1965 y 1982). Sin embargo, estas peñas 

sacras planteaban el problema de su datación, para poder precisar su origen y de este modo llegar a 

interpretarlas históricamente, lo que solo se ha logrado a partir del siglo xxi (Almagro-Gorbea y Jiménez 

Ávila, 2000). Este avance ha suscitado un creciente interés hacia estos monumentos, con publicaciones 

cada vez más numerosas (Almagro-Gorbea, 2006 y 2015; Fabián, 2010: 222-267; Correia Santos, 2015…) 

y diversos equipos estudian estos monumentos en Portugal, Galicia, la zona de Salamanca-Zamora, 

Extremadura, Ávila, Burgos y Aragón movidos por la necesidad de documentar estas tradiciones antes de 

que desaparezcan. Gracias a este proceso se ha pasado de conocer apenas 130 peñas sacras en toda la 

península ibérica en el año 2000 a tener inventariadas más de 1200 en la actualidad, a lo que se añade 

la celebración en estos últimos años de dos coloquios especializados, el I y el II Coloquio Internacional 

sobre Sacra Saxa (Almagro-Gorbea y Gari, eds. / coords., 2017 y 2021; Moya-Maleno, 2016). Si a estos 

hechos se añade la publicación en fechas recientes del primer estudio sobre las peñas sacras en la 

provincia de Toledo y los notables avances en el inventario de las de Extremadura, donde los hallazgos 

son más abundantes, se comprende el especial interés que tienen las peñas sacras de la provincia de 

Ciudad Real, analizadas en este capítulo con una visión amplia del territorio natural, que abarca desde los 

Montes de Toledo hasta Sierra Morena.

En consecuencia, en estos últimos años se ha hecho un gran esfuerzo para estudiar estos monumentos y 

comprender su carácter “sobrenatural” y el carácter “mágico” que tendría el paisaje en el imaginario y en 

la visión de la naturaleza y del mundo de los pueblos prerromanos (Almagro-Gorbea et alii, 2017).

El avance del estudio de las peñas sacras en la península ibérica ha facilitado que cada día se conozca 

mejor su tipología (Almagro-Gorbea, 2017), pues existen y ofrecen formas y funciones diferentes, que se 

reflejan en los distintos ritos y mitos asociados (Moya-Maleno, 2017). Esta experiencia permite comprobar 

que las peñas sacras de Ciudad Real ofrecen una tipología característica de las peñas sacras de las 

regiones occidentales graníticas de la península ibérica (Almagro-Gorbea, 2017, 16-24). En la actualidad, 

se han documentado una treintena de peñas sacras en este amplio territorio (fig. 1), de las que unas 12 se 

localizan desde los Montes de Toledo hasta Consuegra, 16 en la provincia de Ciudad Real y tan solo 2 en 

la Sierra Morena andaluza, área en la que sin duda son necesarias prospecciones más intensas. En este 

conjunto, cabe señalar 4 altares rupestres, 3 peñas propiciatorias, 20 peñas resbaladeras, que también 

en esta zona son las más abundantes, y 3 peñas oscilantes, aunque todavía no se han localizado otros 

tipos de peñas, como sanadoras, sonoras y con huellas míticas, y son raras las que ofrecen signos de 

cristianización.



270

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

Fig. 1. Dispersión de las peñas sa-
cras entre los Montes de Toledo y 
Sierra Morena (a, altar rupestre; b, 
peña oscilante; c, peña propiciato-
ria; d, peña resbaladera; e, peña 
resbaladera sin rito): 1, Aldeanueva 
de Barbarroya, Canto del Perdón; 
2, Hontanar, ¿altar? de Malamone-
da; 3, Navahermosa, altar del Can-
to de la Escalera; 4, San Pablo de 
los Montes, Escurriscidera; 5, Las 
Ventas con Peña Aguilera, Peña de 
los Novios; 6, Menasalbas, peña 
resbaladera; 7, Cuerva, peña res-
baladera; 8, Mazarambroz, Peña 
de la Escurriñadera; 9, Orgaz, 
Peña del Cráneo, Peña del Huevo y 
Piedra Rastraculos; 10, Consuegra, 

piedra resbaladera; 11, Porzuna, piedra resbaladera; 11a, Fontanarejo, piedra resbaladera; 12, Arroba de 
los Montes, piedra oscilante; 13, Agudo, Faraera de San Blas (× 2), Piedra de los Enamorados y Peñón de 
San Gregorio; 14, Puertollano, Los Escurrideros; 15, Argamasilla de Calatrava, Peña Escurriza; 16, Moral 
de Calatrava, Piedra de Arrastraculos y Piedra de la Raja; 17, Alcubillas, Piedra Arrastraculos; 18, Albala-
dejo, peñas resbaladeras (× 3); 19, Fuencaliente, Las Lastras; 20, Montoro, Córdoba, altar de Sibulco; 21, 
Andújar, Jaén, santuario de la Virgen de la Cabeza: piedra balanceante.

Peñas sacras de los Montes de Toledo

En la zona septentrional de los Montes de Toledo se han identificado una decena de peñas sacras, entre 

las que destacan varios altares rupestres, pero la mayor parte de las peñas conocidas son resbaladeras 

(Almagro-Gorbea, 2018). Entre los altares rupestres destaca por su interés el Canto de la Escalera, 

situado en entre Navahermosa y Menasalbas (fig. 1.3), junto al Arroyo de la Jimena que baja de los Montes 

de Toledo hacia el Tajo (Almagro-Gorbea, 2018: 243 ss., fig. 1). Es una peña de unos 3 metros de norte 

a sur por 3,5 metros de este a oeste y 3 metros de altura, prácticamente horizontal y lisa en su cumbre 

en cuyo extremo occidental hay una pileta poco profunda que pudo servir como loculus. Es de interés 



271

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

que para ascender a la cima ofrece siete entalladuras a modo de escalones tallados sin usar instrumentos 

metálicos y dirigidos hacia el norte, dispuestos de forma alterna para facilitar la subida, pero es necesario 

empezar por el pie izquierdo para no tener que cambiar de pie en el cuarto escalón, como ocurre en el 

altar de Lácara, cerca de Mérida (Almagro-Gorbea y Jiménez Ávila, 2000: 425), y en el Canto del Mortero, 

en Bonilla de la Sierra (Ávila) (Fabián, 2010). Estos “escalones” tallados sin metal permiten considerar 

que es un altar rupestre de tipo Lácara, a pesar de que su orientación hacia el norte no parece habitual.

Más dudoso es otro posible altar situado en Malamoneda (fig. 1.2), un lugar retirado y rico en agua de los 

Montes de Toledo, situado a 6,5 kilómetros al occidente del pueblo de Hontanar (Almagro-Gorbea, 2018: 

246 ss., fig. 2). Está situado en medio de una explanada, a unos 100 metros al noreste de unas conocidas 

inscripciones rupestres romanas y a unos 250 metros al oeste del castillo de Malamoneda. Se trata de 

un gran berrocal de granito de unos 12 metros de este a oeste, por unos 9 metros de norte a sur y 2,5 

metros de altura por el norte y 4 metros por el sur, al estar en pendiente. En su cara norte ofrece una 

ligera rampa de la que arrancan hasta cuatro oquedades a modo de escalones que parecen talladas para 

ascender a la cumbre, en la que no se observa ninguna pileta de interés, lo que hace que no sea segura 

la interpretación funcional de esta posible peña sacra.

Otro posible altar rupestre puede ser la Peña del Cráneo de Cantos Blancos (Almagro-Gorbea, 2018: 248, 

fig. 3; Gómez Fernández-Cabrera, 2020), situada en el camino de Orgaz a Casalgordo (fig. 1.9), desde 

el que es visible. Constituye una de las pareidolias más llamativas de la península ibérica, pues es una 

peña granítica cuyas formas redondeadas y erosiones evocan una calavera (fig. 2). Esta peña, que se 

halla aislada, mide unos 3 metros de norte a sur por apenas 2,5 metros de este a oeste y 2,5 metros 

de altura. Su parte superior, ligeramente abombada, no ofrece ninguna oquedad, aunque como loculi 

pudieran haber servido dos oquedades naturales intercomunicadas situadas casi en la cumbre de la parte 

frontal. Además, ofrece en la parte frontal saliente del cráneo, que correspondería a los maxilares, tres 

entalladuras en forma de escalones, que, junto a otras dos oquedades naturales, facilitan la subida a la 

parte superior.

Junto a estos altares rupestres, en esta zona se localizan por lo menos tres peñas sacras de función 

propiciatoria y de adivinación, caracterizadas por el rito de arrojar un canto o piedra a su cumbre. La 

más occidental es el Canto del Perdón (fig. 3), en Aldeanueva de Barbarroya, en la comarca de La Jara 

toledana1 (fig. 1.1). Se trata de una gran peña de granito situada junto al “camino de la Dehesa Boyal”, 

a unos 3 kilómetros al suroeste del pueblo (Almagro-Gorbea, 2018: 250 ss., fig. 4). El Canto del Perdón 

tiene una hendidura natural transversal con numerosos cantos arrojados, de los que algunos aparecen 

1	 <http://lamejortierradecastilla.com/nuestros-pueblos-aldeanueva-de-barbarroya/#more-3090> (consultado: 22/4/2021).

http://lamejortierradecastilla.com/nuestros-pueblos-aldeanueva-de-barbarroya/#more-3090


272

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

Fig. 2. Peña del Cráneo, en Orgaz (Toledo).

Fig. 3. Canto del Perdón, en Aldeanueva de Barbarroya (Toledo).



273

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

caídos por el suelo, pues según tradición popular, si arrojas una piedra y formulas un deseo, este se 

cumplirá y se perdonarán tus pecados, lo que evidencia su carácter mágico. Además, su superficie ofrece 

grabados rupestres antropomorfos, probablemente de la Edad del Bronce, sin excluir que sean marcas 

de límites ganaderos, como pudieran indicar una cruz patada y una fecha del siglo xvi o xviii (Lancharro, 

2010: 278).

Otro caso bien constatado en la Peña de los Novios, en Las Ventas con Peña Aguilera2 (fig. 1.5), en el 

camino que conduce a la ermita de Nuestra Señora del Águila, cuya romería se celebra del 24 al 27 de 

septiembre (Almagro-Gorbea, 2018: 252 ss., fig. 5). Sus características parecen propias de un santuario 

prerromano asociado a una fuente en un monte sacro, como evidencia su impresionante paisaje de 

berrocales de granito y su situación a 873 msnm como punto de control de un amplio territorio que se 

extiende hacia el norte, a lo que se añade la tradición de que la Virgen del Águila se apareció a un pastor 

llevada por un águila en su pico, lo que parece reflejar un mito de origen prerromano. La peña sacra se 

sitúa en el inicio del camino al santuario a unos a 700 metros del mismo y actualmente queda dentro del 

patio delantero de la casa n.º 20 de la calle de la Virgen. La Peña de los Novios es un berrocal de granito 

que mide unos 3 metros de alto por 2,80 metros de norte a sur con un pequeño mogote en su parte 

alta, alterada al colocar una antena de televisor que ha hecho desaparecer las piedras que existían en 

su cumbre, según decían los vecinos. El rito conservado consistía en tirar una piedra a su cumbre para 

conseguir novio si esta permanecía sin caer, pero podía entrañar males si, al arrojarla, se hacía caer 

alguna de las que ya allí estaban,3 rito que se ha perdido al desaparecer la costumbre de ir a la fuente, por 

lo que ya solo lo recuerdan hombres y mujeres de más de setenta años.

Las peñas sacras conocidas como peñas resbaladeras se concentran en la zona granítica de los Montes 

de Toledo que se extiende entre San Pablo de los Montes y Navahermosa, aunque otra se localiza en 

Consuegra y son las más frecuentes en la provincia de Ciudad Real (Almagro-Gorbea, 2018: 256-261). 

Estas peñas resbaladeras están bien documentadas por todas las áreas graníticas del occidente de la 

península ibérica, pues solo en Extremadura se sabe de más de 60 (Almagro-Gorbea et alii, 2020). Su 

origen debe considerarse relacionado con ritos de fecundidad, pero la mayoría de las conocidas en la 

actualidad se utilizaban para jugar chicos y chicas, por lo que su carácter sacro solo debe admitirse 

cuando existen indicios suficientes.

2	 Agradezco a la doctora María Mariné, directora del Museo de Ávila, la noticia sobre esta peña y a don Alfonso 
Utrillo Romero, de 77 años de edad, vecino toda su vida de Las Ventas con Peña Aguilera, por su amabilidad en 
acompañarnos hasta esta peña (29/12/2015) y explicarnos las interesantes tradiciones que recordaba sobre la misma.

3	 Agradezco este interesante detalle a la doctora María Mariné.



274

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

Este tipo de peñas aparecen en Menasalbas, donde se conocen dos4 (fig. 1.6). Menasalbas-1 mide unos 

3 metros de recorrido y tiene unos 40 grados de pendiente y está situada en la calle Cuerva o carretera 

de circunvalación n.º 78, con su parte superior actualmente ya tapada por el muro medianil de la finca 

situada al sur. La de Menasalbas-2 está situada al fondo de la finca de la calle Cuerva, 76, y ofrece un 

recorrido de unos 4 metros con unos 30 grados de pendiente. Otra peña resbaladera había en Cuerva 

(fig. 1.7): pero fue destruida a fines del siglo xx, hace unos veinticinco años, según las noticias recibidas. 

Estaba situada en las afueras de la parte Norte del pueblo y la usaban solo los chicos y las chicas. El 

mismo uso tenía hace unos treinta años la Peña de la Escurriñadera de Mazarambroz (fig. 4), situada en 

un prado a la salida de la población hacia Cuerva y Navahermosa por la carretera CM-432, a unos 30 

metros al sur de la misma (fig. 1.8). En la actualidad se halla destruida en su parte central. Más interés 

ofrece la Piedra Arrastraculos o Esbaraira, de San Pablo de los Montes (fig. 1.4), situada en las afueras, 

al occidente del pueblo, al otro lado del arroyo del Molino, junto al camino que se dirige a Las Navillas. 

Esta Piedra Arrastraculos aprovecha la parte inferior de una gran lancha de granito de 40 metros de este 

a oeste con unos 20 metros de ancho y su resbaladero tiene unos 30 grados de inclinación y un recorrido 

4	 Agradecemos a don Felipe Ramírez habernos permitido el acceso a la peña situada en su propiedad y las 
indicaciones que nos dio sobre su uso para jugar los chavales del pueblo, hace unos setenta años (8/2/2017).

Fig. 4. Peña de la Escurriñadera, en Mazarambroz (Toledo).



275

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

de 4 a 5 metros, claramente marcado por el fuerte pulimento que ofrece la superficie (fig. 5). También 

se conoce como Escurriscidera, que significa ‘resbaladera o piedra resbaladiza’ en mozárabe, de la que 

existen referencias en San Pablo de los Montes (Sánchez Miguel, 2002: 45), que evidencian su antigüedad 

milenaria, que apunta a su carácter ritual. Otra Piedra Rastraculos se ha dado a conocer en Orgaz (Gómez 

Fernández-Cabrera, 2020). Está situada junto al camino de Ajofrín y era usada como un tobogán por 

chicos y chicas, que jugaban deslizándose por su pendiente, como evidencia la huella muy pulimentada 

producida a lo largo de los siglos, aunque no conserva noticias de ritos de fecundidad. Más al suroeste, 

otra interesante piedra resbaladera se halla en la falda este del castillo de Consuegra (fig. 1.10), en una 

posición que domina hacia el este todo el entorno. La peña es una cuarcita rosada de más de 5 metros 

con una estrecha y profunda acanaladura, orientada de oeste a este y con una marcada concavidad en su 

arranque en la parte superior (fig. 6).

Fig. 5. Piedra Arrastraculos, Esbaraira o Escurriscidera de San Pablo de los Montes (Toledo).

Además de altares y peñas de función propiciatoria y de fecundidad también debieron existir peñas 

oscilantes o caballeras, que se caracterizan porque se puede hacerlas bascular sin gran esfuerzo, como la 

Peña del Huevo, la Peña Levadura y la Peña que se anda, situada en el término de Orgaz5 (fig. 1.9). Estas 

5	 <http://www.villadeorgaz.es/orgaz-patrimonio-restos-megaliticos-penas.htm> (consultado: 11/2/2017).

http://www.villadeorgaz.es/orgaz-patrimonio-restos-megaliticos-penas.htm


276

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

peñas ya fueron relacionadas con los celtas en el siglo xix, como señalaba en 1866 Eduardo Mariátegui 

en su Descripción de la Provincia de Toledo (Mariátegui, 1866: xiii y 67): “a media legua de la villa […] 

hay una piedra de más de tres metros de diámetro, colocada en equilibrio de tal modo, que al menor 

impulso se mueve, pero nunca cae; pertenece por consiguiente a la clase de los monumentos llamados 

célticos, que se conocen con el nombre de piedras locas”, y también Juan de Moraleda a inicios del 

siglo xx consideraba celtas estas piedras: “Autores respetables presumen existió durante el apogeo de 

los celtíberos, fundándose tal vez en la conservación en sus cercanías de dos monumentos de aquella 

edad […] comprendido entre las denominadas piedras locas y que con exactitud marcadísima llama el 

vecindario la Peña del Huevo, que tiene la particularidad notable de cabecear, sin perder el equilibrio”, 

piedra situada “[…] entre el Camino de la misma Dehesa y el de Toledo” (Moraleda y Esteban en Gómez 

Fernández-Cabrera [ed.], 2005). Sin embargo, la ausencia de tradiciones rituales o de leyendas míticas 

que ilustren su carácter sacro, impide saber si realmente fueron peñas sacras, por lo solo se deben 

aceptar con muchas reservas, ya que pudieran ser meros fenómenos geológicos debidos a la erosión, en 

consecuencia, sin significado mágico.

Fig. 6. Peña resbaladera junto al castillo de Consuegra, en Toledo.



277

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

Peñas sacras de la provincia de Ciudad Real

Las peñas sacras conocidas de la provincia de Ciudad Real son todavía escasas, seguramente por falta de 

suficiente prospección, pues es un territorio de gran interés por su situación. La más septentrional se localiza 

en la sierra de Porzuna, situada sobre la localidad de este nombre (fig. 1.11). Es una piedra resbaladera 

situada a 27 metros al noroeste de la ermita de la Cruz de Mayo, a 810 msnm, emplazamiento que domina 

el extenso valle en el que se halla Porzuna, la Cañada Real Toledana que discurre a 3 kilómetros al noreste y 

el cauce del río Bullaque al este. Se trata de una lancha inclinada de cuarcita rosácea, de 6 metros de norte 

a sur, 2,5 metros de alto y 5 metros de este a oeste, con una inclinación de 30-40 grados, que siguen el alto 

desnivel de la ladera (fig. 7). Ofrece bien marcado el canal de deslizamiento, de 3,5 metros de longitud y 

30 centímetros de ancho, orientado de sur a norte y con un pequeño asiento al inicio y una poceta formada 

por los pies al caer. La resbaladera se usa en la fiesta del 3 de mayo, cuando se sube a la ermita contigua y, 

según tradición, se tiraba uno tres veces y se pedían un deseo, sin temática específica.6

Fig. 7. Piedra resbaladera de la ermita de la Cruz de Mayo, en Porzuna (Ciudad Real).

6	 Agradecemos a don Ángel Luis Rojas esta información.



278

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

Al este de Porzuna, en Arroba de los Montes (fig. 1.12), a 18 kilómetros al noreste de Puebla de Don 

Fadrique, se ha señalado una piedra oscilante o caballera (García, 2011; Galán, 2013). Es de forma 

ovalada de 2 metros de longitud y 1 metro de anchura, situada en equilibrio perfecto sobre un conjunto 

de peñas cuarcíticas. Aunque no se han recogido mitos ni ritos relacionada con ella, se ha señalado que, 

en el solsticio de invierno, queda alineada con la sierra del Hontanar, situada unos 100 kilómetros al 

norte, cerca de Navahermosa (Toledo). Más al oeste, en Fontenarejos, también se han recogido noticias 

de resbaladeras usadas como juego infantil (Almagro-Gorbea, en visita al lugar el 29/2/2020).

Una de las peñas más interesantes de Ciudad Real es la (Res)Faraera (fig. 8).7 Situada delante de la ermita 

de San Blas en Agudo (fig. 1.13), en la sierra de Altambú o cerro de San Blas o de San Miguel, es un 

emplazamiento a 815 msnm con excepcionales vistas de todo el entorno hasta muy largas distancias que 

albergó abrigos con pinturas rupestres (Marchante, 2016), un estratégico asentamiento islámico medieval 

e importantes leyendas para comprender el lugar de forma holística.8 El día 3 de febrero, que coincide 

con la festividad celta de Imbolc, se celebra la romería en honor al santo y es costumbre resbalarse por 

la Faraera, una roca cuarcítica en rampa de 10 × 6 metros y con una superficie muy lisa. Se utiliza como 

tobogán para los jóvenes aunque también viene siendo tradición tirarse por ella para pedir dádivas a 

san Blas,9 lo cual deja a la luz dos rampas paralelas de color más rosáceo —por la fricción— de unos 50 

centímetros de ancho, si bien no forman canales rehundidos como tal. La orientación de las rampas es 

noreste-suroeste, con una pendiente de entre 30 y 35 grados.

El cerro de San Blas de Agudo ofrece otros dos interesantes testimonios de posibles piedras sacras. 

Uno es una segunda piedra resbaladera, situada a unos 120 metros a la espalda de la ermita. Se trata 

de una gran lancha cuarcítica descarnada de unos 260 m2, que también ha servido de diversión a los 

más jóvenes, pero parece ser una segunda opción frente a la anteriormente mencionada, por su escasa 

pendiente y pequeña rampa (2-3 metros), como lo atestigua la inexistencia de un canal de bajada y el 

poco pulimento de la superficie. No obstante, al estar más alejada de la zona visible desde la capilla, sí era 

zona para el galanteo y para intimar las parejas de jóvenes.

7	 Agradecemos la rica información sobre la ermita, la historia del cerro y de sus peñas sacras a don Emilio Julián, 
presidente de la Hermandad de San Blas, y a la arqueóloga doña Isabel Cabrera.

8	 Según nuestros informantes, una leyenda sitúa en el cerro una gallina de los huevos de oro, a la que iban a 
buscar la gente de la localidad. Se trata de un mitema, probablemente de origen celta, bien conocido en la literatura 
oral; cf. Moya-Maleno (2012: 357 ss., passim).

9	 <https://www.facebook.com/San-Blas-Agudo-106684347552314/> (consultado: 22/4/2021). El culto a san Blas 
en Agudo tiene notable importancia como evidencian los exvotos depositados en la capilla. No obstante, la ermita 
estuvo previamente dedicada también a san Miguel, cuya festividad corresponde al final de la cosecha, cuando el 
28 de septiembre se renueva el ciclo agrícola y los contratos de pastos: <http://www.agudo.es/quevisitar/3.php> 
(consultado: 22/4/2021).

https://www.facebook.com/San-Blas-Agudo-106684347552314/
http://www.agudo.es/quevisitar/3.php


279

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

Fig. 8. La Faraera de la ermita de San Blas, en Agudo (Ciudad Real).

También en este lugar se debe tener en cuenta la llamada Piedra de los Enamorados, situada en la ladera 

este cerca de la cima. La tradición dictaba que las mujeres le lanzaban o daban besos para encontrar 

pareja, pero, por desgracia, casi nada queda de ella, pues al hallarse en el tramo final del camino de 

ascenso a la ermita fue reventada en una ampliación de la senda original.

En la pendiente septentrional del cerro de San Blas, pero más próxima y al sur del casco urbano de Agudo, 

también nos han referido la tradición de llevar una piedra al peñón de San Gregorio para tener hijos. Se 

trata de un berrocal cuarcítico sobreelevado del nivel de la superficie de forma abrupta, que se situaba en 

la cuerda de la sierra de los Poyales, a unos 749 msnm, que se dirige hacia la cima de San Gregorio, de 

841 msnm. El peñón domina y controla el importante camino de la Garganta y del puerto de los Barreros 

y el arroyo de Valciego, que dan paso al área extremeña de Baterno y La Serena.

Los Escurrideros de Puertollano (fig. 1.14) es una peña resbaladera situada en el cerro de Santa Ana 

(Gómez y Delgado, 2019; De San Andrés y Monescillo, 2014), a 852 msnm, a unos 2,8 kilómetros al 

suroeste en línea recta de otra piedra escurriza situada en Argamasilla de Calatrava. Es una lancha 

cuarcítica inclinada de unos 11 metros de largo, 4 metros de alto y 5 de anchura (fig. 9), que constituye 



280

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

uno de los numerosos afloramientos rocosos que siguen la pendiente del terreno, casi sin resaltar, aunque 

con su superficie más lisa que otros roquedos contiguos y orientada en sentido norte a sur. Se halla 

situada en el cerro de Santa Ana, dominado por una torre de telégrafos del siglo xix, pues es el espolón 

occidental de la sierra de Calatrava y el límite norte del valle de Alcudia a cuyo pie queda Puertollano. En 

consecuencia, es un lugar estratégico que domina las llanuras circundantes y las rutas de comunicación, 

en un paisaje hoy alterado por explotaciones mineras. La peña se usa actualmente como tobogán para 

divertirse, pero la antigua ermita estaba situada junto a la cueva u oquedad en la que había aparecido 

la santa y junto a un enebro milagroso que daba aceite para nutrir la lámpara de la ermita día y noche. 

También en el entorno se localiza la leyenda de una encantada. A la ermita y laderas del cerro se acude 

al menos desde el siglo xvi, para la festividad de San Ildefonso (el 23 de enero, hoy Día del Chorizo), el 

Domingo de Ramos, el Domingo de Cuasimodo (primer domingo después de Pascua de Resurrección, hoy 

Día del Hornazo), el día de Santiago el Mayor (25 de julio), la fiesta de Santa Ana (26 de julio) y el día 

de Santa Lucía (13 de diciembre), aunque han seguido acudiendo las pandillas de jóvenes y es un lugar 

donde se han establecido muchos noviazgos (Egido, 2020; Gómez y Delgado, 2019). Agradecemos a la 

Asociación Portus Planus de Puertollano el darnos a conocer este lugar.

Fig. 9. Escurridero de Santa Ana, en Puertollano (Ciudad Real).

La Peña Escurriza, de Argamasilla de Calatrava (fig. 1.15), se encuentra en la finca de Sierra Alta, a 749 

msnm, junto al “camino de la Peña Escurridiza” que parte del casco urbano hacia el Suroeste. Es una 



281

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

lancha cuarcítica inclinada de unos 3,30 × 2,70 metros y de paredes verticales, escindida de otra peña 

más grande y rugosa situada sobre ella (fig. 10). La resbaladera no ofrece canal de arrastre, sino una 

superficie ligeramente cóncava y resbaladiza. La Sierra Alta forma parte de un macizo cuarcítico de la 

sierra de Calatrava, cuyo contexto arqueológico es mal conocido, pero al pie de esta peña resbaladera se 

han hallado cerámicas a mano, como hemos constatado personalmente10 y, a escasos metros de la piedra, 

nace un manantial. Se conservaba la tradición ritual de que el día del Ángel, que se celebraba el 1 de marzo, 

los vecinos acudían a la Peña Escurriza para “espantar al diablo” y propiciar una buena cosecha, aunque 

también en la peña se celebraban los eventos importantes para la comunidad. A la fiesta acudían jóvenes y 

mayores que disfrutaban de un día de campo y durante ella se deslizaban por la peña, tradición perdida en la 

actualidad por haber quedado dentro del vallado de la finca,11 aunque todavía se recuerda entre los vecinos.

Ya en el límite suroccidental de la provincia de Ciudad Real, en el límite con Córdoba, se sitúan Las 

Lastras, en el paraje de Las Chorreras, a unos 642 msnm y a unos 4 kilómetros de Fuencaliente (fig. 1.19).  

Es un gran conjunto de losas cuarcíticas inclinadas hacia la orilla del río Cereceda, que corre a sus pies 

10	 Agradecemos al propietario de la finca el habernos facilitado el acceso a la misma para su documentación 
fotográfica.

11	 Comunicación personal de Consuelo Aparicio, José Manuel Pérez Trujillo, Charo Molina y Angelines Alarcón García, 
y miembros del Centro de Mayores de Argamasilla de Calatrava y Ayuntamiento de Argamasilla de Calatrava, ed. 2013.

Fig. 10. Peña Escurriza de Argamasilla de Calatrava (Ciudad Real).



282

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

(fig. 11) y que atraviesa la Sierra Madrona. Esta peña, situada en el corazón de Sierra Morena y cerca de 

los famosos abrigos con pinturas rupestres de La Batenera y Peña Escrita, presenta una zona pulida por 

usarse como rampa para deslizarse hasta el agua a modo de tobogán, con una inclinación de unos 20 

grados, aunque no se conservan noticias de ritos o mitos relacionados.12

Fig. 11. Posible peña resbaladera de Las Lastras, en Fuencaliente (Ciudad Real).

En el centro de provincia, en Moral de Calatrava, se localizan otras dos peñas resbaladeras: la Piedra de 

Arrastraculos y la Piedra de la Raja (fig. 1.16).13 Dichas lanchas, distantes una de la otra unos 350 metros, 

están situadas al norte del casco urbano en el paraje de Hoya Blanca, esto es, en la vertiente meridional 

de las formaciones cuarcíticas de la sierra del Moral, en las que existen asentamientos de la Edad del 

Bronce. La Piedra de Arrastraculos es cuadrangular y tiene unos 2 × 2 metros y 1 metro de alto, con una 

escasa pendiente de 10-15 grados. Está aislada de otros conjuntos rocosos del este de la cresta contigua 

y presenta laterales verticales excepto la cara de la rampa. No tiene canal para resbalarse, aunque está 

pulida por el rozamiento, que se orienta en dirección norte-sur. A la Piedra de la Raja, situada en la cara 

12	 Agradecemos a don Miguel Ángel Duque esta información personal (10/2/2020).

13	 Agradecemos la información al respecto de estas piedras los moraleños don Alfonso Delgado Torres (22/2/2020) 
y don José Javier Piña Abellán (27/1/2020), este último también arqueólogo.



283

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

norte de la cresta a 770 msnm, se llega prosiguiendo el “camino del Tesorillo”. Es de mayores dimensiones 

que la anterior y tiene una gran fractura, de la que recibe su nombre. Ninguna de estas peñas conserva 

ritos ni tradiciones específicas más allá de la de servir como divertimento para deslizarse, especialmente 

los niños, los viernes de Candelaria. Dicho viernes, anterior a San Blas, se sigue subiendo a esta parte de 

la sierra y la gente se come un hornazo y se divierte deslizándose en un día de campo.

En la parte oriental de la provincia, la Piedra Arrastraculos de Alcubillas (fig. 1.17) se encuentra en la 

falda norte del cerro de la Cruz o del Castillo, a 841 msnm, que domina desde el Sureste el pueblo y 

sus entornos. La cumbre más alta es el mencionado cerro, con 899 msnm, una formación cuarcítica que 

destaca en el Campo de Montiel y que domina el valle del río Jabalón situado al sur. En el entorno de la 

piedra fluye el manantial de Las Fuentecillas. El terreno circundante está hoy antropizado y ha tenido 

siempre presencia humana, con un poblado oretano durante la Edad del Hierro y una atalaya medieval 

fortificada encima de la piedra arrastraculos en la cúspide del cerro. Esta Piedra Arrastraculos es un 

afloramiento cuarcítico que mide 5 metros de largo y 3,5 metros de ancho, con una rampa de descenso 

muy pulida de unos 45 centímetros de ancho y con una inclinación de 20 a 30 grados siguiendo la 

pendiente del cerro y orientada de noroeste a sureste (fig. 12). En su lado occidental otras peñas más 

altas delimitan ese flanco, mientras que por el Este queda al nivel del terreno. Una fractura en su parte 

superior sirve de asiento para lanzarse y una pequeña poceta al final sirve para recibir los pies. El 25 de 

abril se celebraba en este paraje la festividad de San Marcos con una comida campestre de cuadrillas 

y familias, se hacía un nudo en las hierbas para “atar las pelotas al diablo” y propiciar las cosechas y 

se resbalaba por la Piedra Arrastraculos. También servía para intimar las parejas entre los roquedos de 

los cerros. La tradición tiende a desplazarse también a la festividad de San Isidro el 15 de mayo (Arcos 

Muñoz, 2019; Charytino, 2012).14

Por último, en el sur de la comarca del Campo de Montiel y ya lindando con la provincia de Jaén, hemos 

tenido testimonio oral de la existencia, al menos, de tres peñas resbaladeras en el casco urbano de 

Albaladejo (fig. 1.18).15 Una estaba cerca de antiguo colegio, hoy convertido en cuartel; otra estaba en 

las eras de la Menga o de la Bruja y otra debajo del castillo islámico y posteriormente de la Orden de 

Santiago, que ha dado nombre al callejón de los Escurriceros. Eran protagonistas de juegos infantiles, pero 

desaparecieron con el crecimiento urbanístico y de ninguna de ellas existen noticias de ritos asociados.

14	 Información personal que agradecemos a Rosario Carrillo Megía.

15	 Agradecemos estas noticas a don Juan Carlos Gómez Macías, vicepresidente del Centro de Estudios del Campo 
de Montiel (15/1/2020).



284

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

Fig. 12. La Piedra Arrastraculos de Alcubillas (Ciudad Real).

Peñas sacras de Sierra Morena

También se han empezado a tener las primeras noticias de la existencia de peñas sacras en la abrupta y 

fragosa zona de Sierra Morena, que constituye el límite natural entre la provincia de Ciudad Real y el valle 

del Guadalquivir. Algunas peñas resbaladeras ya se conocían como peñas o lanchas refalizas en la zona 

sureste de Badajoz, en los términos de Monesterio, Montemolín y Puebla del Maestre (Almagro-Gorbea 

et alii, 2020: 238), lo que hace suponer que igualmente se deben extender por el norte de la provincia 

de Córdoba, pero a estas se debe añadir la probable peña resbaladera conocida como Las Lastras, ya 

citada, en Fuencaliente (Ciudad Real) (vid. supra), además del altar con escalones de Sibulco, en Montoro 

(Córdoba), y de una peña bamboleante en el santuario de la Virgen de la Cabeza, en Jaén.

La peña sacra dada a conocer como “santuario rupestre de Sibulco” (Carbonell, 1926; Delgado, 2014; 

Palomo, 2014) se halla en el corazón de Sierra Morena (fig. 1.20), entre los encinares del valle de Los 

Pedroches, en el extremo noroeste del término municipal de Montoro, a unos 22 kilómetros en línea 

recta al noroeste de esta población y a 18 al sureste de Villanueva de Córdoba, ya cerca del límite con la 



285

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

provincia de Ciudad Real. El lugar, conocido como castillo de Sibulco, es un cerro granítico situado sobre 

el arroyo Sibulco, afluente del arroyo del Valle, tributario a su vez del Arenoso, y este, del Guadalquivir 

por su margen derecha, a unos 500 msnm y a 0°49’10’’ de longitud norte y 38°11’20’’ de latitud oeste. 

Su acceso se puede realizar por la carretera N-401 de Montoro a Ciudad Real, pero al llegar a Cardeña se 

toma hacia el oeste la carretera A-424 en dirección a Villanueva de Córdoba hasta llegar al Ventorro de la 

Vicenta, donde se debe coger el camino de la Loma de la Higuera o el camino llamado del Bautista, hacia 

la finca Las Pitillas.

La peña se localiza en el interior del castillo de Sibulco, fortaleza ibérica de muros ciclópeos con cuatro 

recintos cuadrangulares paralelos, característica del área jienense hacia los siglos v-iii a. C. (Fortea y 

Bernier, 1970), pero el topónimo Sibulco, relacionado con el de Obulco y derivados (Villar, 2000: 137 ss.), 

parece originario del mundo tartesio al menos desde la Edad del Bronce. El yacimiento fue explorado en 

el primer cuarto del siglo xx (Carbonell, 1926). En el interior de su recinto central, situado en la cumbre 

del cerro de granito, hay un gran canchal fruto de la erosión en el que se han tallados tres peldaños 

orientados al este (fig. 13), donde se abren varias cazoletas u oquedades bastante erosionadas, pero que 

se han considerado de factura humana. Los escalones, tallados con instrumentos de hierro, permiten 

clasificar esta peña como un altar de tipo Ulaca. Además, frente al altar, a un par de metros, sobre otro 

risco similar, hay unas oquedades bastante erosionadas de clara factura humana y también hay que 

señalar la existencia de una fuente con agua todo el año a 200 metros al noreste de la peña sacra.

Fig. 13. Altar con escalones de Sibulco, en Montoro (Córdoba).



286

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

Muy interesante es también la piedra balanceante que existía en el santuario de la Virgen de la Cabeza 

(Galán, 2013), ya en la provincia de Jaén (fig. 1.21). Esta peña balanceante fue conocida durante 

generaciones por los peregrinos que acudían al santuario, que la tocaban y movían, además de subirse 

sobre ella. Estaba situada sobre otra piedra que le servía de base, sobre la que mantenía un equilibrio tal 

que si se empujaba suavemente con un dedo empezaba a balancear, pero si se intentaba mover con más 

fuerza, se mantenía inmóvil. La peña ha desaparecido, probablemente en los duros combates durante 

la Guerra Civil que destruyeron el santuario en 1936, pero se conservan testimonios de personas de 

aquellos años y una interesante descripción del cronista Manuel de Salcedo Olid, en 1677.

Manuel Salcedo Olid, en su Panegírico historial de la Virgen de la Cabeza de Sierra Morena, cuenta que era 

una atracción muy admirada por los antiguos romeros la famosa piedra balanceante, situada próxima a la 

puerta de la sacristía al sureste del santuario, probablemente sobre las cuarcitas rosáceas que todavía se 

ven a unas decenas de metros de la Hospedería. Todos los romeros, en particular los primerizos, tenían 

costumbre de tocar la piedra dándole un leve empujoncito, pues se movía:

Todos [los romeros] procuraban desembarazarse un rato para ir a ver una novedad de mucha 

admiración, que es un desproporcionado peñasco, el cual está cerca de la puerta de la sacristía, 

sentado sobre otro con tan imperceptible asiento y tanta igualdad de peso, que (es de extraordinaria 

grandeza) tocándose con un dedo solo, tiembla y se mueve dando golpes y vaivenes, aunque en él 

estén subidos muchos hombres y en aplicándose más fuerza se para y se resiste inmóvil, y lo tiene 

la gente por cosa rara, que no se contenta con verlo y menearlo, sino que con puñales y piedras 

cortan pedazos para llevar por testigo de haber visto un prodigio tan grande de naturaleza.

Salcedo consideró que formaba parte de los “rituales iniciáticos” del neófito romero que por vez primera 

llegaba al santuario de la Virgen de la Cabeza a venerar a la Reina de Sierra Morena; al referirse a ella, la 

compara con otra peña similar citada por Plinio (NH 2,211):

siendo Plinio tan excelente y curioso investigador de cosas maravillosas, no halló en todo el mundo 

sino otro peñasco semejante al nuestro, en el movimiento, del cual hace mención entre otras 

cosas que parecen increíbles, diciendo: Que junto a Harpasa, lugar de Italia, cerca de Asís, hay un 

horrendo cuerpo de peña que se mueve con un dedo y si se le aplica todo el cuerpo se resiste.16

16	 La ubicación de Harpassos en Italia es un error, pues es una ciudad de Caria, Anatolia.



287

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

Conclusiones

Las peñas sacras documentadas en la extensa zona de unos 30 000 km2 que se extiende entre los Montes 

de Toledo al norte y Sierra Morena al sur, territorio cuya mayor parte corresponden a la actual provincia de 

Ciudad Real, es una zona de rocas metamórficas, con granitos y cuarcitas característicos de las regiones 

occidentales de la península ibérica, cuyo relieve diferencial da personalidad a su paisaje. En consecuencia, 

estas tierras son una continuidad de las regiones silíceas occidentales y de sus tradiciones rituales vinculadas 

a peñas sacras, aunque resultan mal conocidas desde el punto de vista arqueológico y etnográfico.

El breve análisis de las peñas sacras aquí realizado debe considerarse una visión preliminar para completar 

la visión general sobre estos monumentos en la península ibérica. En esta visión, cabe señalar dos hechos 

relacionados: uno es el escaso número de hallazgos, que apenas superan la veintena, lo que contrasta 

con la extensión del territorio. Otro, sin duda relacionado con el anterior, es que los tipos de peñas sacras 

identificados por ahora resultan escasos, lo que probablemente refleja una falta de suficiente información 

y de publicaciones.

Seguramente por esta razón la tipología que ofrecen estos monumentos en esa extensa zona es bastante 

más pobre que en Extremadura (Almagro-Gorbea et alii, 2020), de la que debe considerarse una extensión, 

hecho que muy probablemente refleja esa señalada falta de conocimiento y, quizás también la pérdida de 

los ritos y mitos correspondientes, lo que una vez más plantea la urgencia de localizar estos monumentos 

y recoger las leyendas y ritos asociados cuanto antes. Un ejemplo de este hecho es la reciente publicación 

de las peñas sacras de Orgaz en Toledo, que da una buena idea de la cantidad de nuevos datos que 

prospecciones adecuadas pueden aportar (Gómez Fernández-Cabrera, 2020) o el fructífero trabajo de 

campo realizado en la población de Agudo.

Como se ha indicado al inicio, se conocen en este amplio territorio más de veinte peñas sacras, entre 

las que destacan cuatro altares rupestres, tres en Toledo y uno en la Sierra Morena cordobesa, dos 

peñas propiciatorias en Toledo y otra en Ciudad Real y más de veinte peñas resbaladeras distribuidas por 

Toledo y Ciudad Real, alguna de ellas dobles y otras cuyo carácter ritual es discutible, pero por ahora se 

desconocen en la zona central de Sierra Morena, aunque sí están bien atestiguadas en su zona occidental, 

ya en la provincia de Badajoz, en los términos de Monesterio y Llerena (Almagro-Gorbea et alii, 2020). 

También hay que destacar tres peñas oscilantes, una segura aunque desaparecida, en el santuario de 

la Virgen de la Cabeza, en Sierra Morena, otra en Orgaz (Toledo), incierta a pesar de su valoración 

desde el siglo xix, y otra posible en Ciudad Real. Sin embargo, de momento se desconocen en este vasto 

territorio otros tipos de peñas sacras característicos de las áreas silíceas, como peñas de tipo numínico, 

peñas sanadoras, con perforaciones o con cubetas para el agua, peñas fecundantes, peñas fálicas, peñas 

astronómicas, peñas sonoras, peñas limítrofes y tronos rupestres, etc., y apenas hay peñas con huellas 

míticas, lo mismo que escasean las peñas cristianizadas con cruces grabadas.



288

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

Entre los altares rupestres hay que señalar en la provincia de Toledo el Canto de la Escalera, situado junto 

al arroyo de la Jimena entre Navahermosa y Menasalbas (fig. 1.3) y que debe considerarse de tipo Lácara 

a juzgar por las entalladuras que ofrecen para ascender a la cumbre, pues los de Malamoneda y Orgaz son 

dudosos, a pesar de ser este último una pareidolia digna de ser destacada. Otro ejemplo muy destacado 

es el altar de Sibulco, situado en la acrópolis de un poblado ibérico fortificado y que tiene auténticos 

escalones de tipo Ulaca, un tipo por ahora ausente en tierras toledanas y de Ciudad Real, a pesar de 

que estos altares, tanto de tipo Lácara como de tipo Ulaca, están bien documentados en tierras de Ávila 

(Fabián, 2010) y de Extremadura (Almagro-Gorbea y Jiménez Ávila, 2000; Esteban Ortega et alii, 2013 y 

2014; Correia Santos, 2015: 175 ss.; Almagro-Gorbea et alii, 2020: 37 ss.; etc.).

Las peñas sacras propiciatorias y de adivinación solo se han constatado en Toledo, representadas por dos 

ejemplares que conservaban hasta hace poco su rito característico, en la actualidad ya perdido. Es un 

tipo de peña sacra bien conocido que se extiende por las tierras graníticas del occidente, desde Galicia a 

Extremadura y Ávila, pero que llega hasta Huesca y se relacionan con las áreas atlánticas, ya que ofrecen 

paralelos próximos en Irlanda (Almagro-Gorbea, 2015). Estas peñas sacras no destacan en el paisaje, 

aunque suelen ser visibles, generalmente por estar junto a un camino relacionado con un santuario o 

lugar de romerías, como en Las Ventas con Peña Aguilera.

Como en la zona de Zamora-Salamanca, Extremadura, Ávila y otras áreas de la península ibérica, destacan 

por su número las peñas resbaladeras. Resultan ser más frecuentes en las zonas graníticas de los Montes 

de Toledo, pero también se atestiguan en rocas cuarcíticas por toda la provincia de Ciudad Real, que 

en este aspecto prolonga las conocidas en Badajoz. Estas peñas se caracterizan por la brillante y suave 

acanaladura pulimentada por el roce de quienes se han resbalado por ellas a lo largo de siglos a modo 

de tobogán. Se extienden en especial por las áreas graníticas desde Galicia y Trás-os-Montes a Zamora, 

Salamanca, Extremadura y Ávila, pero se conocen casos aislados en Huesca, Lérida, Gerona y Castellón. 

En muchos casos, su carácter sacro es discutible, pues se utilizan desde hace varias generaciones como 

tobogán para juegos infantiles, aunque hay testimonios de que originariamente estas peñas resbaladeras 

se asociaban a ritos de fecundidad, como en otras áreas de Europa occidental, en especial en las zonas 

atlánticas de Francia, donde se extienden hasta los Alpes (Sébillot 1902 y 1908: 98-99; Reber, 1912: 

470-478). Este rito de deslizarse las mujeres sobre una piedra sagrada para tener hijos lo documentó 

ampliamente en el siglo xix Sébillot (1882) y Mircea Eliade (1990: 273-276) interpretó que “la piedra, 

la roca, el monolito, el dolmen, el menhir, etc., «adquieren» carácter sagrado gracias a la impronta de 

esa fuerza espiritual […], puesto que estamos en el área cultural del «antepasado», del muerto «fijado» 

en una piedra con el fin de ser utilizado como instrumento de defensa o para incrementar la vida”, lo 

que lleva a concluir que la peña sacra es el numen loci ancestral, de carácter protector y fecundante 

(Almagro-Gorbea, 2015: 398).



289

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

Como colofón de lo dicho, esta breve aportación al II Coloquio solo pretende documentar la estratégica 

zona que se extiende desde los Montes de Toledo a Sierra Morena, hasta ahora prácticamente desconocida, 

que amplía las áreas mejor documentadas de Extremadura y de Toledo. Una vez más, hay que insistir en el 

interés que ofrecen estos monumentos como testimonio de la concepción de un paisaje sacro de carácter 

“mágico” en el hombre prehistórico, lo que permite al hombre actual, cuya visión del mundo es racional 

y cada vez más científica, comprender las hierofanías de nuestros antepasados, para los que estas peñas 

eran concebidas como numina llenos de vida y de poder (Allen, 1985: 108; Almagro-Gorbea, 2015: 394 

ss.; Almagro-Gorbea et alii, 2020: 222 ss., 225 ss.), lo mismo que los puntos de agua, como ríos, lagunas 

y fuentes, los árboles y tantos otros elementos que conformaban una naturaleza sobrenatural y “mágica”, 

de clara tradición animista, hecho esencial para comprender las culturas prehistóricas y su cosmología o 

visión del mundo desde nuestra mentalidad. Es más, basta una mínima documentación, como la realizada 

para este trabajo, para abrir nuevas vías de análisis en estos campos de estudios, como puede ser la 

relación de las piedras con manantiales, la orientación astronómica de las rampas de deslizamiento, las 

tradiciones vinculadas o el calendario festivo al que muchas veces están asociadas.

En definitiva, el especial interés de estos monumentos exige ampliar los estudios a ellos dedicados 

y, ante todo, documentar con urgencia sus ritos y tradiciones vinculados antes de que desaparezcan 

definitivamente, pues son auténticos monumentos del pasado del mayor interés histórico y cultural que 

hay que conservar para el futuro como testimonio de los más antiguos ritos y creencias de Europa, de la 

que forman parte esencial de su patrimonio arqueológico y espiritual.

Referencias bibliográficas

Allen, D. (1985). Mircea Eliade y el fenómeno religioso. Madrid.

Almagro-Gorbea, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá”. Ilu: 
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

Almagro-Gorbea, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la Hispania Celtica”. 
Estudos Arqueológicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

Almagro-Gorbea, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificación y metodología de estudio”. En M. 
Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del Coloquio 
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

Almagro-Gorbea, M. (2018). “Peñas sacras en la provincia de Toledo”. Toletum, 62, pp. 239-269.

Almagro-Gorbea, M., y F. J. Jiménez Ávila (2000). “Un altar rupestre en el Prado de Lácara (Mérida). Apuntes 
para la creación de un parque arqueológico”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Ávila, El megalitismo 
en Extremadura (homenaje a Elías Diéguez Luengo). Extremadura Arqueológica, 8, pp. 423-442. Mérida.

Almagro-Gorbea, M., y Á. Gari (eds.) (2017). Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del 
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016. Huesca.



290

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

Almagro-Gorbea, M., y Á. Gari (coords.) (2021). Sacra saxa II: las piedras sagradas de la península ibérica. 
Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019. Huesca.

Almagro-Gorbea, M., J. Barriga, A. M.ª Martín Bravo, E. Perianes y V. Díez González (2017). “El ‘paisaje sacro’ 
de Garrovillas de Alconétar (Cáceres)”. Revista de Estudios Extremeños, 73 (1), pp. 91-134.

Almagro-Gorbea, M., J. Esteban Ortega, J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario (2020). Berrocales sagrados de 
Extremadura: orígenes de la religión popular en la Hispania céltica. Badajoz-Cáceres.

Almagro-Gorbea, M., J. Esteban Ortega, J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario (2021). “Avance hacia un corpus 
de las peñas sacras de Extremadura: la provincia de Cáceres”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari Lacruz 
(coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas de la península ibérica. Actas del II Coloquio Internacional 
sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019, pp. 293-316. Huesca.

Arcos Muñoz, J. V. (2019). Memorias de Alcubillas. Sevilla.

Assas, M. de (1857). “Nociones fisionómico-históricas de la Arquitectura en España. Monumentos célticos”. 
Semanario Pintoresco Español, 22.

Ayuntamiento de Argamasilla de Calatrava (ed.) (2013). Fiestas y celebraciones rabaneras. “Los legados de la 
tierra”. Argamasilla de Calatrava (Toledo).

Braga, T. (1885). “Superstições populares portuguesas”. O pobo portugues nos seus costumes, crenças e 
tradiçoes, i-ii. Lisboa.

Cambry, J. (1805). Monuments celtiques, ou recherches sur le culte des pierres, précédées d’une Notice sur 
les Celtes et sur les Druides, et suivies d’Étymologies celtiques. París.

Carbonell, A. (1926). “El castillo de Sibulco: contribución al estudio de Sibulco”. Boletín de la Real Academia 
de Córdoba, 15, pp. 469-479.

Caumont, A., Marquis de (1830). Cours d’antiquités monumentales. Ère celtique, i. Caen.

Charytino (2012). “Alcubillas. Paseo virtual”, en <https://youtu.be/vSA62yCHVCs>, 10:50-10:54 (consul-
tado: 17/2/2020).

Correia Santos, M.ª J. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leída en la 
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

Delgado, P. J. (2014). “Sibulco, un yacimiento arqueológico del término municipal de Montoro”. <http://pasion​
pormontoro.blogspot.com/2014/12/sibulco-un-yacimiento-arqueologico-del.html> (consultado: 15/1/2020).

Egido, E. (2020). “La Chimenea Cuadrá”, La Voz de Puertollano, 26.2.2020 (<https://www.lavozdepuertollano.
es/web/contenido/en-primera-persona-eduardo-egido-sanchez/la-chimenea-cuadra8439.html>; consultado: 
26/2/2020).

Eliade, M. (1990). Tratado de historia de las religiones. Barcelona.

Esteban Ortega, J., J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario Sánchez (2013). “El altar rupestre de La Molineta 
(Trujillo) y su entorno arqueológico”. Boletín de la Real Academia de Extremadura de las Letras y las Artes, 
21, pp. 307-320.

https://youtu.be/vSA62yCHVCs
https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf
http://pasionpormontoro.blogspot.com/2014/12/sibulco-un-yacimiento-arqueologico-del.html
http://pasionpormontoro.blogspot.com/2014/12/sibulco-un-yacimiento-arqueologico-del.html
https://www.lavozdepuertollano.es/web/contenido/en-primera-persona-eduardo-egido-sanchez/la-chimenea-cuadra8439.html
https://www.lavozdepuertollano.es/web/contenido/en-primera-persona-eduardo-egido-sanchez/la-chimenea-cuadra8439.html


291

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN CIUDAD REAL

Esteban Ortega, J., J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario Sánchez (2014). “El complejo arqueológico de San 
Juan el Alto (Santa Cruz de la Sierra, Cáceres): santuarios rupestres”. Alcántara, 79, pp. 11-28.

Fabián, J. F. (2010). <http://foroscastilla.org/foros/index.php?topic=12911.15;wap2> (consultado: 1/2/2017).

Fabián, J. F. (2010). “Altares rupestres, peñas sacras y rocas con cazoletas. Ocho nuevos casos abulenses 
y uno salmantino para la estadística, el debate y la reflexión”. Madrider Mitteilungen, 51, pp. 222-267.

Fortea, J., y J. Bernier (1970). Recintos y fortificaciones ibéricos en la Bética. Salamanca.

Galán, P. (2013). “Una colosal piedra oscilante en el santuario de la Virgen de la Cabeza”, <https://
lahiguerajaen.blogspot.com/2013/01/una-colosal-piedra-oscilante.html> (consultado: 29/1/2020).

García, J. V. (2011). “Piedra oscilante o caballera en Arroba de los Montes”, <http://arrobamontes.blogspot.
com/2011/10/piedra-oscilante-o-caballera-en-arroba.html>; consultado: 26/2/2020).

Gómez, M. F., y J. D. Delgado (2019). “Un culto maldito: Santa Ana, antigua patrona de Puertollano, su 
ermita y el castillo”, en La Comarca de Puertollano: <https://www.lacomarcadepuertollano.com/diario/
noticia/2019_09_08/37> (acceso: 18/2/2020).

Gómez Fernández-Cabrera, J. (1919). “Vía romana entre Toledo y Ajofrín, Orgaz y Yébenes”. Boletín de la 
Real Academia de la Historia, 74 (5), pp. 213-221.

Gómez Fernández-Cabrera, J. (2020). “Villa de Orgaz. Piedras con valor arqueológico. Peñas sacras”, <http://
www.villadeorgaz.es/orgaz-patrimonio-restos-megaliticos-arqueologicas.html> (consultado: 29/1/2020).

Gómez Fernández-Cabrera, J. (ed.) (2005). Moraleda y Esteban, J. de, La Villa de Orgaz, Toledo (ms. 1887 de 
la Real Academia de la Historia; transcripción y edición electrónica disponible en <www.villadeorgaz.es>).

Labbé, Ph. (1671-1672). Sacrosancta concilia ad Regiam editionem exacta. Lutetiæ Parisiorum.

Lancharro, M.ª A. (2010). “Grafías y territorios de la prehistoria reciente en la cuenca interior del Tajo: 
Toledo y Madrid”. En Mesa redonda Artes Rupestres da Pré-história e da Proto-história: paradigmas e 
metodologias de registro (Trabalhos de Arqueología, 54), pp. 273-282. Lisboa.

Marchante Ortega, A. (2016). “Análisis macro- y microespacial del abrigo inédito de Puerto Baterno (Agudo, 
Ciudad Real) y su inserción dentro del arte rupestre esquemático de los montes de Ciudad Real, valle 
de Alcudia y Sierra Madrona”. Vínculos de Historia, 5, pp. 161-195. doi: <http://dx.doi.org/10.18239/vdh.
v0i5.011>.

Mariátegui, E. de (1866). Crónica de la provincia de Toledo. Crónica general de España ó sea historia 
ilustrada y descriptiva de sus provincias, sus poblaciones más importantes y posesiones de ultramar. 
Madrid.

Menéndez Pelayo, M. (1990). Historia de los heterodoxos españoles2, i. Madrid.

Moya-Maleno, P. R. (2016). “Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Instituto de Estudios Altoara-
goneses – Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la Historia. Huesca, 25-27 de noviembre de 
2016”. Complutum, 27 (2), pp. 436-447. doi: <http://dx.doi.org/10.5209/CMPL.54755>.

Moya-Maleno, P. R. (2017). “Majanos y difuntos: túmulos en la Hispania céltica desde una perspectiva de 
larga duración”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. 

http://foroscastilla.org/foros/index.php?topic=12911.15;wap2
https://lahiguerajaen.blogspot.com/2013/01/una-colosal-piedra-oscilante.html
https://lahiguerajaen.blogspot.com/2013/01/una-colosal-piedra-oscilante.html
http://arrobamontes.blogspot.com/2011/10/piedra-oscilante-o-caballera-en-arroba.html
http://arrobamontes.blogspot.com/2011/10/piedra-oscilante-o-caballera-en-arroba.html
https://www.lacomarcadepuertollano.com/diario/noticia/2019_09_08/37
https://www.lacomarcadepuertollano.com/diario/noticia/2019_09_08/37
http://www.villadeorgaz.es/orgaz-patrimonio-restos-megaliticos-arqueologicas.html
http://www.villadeorgaz.es/orgaz-patrimonio-restos-megaliticos-arqueologicas.html
www.villadeorgaz.es
http://dx.doi.org/10.18239/vdh.v0i5.011
http://dx.doi.org/10.18239/vdh.v0i5.011
http://dx.doi.org/10.5209/CMPL.54755


292

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Martín Almagro-Gorbea et alii

Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 34-65. 
Huesca.

Moya-Maleno, P. R. (2020). Paleoetnología de la Hispania Celtica: Etnoarqueología, Etnohistoria y Folklore. 
2 vols. BAR Publishing. Oxford. <https://doi.org/10.30861/9781407316703>.

Palomo, J. (2014). “El santuario rupestre de Sibulco (célticos por los Pedroches, iii)”, <http://sibulquez.
blogspot.com.es/2014/03/el-santuario-rupestre-de-sibulco.html> (consultado: 29/1/2020).

Reber, B. (1912). “Les gravures pédiformes sur les monuments préhistoriques et les pierres à glissades”. 
Bulletin de la Société préhistorique française, 9 (7), pp. 470-478 (<https://fr.wikipedia.org/wiki/
Pierre_%C3%A0_glissade>; consultado: 12/2/2017).

Reinach, S. (1893). “Les monuments de pierre brute dans le langage et les croyances populaires”. Revue 
Archéologique, serie iii, 21, pp. 195-226 y 329-367 (reed. en Cultes, mythes et religions, iii, París, 1913, 
pp. 364-448).

Salcedo Olid, M. (1677). Panegírico historial de la Virgen de la Cabeza de Sierra Morena. Madrid.

San Andrés Sánchez, M. F. de, y A. Monescillo Díaz (2014). “La peña de la encantada”, en Mitología y 
superstición en La Mancha, pp. 267-270. Ciudad Real.

Sánchez Miguel, J. M. (2002). “Mozarabismos y arabismos en los Montes de Toledo”. Revista de Estudios 
Monteños, 100, pp. 41-54.

Sarmento, F. Martins (1884). “Materiães para a arqueologia do concillio de Guimarães”. Revista Guimarães, 
1 (4), pp. 161-189.

Sébillot, P. (1882). Les Littératures populaires de toutes les nations. Traditions et superstitions de la 
Haute-Bretagne. Maisonneuve.

Sébillot, P. (1902). “Le culte des pierres en France”. Revue de l’École d’Anthropologie de Paris, 12, 
pp. 205-247.

Sébillot, P. (1908). Le folklore de France, iv. Le Préhistorique, 1. París.

Sébillot, P. (1908). Le paganisme contemporain chez les peuples celto-latins. París.

Taboada, X. (1965). O culto das pedra no noroeste Peninsular. Verín.

Taboada, X. (1982). Ritos y creencias gallegas2. A Coruña.

Tejada y Ramiro, J. (ed.) (1850). Colección de cánones y de todos los concilios de la Iglesia de España y de 
América. ii. Concilios españoles. Madrid.

Vasconcelos, J. Leite de (1882). Tradições populares de Portugal. Oporto.

Villar, F. (2000). Indoeuropeos y no indoeuropeos en la Hispania prerromana. Salamanca.

https://doi.org/10.30861/9781407316703
http://sibulquez.blogspot.com.es/2014/03/el-santuario-rupestre-de-sibulco.html
http://sibulquez.blogspot.com.es/2014/03/el-santuario-rupestre-de-sibulco.html
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pierre_%C3%A0_glissade
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pierre_%C3%A0_glissade


Avance hacia un corpus de las peñas sacras  
de Extremadura: la provincia de Cáceres1

Julio Esteban Ortega* 

José Antonio Ramos Rubio** 

Óscar de San Macario Sánchez***

293

Estudio de las peñas sacras de Extremadura, limitado a mostrar tres conjuntos significativos del paisaje 
sacro de esta vasta región. El análisis se centra en algunos conjuntos arqueológicos con variados tipos 
de monumentos rupestres que fueron objeto de culto en la prehistoria de la cuenca media del Tajo. Son 
los del conjunto rupestre de El Praíllo, Las Calderonas y La Molineta, en Trujillo; el complejo ritual de 
San Juan el Alto, el Altar del Risco Chico y La Machorra de la Muerte, en la sierra de Santa Cruz; y los 
de Cuatro Hermanas, el santuario de Los Barruecos, el altar rupestre de La Zafrilla y Las Trescientas, en 
Malpartida de Cáceres. Estos hallazgos evidencian las posibilidades para la investigación de este tema tan 
atractivo; a ellos se añaden otros inéditos que auguran un futuro prometedor para el estudio de las peñas 
sacras de Extremadura, actualmente en fase de realización.

Peñas sacras. Sacra saxa. Protohistoria. Provincia de Cáceres.1

Study of the sacred rocks of Extremadura, limited to showing three significant rock groups in the sacred 
landscape of this vast region. The analysis focuses on some archaeological sites that offer various types of 
rock monuments worshiped in prehistoric times, situated in the Middle Tagus Basin. These are the rock site 
of El Praíllo, Las Calderonas and La Molineta, in Trujillo; the ritual site of San Juan el Alto formed by the Altar 
del Risco Chico and La Machorra de la Muerte, in the Sierra de Santa Cruz; and the Cuatro Hermanas, the 
sanctuary of Los Barruecos, the prehistoric altar of La Zafrilla and Las Trescientas, in Malpartida de Cáceres. 
These findings and other unpublished show the possibilities for the investigation of this attractive subject 
and a promising future for the study of the sacred rocks of Extremadura, currently under development.

Sacred rocks. Sacra saxa. Protohistory. Cáceres province.

*	 Profesor del Departamento de Ciencias de la Antigüedad. Universidad de Extremadura. jeoxst@gmail.com
**	 Doctor en Historia por la Universidad de Extremadura. josetruji3@gmail.com
***	 Periodista. Archaeology Travel. oshiex@gmail.com
1	 Agradecemos a Martín Almagro-Gorbea la coordinación y las orientaciones sugeridas.

ÍNDICE

mailto:jeoxst%40gmail.com?subject=
mailto:josetruji3%40gmail.com?subject=
mailto:oshiex%40gmail.com?subject=


294

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

Desde los tiempos más remotos de la prehistoria el hombre ha venido rindiendo culto a los dioses, 

identificándolos con los fenómenos de la naturaleza y sacralizando los lugares donde estas fuerzas se 

manifestaban: los bosques, las montañas, los ríos… Muchos de estos cultos y rituales se celebraban 

sobre o en torno a peñas, de las que en la actualidad conservamos un número importante distribuidas 

irregularmente por toda la geografía peninsular.

Los altares rupestres y la amplia tipología de peñas que se esconden bajo la denominación de peñas 

sacras han llamado la atención de los investigadores. Hasta hace pocas fechas un halo de misterio 

encubría todo lo relacionado con estos monumentos pétreos. Testigos de ritos y ceremonias ancestrales, 

frecuentemente han sido analizados desde una perspectiva “esotérica” por estudiosos con escasa 

formación y normalmente alejados de planteamientos científicos.

Afortunadamente la moderna investigación está dando un impulso considerable a los estudios relacionados 

con este mundo de los altares rupestres. Desde hace aproximadamente dos décadas han empezado a 

incluirse como verdadera línea de trabajo entre los cada vez más numerosos equipos de investigadores 

interesados en estos temas.2 Con la celebración en Huesca del I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa3 

en 2016 bajo los auspicios del IEA de la Diputación Provincial de Huesca y el Gabinete de Antigüedades de 

la Real Academia de la Historia, los estudios sobre esta materia han recibido un impulso definitivo.

Desde Extremadura el equipo autor de este trabajo colabora en el proyecto de documentación, estudio 

y valoración de las peñas sacras de Hispania coordinado desde el Gabinete de Antigüedades de la 

Real Academia de la Historia por Martín Almagro-Gorbea. Como resultado de esta colaboración se han 

incrementado considerablemente el número de publicaciones que están dando a conocer los nuevos 

hallazgos en la región extremeña hasta ahora ignotos y se encuentra muy avanzado el catálogo de las 

peñas sacras de ambas provincias que se plasmará en la publicación de una obra de conjunto de todos 

estos elementos del paisaje sacro.

No es objeto de este trabajo llevar a cabo un estudio exhaustivo de las peñas sacras de la región; máxime 

cuando se refiere a un territorio tan extenso como el extremeño. Nos limitaremos, pues, a destacar algunos 

de los monumentos más significativos del paisaje sacro de esta vasta región. Para ello nos centraremos 

en algunos conjuntos arqueológicos que cuentan con una variada representación de monumentos pétreos 

que fueron objeto de culto a lo largo de las primeras etapas del poblamiento de la cuenca media del Tajo.

2	 El punto de partida de este proceso son los estudios llevados a cabo por Almagro-Gorbea y Jiménez Ávila (2000) 
sobre el altar rupestre del Prado de Lácara, en Mérida, que avivaron el interés por estos temas, prácticamente 
olvidados por la arqueología.

3	 Almagro y Gari (2017).



295

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

Paisajes sacros de la comarca de Trujillo

La estratégica posición que ocupa el solar de la moderna ciudad de Trujillo —la romana Turgalium4— 

en un importante nudo de comunicaciones determinó una temprana ocupación del territorio por parte 

de sociedades vinculadas a actividades pecuarias y al control de las vías de tránsito. Los primeros 

asentamientos se remontan al Neolítico y durante las primeras etapas del Bronce el berrocal, ubicado en 

el borde oriental de la penillanura trujillano-cacereña se encuentra salpicado de numerosos asentamientos 

humanos. Para estas fechas parece estar ya habitado la mayor parte de los cabezos que se levantan en 

las proximidades del casco urbano, que va a permanecer ocupado sin solución de continuidad a lo largo 

de las distintas etapas de su historia.

Esta profusión de hábitats ha dejado una impresionante muestra de monumentos rupestres repartidos 

por el entorno que nos remiten al mundo de las creencias de sus pobladores.

El conjunto rupestre de El Praíllo

Se encuentra en el casco urbano de Trujillo, al norte, en un paraje con abundantes afloraciones graníticas 

conocido como El Praíllo, en un lateral de la avenida de la Coronación. Consta de un posible altar rupestre, 

un trono tallado en la roca y una cueva con diversas muestras de pintura esquemática.

El altar (fig. 1) se ubica sobre una roca aislada en forma redondeada que apenas sobrepasa el metro 

de anchura y otro tanto de altura, aunque la acumulación de sedimentos en el lugar impide apreciar 

sus primitivas dimensiones. La roca formaba parte en su momento de un afloramiento granítico que 

la disolución del mismo por efecto de la erosión y la acción antrópica han ido transformando hasta 

individualizar un pequeño bolo unido por la base con el afloramiento original. En la parte superior de la 

peña se ha excavado una cubeta circular de la que parte un canalillo que vierte hacia la base de la misma. 

No podemos asegurar la existencia de las correspondientes entalladuras típicas de estos monumentos, 

pues la roca está muy erosionada por una de sus partes.

A escasos metros del altar la erosión del granito ha formado una pequeña cueva, cuyas paredes conservan 

restos de pinturas rupestres esquemáticas5 (fig. 2) en avanzado estado de deterioro. Se aprecia una figura 

antropomorfa esquemática de color rojo vinoso y al lado otra figura humana con unos trazos discontinuos, 

ligeramente arqueados, convexo al exterior, que parecen corresponder a un arco. A la derecha hay unos 

4	 Redondo (2018: 94 y 128) identifica Turgalium con la vetona Oxtrhaca, a pesar de que Apiano la considera la 
ciudad más importante de los lusitanos a mediados del siglo ii a. C. Fue destruida en el 152 a. C., tras la incursión del 
pretor Marco Atilio Serrano contra los lusitanos (Ap., 58).

5	 Rubio, Rubio y Rubio (2006); González y De Alvarado (1991: 140).



296

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

trazos de difícil identificación. En la parte superior hay un ancoriforme de cabeza ligeramente apuntada y 

a media altura se disponen una serie de puntos que parecen señalara que el individuo ceñía en su cintura 

un objeto punzante, quizás un puñal o una espada.

Las pinturas fueron descubiertas en el mes de marzo de 1973 por un grupo de la Organización Juvenil 

Española, dirigido por don Alfonso Naharro. Informado del hallazgo el doctor Jordá, de la Universidad 

Conjunto rupestre de El Praíllo, en Trujillo

Fig. 1. Posible altar.

Fig. 2. Pinturas rupestres esquemáticas en la cueva.



297

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

de Salamanca, visitó la covacha y, sin darle importancia, dada la escasa espectacularidad del hallazgo, 

desistió en sus investigaciones. Sería la doctora Rivero de la Higuera quien al menos se preocupó de 

realizar una breve reseña en un artículo de contenido más amplio.6

Este tipo de pinturas son muy similares a las que encontramos en las estaciones de arte esquemático de 

Malpartida de Cáceres, Torrejón el Rubio y los conjuntos pictóricos de La Burra y El Joyu en Cañamero, 

que se fechan en el Calcolítico final o en los comienzos de la Edad del Bronce.7 Momento en el que quizás 

habría que fechar los restos de construcciones junto a los bolos graníticos situados hacia el sur, que muy 

bien pudieron pertenecer a la muralla del poblado allí ubicado.

Las Calderonas8

A unos escasos 4 kilómetros al este de la localidad de Trujillo, siguiendo la carretera EX-208 que lleva a 

Zorita, se encuentra la finca de Las Calderonas. Esta zona constituye un paraje de gran belleza donde 

las afloraciones graníticas emergen con caprichosas formas entre el bosque de encinas. Los manchones 

rocosos dominan el entorno y en el extremo nororiental, donde se pierde el granito y da paso a las tierras 

de cultivo, se levanta un gran bolo en el centro de un amplio valle con buena visibilidad, pero rodeado de 

elevaciones de mayor altura.

El bolo en cuestión, de unos 4 metros de altura y formas redondeadas, presenta una escalera de acceso 

por el norte con una serie de peldaños de distinto tamaño tallados en la roca —el primero y el último 

con forma rectangular y de mayores dimensiones— (figs. 3 y 4). La parte superior está muy erosionada 

y, aunque se aprecia una pequeña oquedad en el extremo sur, no se ven rastros de las típicas cubetas 

talladas o canalillos que vertieran a la base de la roca. Hacia el oeste y a media altura se ha tallado 

una franja rectangular que se interrumpe a la altura de la escalinata mencionada y que continúa con otra 

franja más estrecha, coronada por otra aún más pequeña. A ambos lados de la gran franja se tallaron en 

sentido ascendente dos series de entalles a modo de escalones, perfectamente paralelos y rectangulares 

los de la derecha y más irregulares y oblicuos los de la izquierda, que terminan a la altura del último 

peldaño de la escalera de acceso. Desconocemos la función de toda esta laboriosa obra de talla sobre una 

superficie tan dura como el granito, pero no parece que fuese la de permitir el acceso a la parte superior 

del bolo por la parte oeste. La altura a la que se encuentra el primer peldaño hasta la base del bolo es 

lo suficientemente grande como para desistir de tal idea. Se nos antoja como posible que la gran franja 

tallada pudiera servir como una especie de soporte sobre el que descansaba una estructura de madera 

6	 Rivero (1972-1973: 297).

7	 De Alvarado y González (1979); González y De Alvarado (1991); Sauceda (2001).

8	 Ramos Rubio (2010).



298

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

construida para albergar la comitiva encargada de efectuar los rituales y desde la que el sacerdote o 

chamán mostraría las ofrendas al público congregado en la explanada situada al pie del gran bolo.

La utilización del dron nos permitió descubrir una estructura circular en torno al gran bolo formada por la 

vegetación y las rocas próximas, que se puede apreciar nítidamente en la fotografía aérea (fig. 5). Muy 

posiblemente se aprovecharon las rocas circundantes para cerrar el perímetro con piedra de acarreo y así 

individualizar el recinto del santuario.

Aunque no deja de ser una idea totalmente subjetiva, una vista cenital de la roca nos sugiere la figura de 

un enorme ídolo con una gran boca que impresionaría a los concurrentes a las ceremonias allí celebradas.

Las Calderonas

Figs. 3 y 4. Altar.

Fig. 5. Vista con dron del recinto sagrado.



299

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

La Molineta9

Se emplaza en una elevación de similar altura a la ocupada por el solar de la antigua Turgalium, al este 

del pequeño valle por donde discurre el camino natural sobre el que se trazo la vía romana Ab Emeritam 

Caesaragustam. Son dos montes gemelos que han flanqueado esta importante vía de comunicación, 

testigos del lento transitar de pueblos que a lo largo de la historia han hollado su senda. La peña se localiza 

en la ladera, a pocos metros de la cima, como una especie de balconada que preside las impresionantes 

vistas que desde esta atalaya muestra la ciudad. Es un paraje de gran belleza que se yergue majestuoso 

sobre la meseta trujillano-cacereña, salpicada aquí y allá de grandes bolos de granito que mezclados con 

el encinar dibuja el típico paisaje de la zona.

La peña sacra es un gran bolo de granito con formas redondeadas de unos 4 metros de altura que en su lado 

oriental suaviza su pendiente y sobre el que se han practicado una serie de oquedades a modo de peldaños 

de escalera que dan acceso a la cima (fig. 6). Por el lado sur se aprecia una suave rampa que bordea la roca, 

donde se han practicado una serie de entalles, como en Las Calderonas, que parecen servir como apoyo de 

una estructura —posiblemente de madera— que lleva al inicio de la escalera (fig. 7). Desgraciadamente la 

base en que se apoyaban el inicio de la escala se ha desprendido y la rotura interrumpe la continuidad de 

la rampa. De cualquier manera el acceso a lo más alto no se realiza sin dificultad.

9	 Esteban, Ramos y San Macario (2013).

La Molineta

Fig. 6. Vista en la que se aprecian  
los “peldaños de escalera”.

Fig. 7. Vista de la rampa con entalles.



300

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

Fig. 8. Esfinge, a pocos metros de La Molineta.

Las escaleras daban acceso a la parte superior, que tiene forma amesetada y presenta un suave desnivel 

hacia el norte. Arriba se aprecian dos concavidades comunicadas entre sí, una de ellas prácticamente 

desaparecida por la disolución del granito provocada por el agua de lluvia, que ha excavado canalillos 

que vierten al pie del altar. La erosión ha hecho su trabajo, arrasando la superficie del altar y dificultando 

enormemente la identificación de sus elementos.

A pocos metros de nuestra peña, y en un plano superior en el paisaje, se yergue otro gran bolo de 

granito, de caprichosa forma, que parece imitar una esfinge (fig. 8). Se aprecia perfectamente un rostro 

desdibujado, pero que aún conserva sus rasgos más distintivos. La escorrentía de la parte superior del 

gran bolo ha marcado un surco en mitad de la cara que rompe su simetría. La boca es una fisura de 

forma sinuosa en la parte inferior que remata el óvalo de la barbilla. La nariz forma una protuberancia con 

una incisión a modo de fosas nasales, de las que solo conserva la izquierda; y los ojos consisten en dos 

grandes concavidades a modo de cuencas, la izquierda más definida, con un círculo central a modo de iris 

y un resalte imitando el arco supracilial.



301

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

En lo más alto de la elevación se conservan los restos de una atalaya de época árabe, citada reiteradamente 

por las fuentes como un bastión esencial de ocupación islámica desde donde se divisaba la ciudad de 

Taryala (Trujillo), a unos 2 kilómetros al oeste, y la sierra de Santa Cruz, al sur, que fue otro enclave 

importante con restos de ocupación humana desde la prehistoria hasta el siglo xiii. Y encima de los restos 

de la atalaya, aprovechando los materiales pétreos de la misma, se construyó en el siglo xviii el molino 

para triturar el grano.

La sierra de Santa Cruz (Santa Cruz de la Sierra)10

La sierra de Santa Cruz es un monte isla de 843 metros de altura que domina el paso de la vía que 

de norte a sur pone en contacto las feraces vegas de la cuenca media del Guadiana con la meseta 

trujillano-cacereña. Se trata de una ruta natural muy utilizada desde la más remota antigüedad por los 

distintos pueblos que transitaron estas tierras. Prueba de su situación estratégica son los numerosos 

restos arqueológicos que de ellos se conservan datados desde las primeras etapas del metal, Bronce final, 

Hierro inicial y pleno, pasando por la etapa romana y llegando hasta el Medievo.11 La montaña parece 

haber sido un lugar sagrado desde la más remota antigüedad, como así parece confirmarlo la variedad 

de peñas rituales dispersas por su escarpada geografía, que le han dado el nombre de “la Montaña 

Sagrada”.12

El complejo ritual de San Juan el Alto13

Ascendiendo por la cara norte se llega San Juan el Alto, donde se aprecian restos de murallas y viviendas 

correspondientes a diversas etapas históricas.14 El poblado se emplaza en una elevación residual que se 

alza a 453 metros de altitud al suroeste de la población. Su parte superior forma una superficie amesetada 

con profundos escarpes en buena parte del perímetro. Desde aquí se domina la llanura trujillana hacia el 

norte y la depresión del Guadiana hacia el sur. Es muy posible que estuviera habitado ya en el Calcolítico 

y, desde luego, lo estaba en las últimas etapas del Bronce, fecha a las que hay que retrotraer los enormes 

bloques de piedras que se encuentran en la base de la muralla. El poblado pervivió durante el Primer 

Hierro a juzgar por los materiales orientalizantes procedentes de un enterramiento encontrado por Mena 

10	 Sobre la sierra de Santa Cruz véase Melchor Terrón (2001).

11	 La sierra de Santa Cruz fue objeto de la atención de autores como Roso de Luna (1902), Mélida (Casado, 2006: 
216); Fita (1902; 1903: 358); Mena (1959); Martín (1998: 39-40).

12	 Cillán, Esteban, Ramos y De San Macario (2020).

13	 Rubio Andrada, Rubio Muñoz y Rubio Muñoz (2008).

14	 Esteban, Ramos y De San Macario (2014).



302

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

en 1956 en la cercana huerta de Mariprao.15 Recorriendo el yacimiento se pueden observar restos del 

recinto amurallado, altares de sacrificios, grabados rupestres al aire libre, cazoletas, cerámica y algunos 

objetos de metal en superficie.

Nada más acceder al poblado, una vez traspasada la muralla que circunda el perímetro, nos encontramos 

con una estructura rectangular de unos 4 metros de larga por 2 de ancha parcialmente excavada en la 

roca con una orientación este-oeste (fig. 9). Presenta dos rebajes rectangulares en su extremo oriental y 

una especie de escalinatas en la parte norte. Hacia el saliente la estructura está soterrada, por lo que no 

alcanzamos a descubrir sus medidas exactas.

Desconocemos a ciencia cierta la utilidad de la citada estructura, pero pensamos que pueda tratarse 

de un ustrinum, para la incineración de los cadáveres para su posterior enterramiento en la necrópolis 

correspondiente; o incluso un lugar para la realización de sacrificios de animales asociados a determinados 

rituales.

Relacionado con este posible ustrinum estaría el altar, localizado a unos 7 metros de la plataforma citada. 

Tiene forma de mesa con perfiles redondeados, que presenta al oeste una gran cubeta central de forma 

circular y dos vaciados rectangulares. En la base del santuario hay una concavidad producida por la erosión 

del granito, con una angosta entrada, cuyo interior ha sufrido un importante metamorfismo (figs. 10 y 11).

El sacrificio tendría lugar en la plataforma rectangular contigua, mientras que las entrañas de las víctimas 

se quemaban en las cubetas citadas y la sangre vertía en otras similares, al tiempo que se rendía culto 

a las divinidades del lugar. La coincidencia de la orientación del altar con la cumbre alta, podría no ser 

casual y estar intencionadamente buscada en asociación con algún fenómeno celeste de conocimiento ya 

en la Edad del Hierro.

El interior del recinto está salpicado de afloraciones graníticas que han sido talladas, algunas con una 

serie de peldaños que muy bien pudieran pertenecer a plataformas de accesos a viviendas (fig. 12), pero 

otras aparecen sembradas de cazoletas y cubetas que podrían tener una función ritual. A estas formas 

habría que unir extensas lanchas bien trabajadas y amplios “domos”, donde se retiene el agua de lluvia 

generando erosión por disgregación granular.

En la muralla de poniente, los grandes bolos sirven como apoyo de los bloques de la misma y en su 

parte exterior, en la zona que mira al municipio de Santa Cruz de la Sierra, se han tallado escalinatas 

y entalladuras que dan a una amplia explanada a modo de plazoleta (fig. 13). El lugar está plagado de 

indicios que sugieren que allí se celebraban ceremonias en torno a las que se reunían las gentes del 

15	 Mena Ojea (1959); Almagro (1977: 204); Ruiz-Gálvez (1992); Martín (1999: 37).



303

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

Complejo ritual de San Juan el Alto

Fig. 9. Posible ustrinum.

Figs. 10 y 11. Altar con detalle de las piletas.

Fig. 12. Asiento de cabaña con escalinata.



304

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

Figs. 14 y 15. Soliforme y haces de líneas.

Fig. 13. Asientos extramuros.

Fig. 16. Trono extramuros.



305

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

poblado. En uno de estos grandes bolos se ha grabado un soliforme con seis puntos o coviñas rodeando 

uno central (fig. 14). Y en otro bolo a pocos metros de este se distingue otro grabado formado por siete 

líneas verticales paralelas (fig. 15).

Aquí, a pocos metros del muro, hay un pequeño bolo de granito que ha sido trabajado en forma de trono 

en cuyo asiento se aprecia una especie de pileta circular perfectamente tallada (fig. 16). Desconocemos 

su funcionalidad, pero su morfología se asemeja a los característicos tronos que vemos en La Zafrilla 

(Malpartida de Cáceres), Las Canchorras (Ahigal) y en otros muchos espacios sacros de la Península. 

Sin embargo, hemos de reconocer que la pileta circular se sale de los cánones que caracterizan a estos 

elementos pétreos.

Altar del Risco Chico

Ascendiendo hacia el pico de San Gregorio se llega a la explanada del Risco Chico, donde encontramos 

un interesante altar de sacrificios (fig. 17). Tiene forma trapezoidal, más ancha en la parte superior y 

estrecho en la inferior y orientación este-oeste. El ara se ubica en la parte superior a la que se accede a 

él a través de una escalinata formada por cuatro peldaños irregulares y de dimensiones variables.

Por detrás de esta peña sacra, a escasos 20 metros al oeste, se encuentra la conocida como cueva del 

Fraile (fig. 18). En esta misma explanada se localiza el conocido como Cancho de la Misa, una gran lancha 

granítica de unos 30 m2, con numerosas cazoletas y un grabado de una cruz sobre calvario.

Altar del Risco Chico

Fig. 17. Altar.



306

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

Fig. 18. Cueva del Fraile.

Figs. 19, 20 y 21. Grabados del Risco Grande.



307

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

En el camino de ascenso que conduce al Risco Grande, en un lateral del sendero, se observa un curioso 

grabado de más de 1 m2 (fig. 19), y coronando la cima encontramos numerosas cazoletas y algunos 

grabados cruciformes en la base del peñasco donde se construyó el aljibe musulmán y se situó la ermita 

de San Gregorio. Destaca a poniente un grabado con incisiones en forma de árbol cuyas ramas están 

formadas por cruces entrelazadas que parecen partir de un eje central a modo de tronco, extendiéndose 

hacia ambos lados en perfecta simetría (fig. 20); y a su lado y a la misma altura, ya en la vertiente sur, se 

aprecian una serie de líneas horizontales paralelas (fig. 21).

La Machorra de la Muerte

En la falda oriental de la montaña, en un paraje apartado cercano a los llanos del ejido junto a la cañada 

que discurre al pie de una pequeña elevación salpicada de bolos de granitos, existe un misterioso grabado 

sobre una peña cuyo significado no resulta fácil desentrañar (fig. 22). Se trata de dos figuras humanas 

que parecen corresponder a una mujer tendida boca arriba con las piernas abiertas y flexionadas, en 

la que se ha marcado claramente la vagina en forma de oquedad oval. La otra figura es la de un hombre 

con el torso en posición frontal y de perfil el resto del cuerpo, como así parece indicarlo el contorno 

sinuoso de los glúteos claramente marcados. Lleva los brazos en alto flexionados en ángulo recto y con 

grandes manos en las que se distinguen solamente cuatro dedos en cada una de ellas, frecuentes en las 

representaciones rupestres desde el Paleolítico y cuyo significado es controvertido. Un gran falo erecto, 

claramente marcado, señala en dirección a la vulva de la mujer yacente y la posición inclinada de la figura 

masculina parece echarse encima sobre la de la mujer.

Fig. 22. La Machorra de la Muerte.



308

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

La elaboración de las figuras no es homogénea, pues hay claras diferencias entre ambas. El contorno del 

cuerpo masculino se ha realizado con líneas más anchas trazadas a base de vaciados a cincel golpeando 

con una maza o martillo, mientras que el de la mujer es más simple y parece estar configurado con 

incisiones a buril que la acción del agua se ha encargado de ensanchar, lo que nos lleva a considerar la 

posibilidad de que ambas figuras pudieran no ser contemporáneas y fueran grabadas en épocas distintas.

Dispersos por la zona se aprecian restos de construcciones, que tal vez pudieron formar parte de un 

antiguo asentamiento. Próxima a las viviendas, y a una decena de metros de la roca con el grabado 

anteriormente descrito, hay una roca sobre la que aparece un grupo de 11 cazoletas agrupadas en un 

reducido espacio.

Paisajes sacros de la Tierra de Malpartida de Cáceres

La localidad de Malpartida de Cáceres se localiza a escasos 12 kilómetros de la capital y alberga en su 

término municipal un impresionante patrimonio arqueológico. Su estratégica posición en un cruce de 

caminos determinó un temprano poblamiento que se extiende desde las comunidades paleolíticas del 

Musteriense en el yacimiento de La Vendimia, pasando por el Neolítico de Los Barruecos, donde también 

hay evidencias de una continuidad del hábitat durante el Calcolítico y la Edad del Bronce, con presencia de 

uno de los conjuntos de arte rupestre más importante de la región.16 Y en las proximidades de este conjunto 

arqueológico encontramos los altares rupestres de Cuatro Hermanas, La Zafrilla y Las Trescientas, que 

nos permite individualizar un paisaje sacro en la Tierra de Malpartida de Cáceres que pasamos a esbozar 

en las líneas siguientes.

Cuatro Hermanas17

El nombre alude a cuatro grandes bolos graníticos ubicados en la salida norte del casco urbano de la 

localidad de Malpartida de Cáceres (fig. 23). En el mismo polígono industrial, los majestuosos bloques 

parecen contener el avance de las modernas construcciones que han ido edificándose al amparo del 

acelerado desarrollo económico de las últimas décadas.

El conjunto uniforme destaca de entre un paisaje granítico arrasado sobre el que se elevan estos cuatro 

bolos con formas redondeadas y de similares dimensiones y características. Los bolos están alineados en 

dirección oeste-este, muy próximos unos de otros. Para la realización de los ceremoniales se eligió de entre 

los cuatro el más cercano al saliente que está próximo a la carretera nacional 521 en dirección a Cáceres.

16	 De Alvarado y González (1979).

17	 Ramos, De San Macario y Esteban (2015: 12).



309

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

La gran roca ceremonial tiene formas redondeadas y amesetada en la parte superior, donde la disolución 

del granito ha formado oquedades y canalillos que surcan la mencionada meseta. Destaca una gran 

bañera de origen natural con forma ovalada ubicada en la parte sur, que en algunas zonas parece haber 

sido desbastada de forma artificial, tiene una orientación noreste-sureste y presenta un desagüe también 

natural que vierte hacia el sur. En la parte norte se observa una segunda concavidad más pequeña 

también de forma ovalada abierta en el mismo sentido que la anterior. Aquí no se aprecian rastros de la 

mano del hombre y su estructura ha sido diseñada de forma caprichosa por la escorrentía del agua en lo 

alto del enorme bolo de granito que en este caso vierte en dirección norte. Al lado de esta gran marmita 

se aprecia una cubeta cuadrada que parece haber sido excavada en tiempos más recientes.

Las dos oquedades, que discurren en sentido opuesto, están separadas por una estrecha franja prominente 

que delimita las dos vertientes por las que se precipita la escorrentía.

En un principio solamente observamos una única escalera, pero en una visita posterior y con una buena 

iluminación solar pudimos apreciar otras tres series de oquedades talladas.

Se accede a lo alto de la gran roca a través de 13 oquedades circulares alineadas talladas en la roca a 

modo de peldaños a intervalos de 40 o 50 centímetros de distancia unos de otros. Además, se aprecian 

dos escaleras, algo más erosionadas, formadas por entalles similares que ascienden hacia la meseta 

superior.

En la cara noreste se aprecian cuatro concavidades casi circulares y profundos surcos verticales y 

paralelos que desde la base de la roca llegan hasta media altura.

Cuatro Hermanas, en Malpartida de Cáceres

Fig. 23. Vista general. Fig. 24. Abrigo.



310

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

A pocos metros al este del enorme bolo de granito se destaca una gran peña caballera con formas redondeadas 

bajo la cual se formó un abrigo cuya cúpula hasta plagada de bellos taffonis que parecen decorar la bóveda 

interior (fig. 24). El lugar debió de ser un espacio sacro conocido desde tiempos inmemoriales y para su 

cristianización se grabó una cruz en un lateral de la roca que está inmediatamente al lado.

El santuario de Los Barruecos

En el corazón de Los Barruecos, al sur de Las Peñas del Tesoro, se localiza una gran roca a la que se llega 

a través de un sinuoso camino flanqueado por grandes bolos de granito (fig. 25). La roca en cuestión no 

destaca del conjunto ni por su forma ni por su tamaño, pero su disposición en el lugar y su utilización 

como espacio sacro desde tiempos muy remotos le otorgan una posición central por su significado.

El bolo forma una meseta redondeada de unos 4 metros de longitud en la parte más elevada que mira al 

sureste y hacia el norte desciende en altura en una especie de rampa plana. En la zona más elevada, en 

el extremo sur del bolo, se aprecia una pequeña pileta ovalada posiblemente de origen natural, pero que 

presenta huellas de desbaste artificial. No se aprecia ningún canalillo que vierta hacia la base de la peña. 

Se accede a la parte superior por una rampa trazada en el lateral de la roca que asciende por el lado norte 

en dirección este hasta media altura. Dicha rampa lleva hasta una especie de escalera formada por dos 

series de tres oquedades circulares alineadas dispuestas a distinto niveles.

Al lado de la rampa de acceso destaca un gran bolo con forma de verraco desde el norte y de seta desde 

el este. En su base se aprecian numerosos taffonis de gran belleza.

Desde la plataforma del altar y en dirección al saliente se yerguen dos grandes bolos separados por una 

estrecha hendidura por la que penetra el sol naciente durante el equinoccio, inundando con sus rayos el 

lugar de las ceremonias.

Constituye un conjunto monumental de gran belleza, donde los grandes bolos parecen acotar el espacio 

donde se llevaban a cabo los rituales. Hacia poniente se abre un amplio espacio a modo de plaza donde 

se reunía la gente para asistir al ceremonial.

A través de un estrecho sendero se cruza al lado sur de los colosos que marcaban el camino del sol 

naciente y en una grieta lateral del bolo de la izquierda se grabó un soliforme formado por 9 cazoletas de 

similares dimensiones. Y en el de la derecha otra cúpula con taffonis, no tan espectacular como la anterior 

pero también de gran belleza, y debajo 21 cazoletas.

A pocos metros, en un gran bolo, la disolución del granito ha horadado una gran chimenea que penetra 

profundamente en el interior de la roca. Está repleta de bellos taffonis que parecen haber sido tallados por la 

mano del hombre, como lo fueron los restos de pinturas rupestres que aún hoy se pueden ver en su interior.



311

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

La arquitectura que la naturaleza ha construido dibuja en el entorno formas caprichosas según la incidencia 

de la luz y la posición del espectador; aquí una gran roca se nos aparece como una mano cerrada con el 

pulgar recto dispuesto hacia arriba, allí el contorno de una cara humana o la figura de un animal…

Ese mismo angosto sendero conduce a través de una rampa a una explanada que fue cerrada con grandes 

lajas para formar una vivienda aprovechando el apoyo de los grandes bolos. En superficie hay abundantes 

restos cerámicos que pueden datarse en época calcolítica.

El santuario de Los Barruecos

Fig. 25. Altar.

Fig. 26. Taffonis y pinturas esquemáticas.



312

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

A 100 metros hacia el este otra peña de unos 3 metros de altura conserva los típicos taffonis y a 200 

metros en dirección sur otro bolo acoge un abrigo con más taffonis y pinturas rupestres (fig. 26). En la 

parte de abajo y a la izquierda se aprecian dos figuras humanas, una de las cuales porta una lanza en la 

mano; encima, otro grupo muy deteriorado parece representar la figura de dos cuadrúpedos; y arriba un 

ciervo en movimiento con una gran cornamenta. En el lado derecho de la peña se ha representado otro 

ciervo que parece ir andando.

A escasos tres metros de allí una roca que apenas sobresale del suelo hay una oquedad con forma ovalada 

rodeada por un canalillo que no es natural sino obra de la mano humana. Está totalmente cubierta de 

musgo y posiblemente forme parte de alguna representación, quizás una figura humana, en la que dicha 

oquedad corresponda a la cabeza del personaje allí representado.

El altar rupestre de La Zafrilla18

En el camino que lleva a Casar de Cáceres y a unos 3 kilómetros de Malpartida de Cáceres, en la dehesa 

de Los Estantes, se encuentra el paraje conocido como La Zafrilla. Constituye el lugar un complejo 

arqueológico formado por lagaretas, peñas con cazoletas y tumbas antropomorfas, así como un altar 

rupestre situado sobre una roca aislada.

18	 Ramos, De San Macario y Esteban (2015: 15-20).

Fig. 27. Altar rupestre de La Zafrilla.



313

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

El espacio ritual de La Zafrilla se localiza en una pequeña elevación del terreno, que domina una amplia 

zona salpicada aquí y allá por otros bolos de granito. Uno de estos bolos fue utilizado como altar de 

sacrificios (fig. 27). Tiene forma trapezoidal, más ancha en la parte superior y estrecho en la inferior. 

Con una orientación este-oeste, el ara se ubica en la parte superior a modo de cubeta a la que se accede 

a través de una escalinata formada por cuatro peldaños irregulares. Al comienzo de la escalinata se ha 

grabado una cruz y al lado de los primeros peldaños se aprecia un vaciado rectangular.

Muy próximo al altar encontramos un afloramiento granítico también con una orientación este-oeste. 

El bloque se ha ido desgastando por efecto de la erosión y se ha partido, desprendiéndose de él varios 

fragmentos que se encuentran en la actualidad soterrados al lado del bloque principal. Presenta una 

escalinata de cuatro peldaños tallados de forma irregulares.

En las proximidades se encuentran otras peñas con unas formas características que posiblemente 

tuvieron relación con algún tipo de ritual sagrado. Concretamente, una gran roca volteada por efectos 

atmosféricos y dos lagaretas.

Procedentes de esta zona se descubrieron a finales del siglo xix dos figurillas de bronce en forma de 

cabritas con sendas inscripciones romanas dedicadas a la diosa Ataecina.19 No sería aventurado pensar 

que estos exvotos estuvieran en relación con el altar y que sería a esta diosa indígena a la que estarían 

ofrendados los sacrificios allí realizados.

Las Trescientas20

Aproximadamente a 1 kilómetro del núcleo central del parque de Los Barruecos en dirección sureste se 

localiza la dehesa de Las Trescientas. Allí, en una pequeña loma, emerge un bolo de unos 3 metros de 

altura con formas redondeadas que no destaca del entorno (fig. 28).

La roca presenta cortes verticales en el sur y el este y por el norte se inclina hacia la base en una pendiente 

algo acusada. Esta rampa permite el acceso, no sin dificultad, a lo alto de la pequeña meseta superior a través 

de una serie de dieciséis entalladuras circulares dispuestas en zigzag. En la plataforma superior se observan 

tres cubetas artificiales con forma oval dispuestas en sentido este-oeste. Las dos primeras están alineadas y 

se ubican en el extremo más meridional de la roca. La tercera se localiza hacia el septentrión, inmediatamente 

por debajo de la mayor anteriormente descrita. Pese a que todas ellas se han producido de forma natural por 

disolución del granito, se puede apreciar un ligero desbaste en los bordes por obra de la mano humana.

19	 Una de las cabritas se encuentra en el Museo Arqueológico Nacional y fue dada a conocer por Fita (1885: 430 
ss.); la otra, publicada también por este autor (1885: 45 ss.), fue cedida en 1918 por María del Carmen Jalón al Museo 
Víctor Balaguer de Villanueva y Geltrú (Barcelona), donde actualmente se halla.

20	 Almagro y Jiménez (2000: 427); Correia Santos (2015: 142).



314

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

En rocas cercanas hay grabados varios antropomorfos esquemáticos y tres cruces cristianas.21 Y en el 

marco de este mismo paisaje, a escasos 200 metros, se encuentra la denominada Peña del Culo (fig. 29), 

un gran bolo granítico que se alza a una altura de 6 metros, al que se accede mediante una serie de 

entalladuras. En la parte superior se aprecia una cavidad natural de forma ovalada junto al borde oeste 

de la peña, en la que se abrió artificialmente un amplio canal de desagüe orientado hacia el oeste.

Fig. 28. Altar de Las Trescientas.

Fig. 29. La Peña del Culo.

21	 Sauceda (2001: 105-106).



315

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS DE EXTREMADURA: CÁCERES

Como decíamos, lo hasta aquí mostrado no es más que una pequeña muestra de la riqueza que de estas 

peñas sacras encierra la región extremeña. Sirvan estos tres conjuntos arqueológicos descritos con toda 

brevedad a lo largo de estas páginas para comprender las posibilidades que se abren a la investigación sobre 

temas tan atractivos. Es mucho el trabajo de campo hasta aquí realizado por este equipo que ha dado como 

resultado la publicación de nuevas peñas sacras. Pero la profusión de hallazgos inéditos documentados 

augura un futuro prometedor. Fruto de esta labor saldrán a la luz próximamente estudios tan novedosos 

como, entre otros, el conjunto arqueológico descubierto en Navas del Madroño, donde documentamos un 

mitreo asociado a un altar rupestre empotrado en una pequeña ermita y a un trono; o la peña sanatio, 

también inédita, procedente de la localidad de Ceclavín. Hallazgos impresionantes que serán incorporados 

todos ellos a la obra de conjunto de las peñas sacras de Extremadura que está en fase de realización.

Referencias bibliográficas

Almagro-Gorbea, M. (1977). El Bronce final y el período orientalizante en Extremadura. Bibliotheca Praehistorica 
Hispana, xiv. Madrid.

Almagro-Gorbea, M., y J. Jiménez Ávila (2000). “Un altar rupestre en el Prado de Lácara (Mérida). Apuntes 
para la creación de un parque arqueológico”. En E. Diéguez Luengo y F. J. Jiménez Ávila, El megalitismo 
en Extremadura (homenaje a Elías Díeguez Luengo). Extremadura Arqueológica, 8, pp. 423-442. Mérida.

Almagro-Gorbea, M., y Á. Gari (eds.) (2017). Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del 
Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016. Huesca.

Alvarado Gonzalo, M. de, y A. González Cordero (1979). “Pinturas esquemáticas en Malpartida de Cáceres”. 
Alcántara, 195, pp. 16-22.

Casado Rigalt, D. (2006). José Ramón Mélida y la arqueología española. Madrid.

Cillán Cillán, F., J. Esteban Ortega, J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario Sánchez (2020). La Montaña Sagrada. 
Historia de dos pueblos: Puerto de Santa Cruz y Santa Cruz de la Sierra. Cáceres.

Correia Santos, M. J. (2010). “Santuários rupestres no Ocidente, da Hispania indo-europeia. Ensaio de 
tipología é classificaçao”. Palaeohispánica, 10, pp. 147-172.

Correia Santos, M. J. (2014). “El santuario rupestres del pico de San Gregorio, Santa Cruz de la Sierra 
(Cáceres)”. Palaeohispánica, 14, pp. 89-128.

Correia Santos, M.ª J. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leída en la 
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

Esteban Ortega, J., J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario Sánchez (2013). “El altar rupestre de La Molineta 
(Trujillo) y su entorno arqueológico”. Boletín de la Real Academia de Extremadura de las Letras y las 
Artes, xxi, pp. 307-321.

Esteban Ortega, J., J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario Sánchez (2014). “El complejo arqueológico de San 
Juan el Alto (Santa Cruz de la Sierra-Cáceres). Santuarios rupestres”. Alcántara, 79, pp. 11-28.

https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf


316

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Julio Esteban Ortega et alii

Fita y Colomé, F. (1885a). “Inscripciones romanas inéditas de Cáceres, Úbeda y Alcalá de Henares”. Boletín 
de la Real Academia de la Historia, vii, pp. 45-53.

Fita y Colomé, F. (1885b). “Inscripciones romanas inéditas de Cáceres, Brandomil, Naranco y Lérida”. Boletín 
de la Real Academia de la Historia, vi, pp. 430 ss.

Fita y Colomé, F. (1902). “Antigüedades. Historia de los celtas. Sus fuentes literarias”. Cuaderno VI. Boletín 
de la Real Academia de la Historia, 40. 

Fita y Colomé, F. (1903). “Nuevas inscripciones”. Cuaderno I. Boletín de la Real Academia de la Historia, 43. 

González Cordero, A., y M. de Alvarado Gonzalo (1991). “Pinturas y grabados rupestres de la provincia de 
Cáceres. Estado de la investigación”. Extremadura Arqueológica, ii, pp. 139-148.

Martín Bravo, A. M.ª (1998). “Evidencias del comercio tartésico junto a puertos y vados de la cuenca del 
Tajo”. AEspA, 71,  pp. 37-52.

Martín Bravo, A. M.ª (1999). Los orígenes de Lusitania: el i milenio a. C. en la Alta Extremadura. Madrid.

Melchor Terrón, A. (2001). Santa Cruz, la Sierra y su entorno. Badajoz.

Mena Ojea, A. (1959). “Restos prehistóricos en Santa Cruz de la Sierra”. Revista Alcántara, pp. 41-44.

Ramos Rubio, J. A. (2010). “Altar de sacrificios de la Edad del Hierro en la finca de Las Calderonas”. 
Presentado en los XXXVIII Coloquios Históricos de Extremadura: dedicados a los moriscos en Extremadura 
en el IV centenario de su expulsión. Trujillo, del 21 al 27 de septiembre de 2009.

Ramos Rubio, J. A., O. de San Macario Sánchez y J. Esteban Ortega (2015). “Ruta arqueológica por tierras de 
Malpartida de Cáceres”. Revista Alcántara, 11, pp. 1-31.

Redondo Rodríguez, J. A. (2018). Trujillo entre celtas y romanos. Oxtraca, Oca Turaca, Turgalium. Cáceres.

Rivero de la Higuera, C. (1972-1973). “Materiales inéditos de la cueva de Boquique. Datos para una nueva 
sistematización de la Edad del Bronce”. Zephyrus, 23-24, pp. 101-133.

Roso de Luna, M. (1902). “Excavaciones en la sierra de Santa Cruz”. Revista de Extremadura, 4, pp. 253-258.

Rubio Andrada, M., M. I. Rubio Muñoz y F. J. Rubio Muñoz (2006). “Las pinturas rupestres de la Cueva Larga 
del Pradillo, Trujillo (Cáceres)”. En Actas de los XXXV Coloquios Históricos de Extremadura: dedicados 
a la memoria del Obispo D. Gutierre de Vargas Carvajal. Trujillo, del 18 al 24 de septiembre de 2006, 
pp. 579-594. Trujillo.

Rubio Andrada, M., F. J. Rubio Muñoz y M. I. Rubio Muñoz (2008). “El poblado de la Edad del Hierro de San 
Juan el Alto de Santa Cruz de la Sierra”. En Actas de los XXXVI Coloquios Históricos de Extremadura, 
tomo ii, pp. 683-713. Badajoz.

Ruiz-Gálvez Priego, M. (1992). “La novia vendida: orfebrería, herencia y agricultura en la prehistoria de la 
península ibérica”. SPAL, 1, pp. 219-252.

Sauceda Pizarro, M.ª I. (2001). Pinturas y grabados rupestres esquemáticos del monumento natural de Los 
Barruecos, Malpartida de Cáceres. Publicaciones del Museo de Cáceres (Memorias, 2). Mérida.



Montes, peñas, cuevas y ermitas:  
aspectos antropológicos en torno a los paisajes 
rocosos sagrados de Zamora, Palencia y Valladolid1

Pedro Javier Cruz Sánchez* 

Beatriz Sánchez Valdelvira**

317

En la actualidad Castilla y León presenta un panorama privilegiado para el estudio de las rocas sagradas a 
nivel peninsular. No obstante, se constata una evidente desigualdad territorial entre los espacios ocupados 
por el granito —Ávila, Salamanca y Zamora— y el resto, donde predominan los terrenos sedimentarios y 
calizos. Esta desigualdad se plasma, asimismo, en su tradición investigadora; así, mientras que las áreas 
graníticas, muy ricas en manifestaciones de sacra saxa, ofrecen un panorama que se puede equiparar 
al de territorios gallegos o portugueses, las áreas calizas —en concreto, Palencia y Valladolid— carecen 
de este tipo de estudios, en parte enmascarados por la dificultad de diferenciar las rocas sacras de otros 
tipos de manifestaciones. Nuestra comunidad da cuenta de la desigual presencia de piedras sagradas en 
las provincias de Zamora, Palencia y Valladolid desde una perspectiva antropológica que prima el análisis 
de los paisajes sagrados como sistemas complejos en los que las sacra saxa juegan un papel fundamental 
como delimitadores físicos y simbólicos del territorio.1

Paisajes sagrados. Montes. Rocas. Cuevas. Ermitas. Hierofanía. Provincias de Zamora, Palencia y Valladolid.

Today Castilla y León presents a privileged panorama for the study of sacred rocks at peninsular level. 
However, within this territory there is an undeniable disparity between the granite areas – Ávila, Salamanca 
and Zamora – and the rest, where sedimentary and limestone lands predominate. This disparity is also 

*	 Investigador de la Universidade de Trás-os-Montes e Alto Douro (UTAD) y miembro del Centro de Estudos 
Transdisciplinares para o Desenvolvimento (CETRAD). Vila Real. cruzrobleda@gmail.com

**	 Laboratorio de los Paisajes Culturales Sagrados de Castilla y León. Museo Etnográfico de Castilla y León. Zamora.

1	 Este texto forma parte de un proyecto de la investigación titulado “Estudio y puesta en valor de las piedras sagradas 
de León, Zamora y Salamanca”, englobado dentro del proyecto: Patrimonio Cultural en Común (0145_PATCOM_2_E) 
del programa Interreg España-Portugal 2014-2020, promovido desde la Dirección General de Patrimonio Cultural de la 
Junta de Castilla y León. Agradecemos a Benito Arnaiz Alonso y a Raquel Sanz García, técnicos de dicho servicio todas 
las sugerencias que nos han ofrecido a lo largo del tiempo que ha durado la realización de dicho proyecto.

ÍNDICE

mailto:cruzrobleda%40gmail.com?subject=


318

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira

reflected in its research tradition; Thus, while the granitic areas, very rich in sacra saxa remains, offer 
a perspective similar to that of Galicia and Portugal, the limestone areas – specifically, Palencia and 
Valladolid – lacks this type of study, partly concealed by the difficulty of singling out the sacred rocks 
amongst other types of rocks. Our community accounts for the unequal presence of sacred stones in 
the province of Zamora, Palencia and Valladolid from an anthropological perspective that prioritizes the 
analysis of sacred landscapes as complex systems in which the sacred sacra play a fundamental role as 
physical and symbolic boundaries of the territory.

Sacred landscapes. Mountains. Rocks. Caves. Hermitages. Hierophany. Zamora, Palencia and Valladolid 
provinces.

Las sacra saxa en el contexto de los paisajes sagrados

Si hasta hace relativamente poco tiempo hablar de rocas sagradas se reducía a algunos poco tipos de 

elementos naturales con unos rasgos determinados por las huellas, materiales o inmateriales, de una 

profunda hierofanía, en la actualidad las sacra saxa responden a un complejo muestrario de elementos de 

naturaleza lítica que viene a dar cuenta de una tradición de raigambre prehistórica y protohistórica, céltica 

en la mayor parte de las ocasiones, mantenida por una tradición folklórica que ha pervivido prácticamente 

hasta nuestros días, a partir de ciertos fenómenos históricos de larga duración (Moya-Maleno, 2020). 

Como es bien sabido, la historia de la investigación —trazada en sus líneas maestras por Martín 

Almagro (Almagro-Gorbea, 2017)—, se inicia en la Antigüedad clásica con autores como Pausanias quien 

diferenciaban entre piedras sin labrar o argoi lithoi, baetulia (meteoritos) y lithoi empsychoi (o piedras con 

vida) de aquellas otras talladas y trabajadas por el hombre (Freedberg, 2010: 88-90). En siglos posteriores 

eran objeto, como se apunta en el conocido libro de Martín de Braga Sermón contra las supersticiones 

rurales, de duras críticas debido a que en torno a estas rocas se desarrollan rituales paganos (Martín de 

Braga, 1981), de los que algunos contemporáneos a dicho autor los catalogaban como de origen celta. 

Precisamente fueron algunos de los principales investigadores de finales del siglo xix, especialmente 

franceses, quienes comienzan a interesarse por este tipo de visiones desde un punto de vista científico. 

Son sobradamente conocidos los trabajos de Salomon Reinach (1893) quien lleva a cabo una primera 

tipificación de este tipo de piedras o Paul Sébillot (1908), que efectuó, por su parte, una interesante labor 

de catalogación de rocas francesas que mostraban ciertas huellas de tradiciones folklóricas. Esta tradición 

es recogida incluso en algunos trabajos que no deben de encuadrarse como puramente científicos, caso 

de la Geografía crítica e histórica de la Edad Antigua de España, obra de Gervasio Fourier González 

quien en 1910 recogía algunas de estas rocas, lo que denominaba como peulvan, hemidolmen o piedras 

bomboneables (Fourier, 1910: 137-138), a medio camino entre la obra humana y la rareza geológica. En 

la península ibérica esta tradición francesa es continuada por destacados investigadores de entre los 



319

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID

que cabría destacar los trabajos pioneros de Manuel de Assas (1857), Manuel Murguía (1888) o Vicente 

Paredes Guillén (1899) en un primer momento, a la que siguen toda una larga nómina de eruditos locales 

que vinieron a nutrir el corpus de rocas singulares de algunos espacios geográficos como el castellano y 

leonés. Al más destacado de todos ellos, el padre César Morán, autor de numerosas referencias a rocas 

sagradas salmantinas y zamoranas, habría que añadir una extensa lista de autores que desde el primer 

tercio del siglo xx hasta bien avanzados los años noventa, han ido desgranando en sus artículos la amplia 

variedad de rocas y santuarios que han nutrido los trabajos científicos que hoy han puesto las sólidas 

bases del conocimiento actual de las sacra saxa peninsulares. (fig. 1)

Fig. 1. Caracterización de las rocas sagradas y distinción respecto de las rocas singulares.

Parece que en Portugal el tema fue abordado con mayor intensidad que los pioneros españoles; si José 

Leite de Vasconcelos escribe en 1882 el conocido estudio dedicado al Culto a las piedras, Francisco Martins 

Sarmento (1884) tratará con cierto grado de detalle los ritos adivinatorios así, en esta misma línea, 

Teófilo Braga poco tiempo después. Investigaciones que no se verán superadas hasta bien entrado el siglo 

xx por autores tales como Xulio Taboada, quien en 1965 establecería una de las más sólidas clasificaciones 

de las peñas sagradas: 1, insculturadas; 2, funerarias (incluyendo megalitos y amilladoiros); 3, piedras 

fertilizantes (incluidas las peñas dos namorados, pedras de auga y pedras do sol); 4, adivinatorias, como 

las rocas oscilantes; 5, pedras furadas; 6, piedras de sacrificios, y 7, rocas figurativas; y, sobre todo, 



320

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira

por Martín Almagro, quien verdaderamente ha asentado los cimientos del conocimiento que de las rocas 

sagradas tenemos en la actualidad. Algunas de las tipologías que Xulio Taboada primero y Santos Otero 

después establecieron en el estudio de las rocas sagradas, especialmente las del noroeste peninsular, 

han sido las que posteriormente indaga desde un punto de vista etnohistórico M.ª del Mar Linares (1990). 

Conforme al aumento de los hallazgos y de la redacción de trabajos científicos sobre este tipo de piedras, 

el corpus tipológico ha ido aumentando sustancialmente, no estando cerrado en la actualidad en virtud de 

los hallazgos que se siguen realizando y de los que el citado Almagro-Gorbea ha ido dando sustanciosas 

noticias recogidas en los coloquios celebrados en Huesca sobre las sacra saxa peninsulares (2016 y 

2019). Martín Almagro ha ido desarrollando una sistematización bastante más completa y profunda de 

las sacra saxa de las que, en realidad, se deben analizar bajo dos ópticas netamente diferenciadas: la 

puramente formal y la que dicta su propia funcionalidad. La existencia de una contrastada y evidente 

larga duración de ciertos fenómenos en torno a las rocas sagradas, evidenciados en algunas prácticas 

que se pueden rastrear desde la etnoarqueología (Moya-Maleno, 2020), ha posibilitado además un marco 

interpretativo para un buen número de estas rocas, sobre las que suele pesar una tradición popular, a 

veces cristianizada y estigmatizada por el elemento material (la plasmación del símbolo de la cruz, por 

ejemplo) o el elemento inmaterial (componente ritual, oral y legendario).

A nuestro modo de ver y tal y como hemos expuesto en fecha reciente (Cruz, 2019a), las rocas sagradas 

han de estudiarse desde un concepto más amplio como piezas clave en el puzle de los paisajes sagrados 

o simbólicos los cuales comparten e intercambian valores con otras categorías de paisajes —urbanos, 

agrarios, históricos, religioso…— y con determinadas manifestaciones como las propias del patrimonio 

cultural inmaterial, especialmente cuando responden a un soporte espacial concreto que forma parte 

de la identidad de un sitio (por ejemplo, celebraciones religiosas). Como apunta Margarita Ortega estos 

paisajes suelen estar ritualizados y marcan escenarios de representación o de recorridos que incorporan 

experiencias de carácter sensorial, detallando que los mismos: “[…] requieren, con mayor motivo, 

la explicación y transmisión —la narrativa— de su significado por las diversas actividades objeto de 

apreciación (artística, histórica, religiosa, lúdica…), muchas veces imposibles de delimitar de manera 

clara y, por tanto, a integrar o complementar” (Ortega, 2015: 384). Destacan por el carácter dinámico 

y cambiante en los que se asiste a una continuada reformulación de lugares antiguos significativos a lo 

largo de los siglos según ejemplifican numerosos casos del ámbito anglosajón (Ashmore y Knapp, 1999; 

Casado, 2007: 59-74). Como apuntamos, un paisaje sagrado suele surgir en espacios muy específicos 

del paisaje natural, habitualmente allí donde existe un “monumento natural”, en aquellos lugares en los 

que la población local encuentra determinados recursos críticos para su supervivencia, como fuentes 

de agua, áreas de pastos, vados, bosques…, esto es, en lugares de interés geoestratégico, caso de los 

puntos fronterizos o en lugares que son referencias visuales, tales como piedras, montañas u otro tipo 

de accidentes geográficos que personalizan el paisaje y lo hacen reconocible frente a otros territorios 



321

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID

similares, “puntos singulares” en los que el fiel entra en comunicación más directa con Dios (Rossi, 1976: 

158). Son sitios, la “primera naturaleza” que refiere John Dixon Hunt (Hunt, 1996), que se reutilizan 

constantemente; en este sentido, apuntaba H. Schreiber que “lo que es santo, sigue siendo santo” (citado 

en Álvarez Vidaurre, 2011: 77), en clara alusión a la continuidad de los paisajes naturales apropiados por 

las poblaciones prehistóricas y con los grupos humanos posteriores que hoyan ese territorio.

Estos espacios escogidos son apropiados simbólicamente y sacralizados de forma acumulativa a través de 

la continua re-significación de determinadas rocas, no cualquiera, así como por la erección de templos o 

de cruceros, que se convierten en auténticos paisajes referenciales cuya génesis encontramos en tiempos 

prehistóricos que, de forma reiterada en el tiempo, van a ser foco de atención de las comunidades 

locales. En virtud de esta circunstancia, determinados tipos de rocas destacadas en el paisaje que por 

su forma, su tamaño o por visibilidad desde cierta distancia, van a ser objeto de atención por parte del 

hombre prehistórico y protohistórico, al ser soporte de manifestaciones pictóricas o incluso lugares de 

refugio estacionales en torno a ellas (Guerra et alii, 2012: 513), pero también del hombre de campo, como 

pone de manifiesto de manera reiterada la toponimia: picuezos, atalayas, cantos, berrocales, peñas…; se 

erigirán en puntos específicos del territorio donde, a su vez, se llevarán a cabo ciertos rituales, como es 

el caso de los cantos de los responsos (Almagro-Gorbea, 2006) o de las piedras resbaladeras, cuyo origen 

hay que buscarlo en ciertos rituales propiciatorios de fertilidad que encontramos en algunos puntos de 

Francia y Reino Unido (Almagro y Sánchez Benito, e. p.). Respecto a estas piedras singulares, apuntaba 

Mircea Eliade:

[…] se convierten en sagradas porque en ellas se encarnan almas de los muertos (antepasados), 

o bien por el hecho de que manifiestan o representan una fuerza sagrada, una divinidad, o bien 

porque han tenido cerca de ellas un pacto solemne o un acontecimiento religioso, etc. Pero otras 

muchas piedras adquieren carácter mágico-religioso gracias a una hierofanía o a una cratofanía 

mediatas, es decir, por un simbolismo que les confiere valor mágico o religioso. (Eliade, 1990: 523)

Esas rocas pasan a ser elementos simbólicos y lugares de prestigio (Blas Cortina, 1997: 84-86), así como 

demarcadores territoriales, como ocurre con los menhires (Delibes et alii, 2012) o las propias estelas 

protohistóricas (Vilaça, 2011). Los mecanismos de sacralización de la naturaleza se llevan a cabo, como 

vemos, por medio de diversas actuaciones a través de una ocupación física del espacio, pero también de 

una serie de “acciones rituales”, tales como grabar o pintar símbolos que la individualizan de su entorno 

o realizar en su seno determinados ritos que emparentan emocionalmente a los grupos humanos con 

el territorio, reforzado por los relatos míticos y las leyendas que se generan en la interacción con estos 

espacios. Estos lugares se erigirán a lo largo del tiempo en paisajes recurrentes cargados de un elevado 

valor simbólico.



322

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira

Es evidente que existe una relación dialéctica entre ciertos tipos de paisajes y ciertos tipos de rocas que 

ofrecen determinadas manifestaciones de aquella hierofanía de la que hablaba Eliade; en este orden de 

cosas, ¿este tipo de rocas que clasificamos como sagradas forman unos paisajes sagrados específicos 

por sí mismos o, por el contrario, son un elemento más de lo que convencionalmente se ha definido como 

paisaje cultural sagrado?

Aunque las investigaciones actuales vienen a definir las sacra saxa como elementos que forman parte de 

ciertos fenómenos culturales de larga duración, tales como la celtización o la sacralización cristiana  

de algunos elementos paganos, lo cierto es que la existencia de un extenso abanico de tipos rocosos que 

pueden encuadrarse dentro de las sacra saxa y que no exactamente vienen a encajar con precisión en 

algunos de los modelos propuestos, nos da pie a proponer una triple división de dichas rocas sagradas, 

muy en la línea de los postulados que han venido apuntando Martín Almagro y otros autores destacados 

y que nos permiten interpretar, de manera satisfactoria, la nómina completa de tipos rocosos que 

encontramos en las provincias de Zamora, Palencia y Valladolid.

1.	 El primer tipo estaría compuesto por las rocas numínicas en las que reside el numen loci con 

origen en la prehistoria o en la protohistoria, tratándose de uno de los mejor estudiados en la 

actualidad (cfr. apartado bibliográfico), dentro de los que hay que integrar las conocidas rocas de 

tipo adivinatorio, las de tipo sanatorio y las de tipo propiciatorio.

2.	 En segundo lugar, aquellas rocas que Ángel Gari ha interpretado como piedras con huellas de 

fenómenos de estigmatización que formando parte de un “pasado mítico”, reconfiguran sus 

significados a través de marcas determinadas (componente material) o interpretaciones por medio 

de las leyendas o ciertas tradiciones y prácticas (componente inmaterial). Dentro de este grupo, 

encontraríamos los menhires, túmulos, cuevas, rocas con tradición de moros / moras o rocas con 

huellas cristianas (pisada del caballo de Santo, pisada de la Virgen…).

3.	 En tercer lugar, y derivado del anterior, nos encontramos con aquellas rocas que se individualizan 

a través de su sacralización en tiempos históricos, por medio de no solo de la representación 

de la cruz o de la erección de cruceros en la misma roca —el botón de Balisa, en la provincia de 

Segovia (Sacristán y Vicente, 2018: 303-308) o los numerosos bolos con similares características 

que encontramos en la provincia de Ávila sería un buen ejemplo de ello— o, formando parte 

de fenómenos más complejos, por medio de la consagración de una ermita o santuario, de un 

eremitorio o, por qué no, de las conocidas tumbas rupestres excavadas en el mismo seno rocoso 

(Rubio, 2015).

Dan cuenta de fenómenos que encontramos en espacios naturales con unas características muy concretas 

(Bradley, 1993 y 2000), que a lo largo del tiempo conforman unos paisajes particulares que, en virtud de 



323

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID

su distribución en el territorio y de la cercanía / lejanía de determinados elementos que los acompañan, 

pueden dividirse en “paisajes sagrados simples” o “paisajes sagrados complejos” que se hace preciso 

analizar desde la óptica antropológica (Cruz, 2016).

En este sentido, las provincias de Zamora, Palencia y Valladolid permiten advertir la notable variedad de 

paisajes sagrados en virtud de sus sacra saxa, en función no solo de la cantidad y la variedad de ítems 

que documentamos, sino de la tradición cultural que persiste en las mismas. Se trata de tres realidades 

bien distintas que dejan patente la complejidad de un tema que, como veremos a continuación, dejamos 

trazados a partir de algunos de sus rasgos.

Montes, peñas, cuevas y ermitas: las sacra saxa de Palencia, Valladolid y Zamora

En la actualidad, el conocimiento que tenemos de las rocas sagradas en la península ibérica resulta 

bastante satisfactorio, si tenemos en cuenta el número de hallazgos que forma parte del corpora de rocas 

que se vienen produciendo y, al tiempo, publicando en los últimos años (Almagro, 2019: 23). Desde que 

se presentaran los primeros hallazgos de piedras sagradas por parte de algunos folkloristas, a principios 

de siglo xx, hasta la actualidad la nómina de hallazgos ha crecido exponencialmente hasta rebasar 

sobradamente, a día de hoy, el millar de rocas. Una reciente puesta al día de los hallazgos por parte del 

principal estudioso de este fenómeno —Martín Almagro-Gorbea—, ha puesto de manifiesto la existencia 

de, al menos, 1179 piedras sagradas desigualmente repartidas por toda la península ibérica (Almagro, 

2021); el reparto territorial de las sacra saxa a nivel peninsular es heterogéneo en virtud del estado de la 

investigación, circunstancia que se nos revela como uno de los principales escollos a la hora de llevar a 

cabo de estudio territoriales.

Este reparto de las sacra saxa en la península ibérica a día de hoy muestra una distribución eminentemente 

“occidental”, coincidiendo con el extenso área que ocupan las áreas graníticas (Almagro, 2019: 21), reparto 

territorial no solo motivado por la presencia de un soporte rocoso óptimo, sino también por una dilatada 

tradición investigadora en estos territorios que permite contar, en la actualidad, con importantes corpora 

de piedras sagradas en tierras de Portugal, Galicia o Extremadura. En el resto de las comunidades se 

van sumando paulatinamente a esta tradición de estudios de las sacra saxa gracias a lo cual contamos, 

por ejemplo, con interesantes corpora en Aragón, donde el IEA lleva desde hace unos años recopilando 

informaciones de piedras sagradas, dando cuenta además de un buen modelo de difusión de las mismas 

al gran público. Respecto al resto de las comunidades autónomas y centrándonos en la comunidad de  

Castilla y León, esta se encuentra bien representada con una importante presencia en el conjunto 

de Zamora (92 ítems), Salamanca (101 ítems), Ávila (con un número que en la actualidad rebasa los 168 

registros según los datos aportados recientemente por Jesús Caballero y María Mariné) y algo más de 



324

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira

30 ítems desigualmente repartidos entre las provincias de Burgos y Soria, lo que da un total de unas 

352 rocas sagradas en Castilla y León (lo que supone casi el 30 % de toda la península ibérica), eso 

sin contar las que están presentes en las provincias de León, Segovia, Valladolid y Palencia, hecho que 

llevaría a rebasar con creces las cuatro centenas de rocas sagradas, erigiéndose en la región peninsular 

con mayor presencia de sacra saxa (Cruz, 2019b). Este reparto territorial de las rocas sagradas de la 

submeseta norte ofrece, no obstante, una compleja realidad en virtud del dominio geológico de unas áreas 

respecto a otras, aspecto ya reseñado por otros autores en fecha reciente. Mientras que las provincias 

de Ávila, Salamanca y Zamora responden, como apuntábamos, al conjunto de sacra saxa emplazadas 

en espacios de predominio granítico, las que encontramos en Palencia, Valladolid, Burgos y Soria lo 

hacen en ámbitos de naturaleza sedimentaria, al igual que ocurre en León, si bien existe un interesante 

grupo de rocas sagradas en la comarca de La Cabrera y La Maragatería, recientemente estudiadas por 

Juan Carlos Campos (Campos, 2018) que lo hacen en entornos de matriz eminentemente pizarrosa o 

Segovia, que comparte rasgos geológicos de todas ellas (Sacristán y Vicente, 2018). Aunque unos y 

otros comparten ciertos tipos de rocas sagradas, especialmente las de tipo adivinatorio y propiciatorio 

(Almagro, 2015: 331), ofrecen ciertas particularidades que creemos que merecen ser destacadas de cara 

al mejor conocimiento de conjunto de las sacras saxa castellanas y leonesas.

Las rocas sagradas presentes en Zamora, Palencia y Valladolid responden, como apuntamos, a dos 

realidades bien distintas. Mientras que en la primera de ellas existe una buena representación de rocas 

y conjuntos rocosos sagrados, de los que ya en su día el padre Morán primero (Frade, 1990), Benito 

del Rey, Grande del Brío y Sánchez Rodríguez poco tiempo después (cfr. bibliografía), hallazgos sobre 

los que recientemente ha profundizado Maria João Correia (Correia, 2010, 2015 y 2017), Carnero Felipe 

(Carnero, 1988 y 1991) quien incide en la tradición oral en torno a ciertas rocas de la comarca de Sayago 

y, finalmente, Almagro y Sánchez Benito hacen lo propio en torno a las denominadas piedras resbalinas 

(Almagro y Sánchez Benito, e. p.), dando cuenta en la actualidad de un mapa de hallazgos que alcanza casi 

la centena de ítems (Cruz, 2019b: 91), las provincias de Palencia y Valladolid han pasado prácticamente 

desapercibidas para el estudio de las sacra saxa hasta la fecha. Tan solo los trabajos recientes de Pérez 

Rodríguez en la montaña palentina (Pérez Rodríguez, 2010) y el ya clásico de Alcalde Crespo sobre 

los eremitorios palentinos (Alcalde, 1990), han venido a sacar del anonimato algunas de estas rocas, 

referencias que para el caso de la provincia de Valladolid son prácticamente inexistentes por una razón de 

peso como es la de la práctica inexistencia de un soporte adecuado en buena parte de la misma.

Si en la provincia de Zamora documentamos todo un amplio elenco de rocas de tipo sagrado (hasta la 

fecha 92 ítems) desigualmente repartidos en resbaladeras (47 %), rocas oscilantes (7 %), altares rupestres 

(6 %), pareidolias (6 %), menhires con tradición folklórica (5 %), túmulos con tradición de tesoro de 



325

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID

moros (5 %), piedras caballeras (3 %), piedras con representación de cruces2 (3 %), así como amilladoiros, 

cantos de los responsos, tronos rupestres, pozairones, rocas con tradición de tesoros, rocas-campanas, 

montes sacros y un largo etcétera (1 %), Palencia y Valladolid vienen a dar cuenta de otra realidad, más 

bien pobre, que apunta a la escasa incidencia que ha tenido la investigación hasta la fecha. Los elementos 

que podemos encuadrar dentro de la categoría de rocas sagradas en Palencia3 y Valladolid,4 hasta el 

momento, se cuentan prácticamente con los dedos de una mano, respondiendo sobre todo a fenómenos 

de sacralización de espacios y elementos destacados de la naturaleza, caso de algunas formaciones 

rocosas singulares del palentino paraje de Las Tuerces.

Zamora, Palencia y Valladolid reproducen la existencia de una mayor variedad de rocas sagradas que las 

que se han propuesto hasta la fecha, a partir de complejos procesos de sacralización de la roca por medio 

de la tradición (componente inmaterial) o de ciertas marcas territoriales (componente material) que dan 

lugar a paisajes sagrados de cierta complejidad, similares a los sistemas sagrados territoriales propuestos 

por Ángel Gari en fecha reciente; como cabe comprender, todas las rocas sagradas han de entenderse 

como elementos integrantes de un mismo paisaje sagrado que, según apuntan ciertos autores, tienen una 

especial significación espiritual para las comunidades (Wild y Mcleod, 2008: 21), erigiéndose en “espacios 

privilegiados” en virtud de las especiales características físicas y el juego dialéctico de mensajes que 

emiten para dichas comunidades locales, generándose lugares cargados de sacralidad donde se desvela 

el afloramiento de hitos o marcadores que se insertan en el paisaje de forma diacrónica por parte de los 

grupos que ocupan un territorio determinado (Sallnow, 1987: 12-13).

Bajo estas premisas cabe entender los paisajes sagrados de estas provincias, tan diferentes entre sí, 

como verdaderos demarcadores territoriales de manifestaciones hierofánicas plasmados en ciertas rocas 

2	 En las comarcas de Aliste y Sayago se documenta un interesante conjunto de piedras de silueta cruciforme, de 
factura eminentemente popular (Cruz, 2018), que se encuentran a medio camino entre los menhires sacralizados —cfr. 
la conocida Cruz de las Portillas labrado a partir de un menhir prehistórico (Rodríguez y Ferrer, 2003: 237-242)— y los 
cruceros contrarreformistas, cuyo origen lo han encontrado algunos autores en las cruces altas o cruces hincadas de 
las islas británicas de los siglos vii y viii (Plaza, 2013: 8-9).

3	 En Palencia catalogamos como tal el menhir de La Caldera (Lores) y el menhir de la Piedra de Sansón (Villanueva 
de Henares), los eremitorios rocosos de Olleros de Pisuerga, la ermita de San Pelayo (Villacibio), la ermita de San Martín 
(Villarén), la ermita-peña de Pomar de Valdivia, el eremitorio de Rebolledo de la Inera, el eremitorio de San Vicente 
(Cervera de Pisuerga), el eremitorio de Cezura, la cueva de La Calderona (Berzosilla), el eremitorio de Olleros de 
Paredes Rubias, la ermita de la Peña (Perapertú), el Humano de Mudá y el Dojo de Vallespinoso de Cervera.

4	 En Valladolid tan solo podemos dar cuenta de los eremitorios del Castillo y Las Pinzas (Curiel de Duero), el 
eremitorio de Las Bocas (Mélida, Peñafiel), el eremitorio del Castillo (Peñafiel), el eremitorio de Aldeayuso, la cueva de 
la Valdelaperra (Cogeces del Monte), la cueva del Hermano Diego (Valbuena de Duero), la ermita y los eremitorios 
de la Virgen del Olmar (Canalejas de Peñafiel), la cueva de Nuestra Señora de La Armedilla (Cogeces del Monte), la 
cueva de Castrogordo (Minguela, Bahabón) y la Piedra del Milagro (ermita del Santo Cristo de la Veracruz, Vega de 
Ruiponce).



326

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira

que se individualizan del resto a través de dichas prácticas rituales y religiosas y marcas físicas; así es 

como peñas, ciertos montes y determinadas espeluncas vienen a mostrar un complejo paisaje que de 

manera diacrónica va a ocupar aquellos espacios que representan para las comunidades un elevado 

valor simbólico. Es de este modo como a lo largo del tiempo, en claro fenómeno de larga duración, 

los espacios de mayor interés social, económico, cultural…, así como aquellos lugares que es preciso 

conculcar, vendrán a ser ocupados simbólicamente a través de una leyenda, de una práctica ritualizada o 

por medio de la construcción de un edificio que sacraliza el numen loci del lugar, sobre todo si este resulta 

ser un espacio de ocupación pagana. Las formas de esta sacralización de las peñas, de ciertos montes 

o de algunas cuevas son bien conocidas (Llinares, 1990), muchas veces a través de relatos legendarios 

(Cunqueiro, 1984) y las provincias objeto de nuestro estudio ofrecen buenos ejemplos de ello.

Las rocas, algunos montes y determinadas oquedades han sido casi siempre objeto de un innegable 

interés por parte del hombre (Coglitore, 2004; Caillois, 2016), lo que ha llevado a integrarlas en la 

misma concepción de su ser, como elemento inherente a la cosmovisión del mundo, donde las sacra saxa 

Fig. 2. La Piedra de las Ánimas de Carbellino de Sayago (Zamora),  
ejemplo de roca de carácter propiciatorio.



327

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID

vienen a representar el nexo de unión con el más allá, con el inframundo. Con todo, a la pregunta de 

si todas las rocas fueron ideales mediums para esta conexión o solo, por el contrario, lo fueron algunas 

de ellas, parece quedar claro que aquellas rocas que contaban con determinadas características fueron 

objeto de esta mediación divina. Rocas destacadas en el entorno por su forma, tamaño o color o por su 

posición estratégica —al pie de vías de comunicación, de recursos críticos como el agua…— fueron las que 

capitalizaron el interés de las poblaciones a lo largo del tiempo y las que ejercieron una suerte de atracción 

que las llevó a ser individualizadas y reconocidas y, al tiempo, objeto de marcas y prácticas rituales 

algunas de las cuales se han mantenido en nuestros días, tal y como vienen poniendo de manifiesto los 

estudios de corte etnoarqueológico (Almagro, 2009; Moya-Maleno, 2010). No es casualidad que solo ciertos 

bolos localizados en un mar de rocas graníticas, como ocurre en el occidente de la provincia de Zamora, 

hayan sido objeto de interés por parte de los primeros pobladores prerromanos y, en muchos casos, de 

las poblaciones ulteriores a través de la plasmación física de prácticas propiciatorias y oraculares —Piedra 

de las Ánimas de Carbellino de Sayago— (fig. 2), prácticas de origen fecundante, caso de las resbalinas, 

muy frecuentes no solo en Zamora, sino también en Ávila y Salamanca, rocas oscilantes, piedras sonoras 

o campanas, piedras con tradición de moras, moros y tesoros o tronos y altares rupestres que forman 

parte de santuarios prehistóricos rupestres (Correia, 2015), que rinden evidencias de un sustrato céltico, 

relacionado en algunos casos con el vecino territorio luso (Almagro, 2014; Almagro y Torres, 2015). 

Comparte Zamora con la provincia de Palencia la presencia de ciertos montes, que caben ser catalogados 

dentro de una categoría cercana a los mons sacra, raíz de los topónimos Monsagro (Salamanca) o Monsanto 

(Castelo Branco, Portugal), destacados accidentes en el paisaje que fueron estigmatizados por medio de 

pequeñas ermitas5 (figs. 3 y 4) que configuran unos paisajes sagrados de enorme complejidad. Un estado 

inicial, en este orden de cosas, lo encontraríamos en la muga o mojón calizo denominado El Humano de 

Mudá (figs. 5 y 6), situado en pleno corazón de la montaña palentina, como eje referencial del paisaje y 

configurador de parte del componente legendario de la comarca. Esta destacada roca vendría a suponer 

la fase germinal, primigenia, de los primeros monumentos megalíticos de la región, en este caso los 

menhires, presentes en la divisoria de las comunidades de Cantabria y Castilla y León, dibujando no solo 

vías naturales de comunicación6 (Delibes et alii, 2012), sino conformando simbólicamente el paisaje, el 

5	 Ermita de San Esteban de Brime de Urz; ermita de San Cosme y San Damián de Tudera, posiblemente asentada 
sobre un santuario rupestre anterior en virtud de la presencia de canaletas y pilancones de posible origen prehistórico 
(Colino, 2001: 277); ermita de San Vicente de Abelón; Nuestra Señora del Castillo (Fariza), levantada encima de un 
castro prerromano; ermita de San Amede o Mamed, en Villardiegua de la Ribera, al pie de un castro prerromano y 
al pie de la Peña Redonda, numen loci de este complejo paisaje sagrado…, todas ellas en la provincia de Zamora, o 
ermita de la Virgen de la Peña de Perapertú, en Palencia, por citar tan solo algunos ejemplos.

6	 En Cantabria, en la comarca de Valdeolea, encontramos los menhires de Pehahincada o Piedra de Sansón, de La 
Matorra de los Castillos, de La Puentecilla, La Llaneda, El Cabezudo, El Peñuco y El Cañón o Piedrahíta, y en Castilla y 
León los menhires de Sansón, de Portal Ancho, de Canto Hito, Las Hogas y Peña Corbea.



328

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira

cual ha trascendido a través de la tradición oral, caso de la toponimia propia de algunos menhires (Piedra 

de Sanson), la cual supone un verdadero thopos de este tipo de elementos en el folklore peninsular.7

En puridad, la provincia de Valladolid solo permite hablar de una piedra sagrada —la Piedra del Milagro 

situada en las inmediaciones de la ermita del Cristo de la Veracuz, en Vega de Ruiponce (fig. 7), un 

solitario canto de río alóctono de notables dimensiones en la campiña arcillosa de Tierra de Campos—, 

del que se cuenta una curiosa leyenda acerca de su presencia en el entorno de la ermita del Santo  

Cristo de la Vera Cruz. El resto de los lugares mencionados hacen referencia a la presencia de una serie 

de eremitorios y covachas, excavados en los cantiles calizos de los páramos del tercio oriental de la 

provincia, que vienen a sacralizar, en cierto modo, lugares ancestrales, tales como los eremitorios de 

Las Pinzas (Curiel de Duero) (fig. 8), situados bajo una importante ocupación de la Edad del Bronce, o las 

7	 Caso de la Piedra de Sansón de Urriés (Navarra), el bolo de Sansón de Aratorés (Huesca) o la piedra de pactos de 
Roldán en Urroz-Villa, estudiada por Susana Irigaray en estas mismas actas.

Fig. 4. Peña Redonda en el castro de San 
Mamede, en Villardiegua de la Ribera (Zamora), 

complejo paisaje sagrado resacralizado  
por medio de la ermita de San Mamede.

Fig. 3. Posible santuario rupestre de Tudera (Zamora) 
en el pago de La Torre, cristianizado por medio  

de una ermita dedicada a san Cosme y san Damián.



329

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID

Fig. 5. Domo calizo de El Humano de Mudá (Palencia),  
referencia visual y simbólica de la comarca.

Fig. 6. Cueva y ermita de la Virgen de la Peña, claro ejemplo de monte sacralizado  
con una advocación de tipo “rocoso”, en Perapertú (Palencia).



330

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira

Fig. 8. Eremitorios del castillo de Curiel de Duero (Valladolid).

Fig. 7. Piedra del Milagro de Vega de Ruiponce,  
uno de los escasos ejemplos de sacra saxa de la provincia de Valladolid.



331

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID

cuevas de Valdelaperra y Castrogordo, en Cogeces del Monte y Bahabón, respectivamente, en donde la 

presencia humana se documenta ya desde tiempos campaniformes. En otros casos, existe una relación 

más o menos directa entre estas espeluncas sagradas y ermitas campestres, caso de la ermita de la 

Virgen del Olmar, en Canalejas de Peñafiel o de la cueva en la que apareció la imagen de la Virgen de 

la Armedilla en Cogeces del Monte, la cual se sitúa en el origen del importante monasterio jerónimo que 

surgió pocos siglos después (Escribano y Losa, 2019). Se trata de una asociación covacha-construcción 

sagrada que encontramos en otros espacios de la región —caso de Peña Colgada (Fuentesoto, Segovia) o 

la ermita de Nuestra Señora de la Cueva (Hontangas, Burgos), donde en este último ejemplo la presencia 

de un ara romana sugiere un origen pagano y una cristianización posterior del mismo, quién sabe si 

origen de un posible santuario romano—, que permite ampliar la tipología de rocas sagradas que podemos 

encontrar en la Península dando lugar a paisajes sagrados de cierta complejidad, configurados bajo la 

forma de cierta acumulación de elementos, como los descritos recientemente en el santuario de Nossa 

Senhora de Numão de Castro Laboreiro (Almagro-Gorbea, 2019: 30).

En este sentido, las provincias de Palencia y Valladolid rinden evidencias de estos tipos de rocas sacras 

—los eremitorios— que si bien en determinados contextos, cabría dudar de su pertenencia a la familia de 

las sacra saxa, la suma de un soporte rocoso, de un edificio de naturaleza religiosa y las propias prácticas 

rituales en torno a las mismas nos dan pie a englobarlos, sin ambages, en esta familia; repiten, en este 

sentido, el mismo patrón de peña-cueva-ermita8 que se manifiesta en otros territorios peninsulares, tal 

y como ha puesto de manifiesto recientemente Roma Riu para el caso de Aragón o Cataluña (Roma Riu, 

2017: 261-263). Patrón que volvemos a encontrar en la relación peña-agua (Roma Riu, 2017: 264-265) 

que documentamos en el dojo o surgencia de agua que sale de una piedra en el lugar de aparición de la 

imagen de cabecera de la ermita de la Virgen del Valle, en Vallespinoso de Cervera (Palencia).

Es evidente que elementos tan destacados en el paisaje como el eremitorio de San Vicente, situado en 

la localidad de Cervera de Pisuerga, no dan pie a dudas en cuanto a su interpretación como roca sagrada 

(fig. 9). Se trata de un gran afloramiento calizo situado a orillas del río Ribera, que fue transformado como 

una ermita rupestre, cuya planta recuerda a otras construcciones rupestres situadas en la zona (Alcalde, 

1990; Berzosa, 1998) y que repite un patrón similar, en este caso la apropiación física y simbólica de 

8	 En este sentido, tal vez la deriva de la investigación en aquellos ámbitos donde las peñas sagradas, por meras 
cuestiones de materialidad, son menos abundantes haya que buscarla en otros fenómenos asociados. Sería el caso, 
aún poco estudiado, de las madres del arroyo Botijas, en cuevas de Provanco (Segovia), el pozairón de Valdezate 
y la fuente de San Juan de Fuentemolinos, ambos situados en la provincia de Burgos, o la propia arca madre del 
monasterio de La Armedilla (Cogeces del Monte, Valladolid), las cuales parecen estar relacionadas con el espacio 
fronterizo y simbólico de los territorios vacceo y arévaco (comunicación personal de Ángel Palomino), surgencias 
acuáticas que tal vez haya que relacionar con el omphalos de los territorios prerromanos de la submeseta norte.



332

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira

ciertas rocas, habitualmente muy visibles en el entorno, al pie de vías naturales de comunicación. En 

este sentido, volvemos a encontrar la relación peña-ermita que se repite en otros ámbitos peninsulares, 

caso del territorio gallego analizado por Fernando Alonso Romero9 y portugués (Almagro, 2017: 19), 

algunas de ellas objeto de ciertos rituales circumambulatorios (Moya-Maleno, 2010), que aún perviven 

en tierras portuguesas —Nossa Senhora de Lapa, en Sernancelhe (Pinto, 2007) y que hasta hace poco 

tiempo se documentaban en algunas ermitas y santuarios castellano y leoneses—.

Fig. 9. Eremitorio de San Vicente, en Cervera de Pisuerga (Palencia).

En resumen, la manifiesta desigualdad de rocas sagradas en las provincias de Zamora, Palencia y Valladolid 

viene determinada, principalmente, por la ausencia de estudios específicos en las dos segundas, de los 

que Zamora a día de hoy cuenta con abundantes trabajos científicos,10 gracias a lo cual es fácil hacerse 

idea de la compleja realidad de esta provincia, netamente alineada con los territorios rayanos portugueses 

y salmantinos. La aparente escasa presencia de rocas sagradas enmascara, no obstante, una realidad 

9	 Menciona este autor un buen número de rocas, caso de San Alberto de Ribeira (A Coruña), ermita de San 
Guillerme (Finisterre), el Pedrón (San Martín de Vilanova)…, recogidas muchas de ellas en las presentes actas.

10	 Junto con los trabajos, un tanto desfasados, de Benito del Rey y de Grande del Brío, es preciso mencionar los de 
Almagro-Gorbea y, sobre todo, los más recientes de Sánchez Benito, de cuyos resultados se da cumplida cuenta en las 
presentes actas.



333

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID

bien distinta cual es la de saper vedere, como expresara Matteo Marangoni, esto es, saber ver los rastros 

divinos, a veces prácticamente imperceptibles, que se encuentran en el paisaje, no siempre bajo la forma 

de piedras. Bajo esta premisa, ¿las estelas de piedra caliza que indican las tumbas de la famosa necrópolis 

de Padilla de Duero (Valladolid), no son sino unas de las primeras manifestaciones simbólicas de las 

sacra saxa de esta parte de la submeseta norte? Evidentemente el trabajo está por hacer y este breve 

repaso a la realidad de las rocas sacras de las provincias de Palencia, Valladolid y Zamora abre el foco 

sobre la necesidad de leerlas en el contexto más amplio de los paisajes sagrados, aspecto ya apuntado 

por numerosos autores (Brelich, 1954: 36-59), desde la óptica etnoarqueológica como han propugnado 

muchos de los autores aquí citados.

Referencias bibliográficas

Alcalde Crespo, G. (1990). Ermitas rupestres de la provincia de Palencia. Palencia.

Almagro-Gorbea, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá”. Ilu: 
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

Almagro-Gorbea, M. (2009). “La etnología como fuente de estudios de la Hispania celta”. BSAA arqueología, 
lxxv, pp. 91-142.

Almagro-Gorbea, M. (2014). “Palambrio: una palabra ‘lusitana’ actual derivada de la raíz *pala-, ‘piedra’”. 
Estudos Arqueológicos de Oeiras, 21, pp. 461-474.

Almagro-Gorbea, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la Hispania 
Celtica”. Estudos Arqueológicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

Almagro-Gorbea, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificación y metodología de estudio”. En 
M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sacras. Actas del Coloquio 
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

Almagro-Gorbea, M. (2019). “Sacra saxa y ritos populares de adivinación en la Hispania prerromana”. 
En S. Montero y J. García Cardiel (coords.), Santuarios oraculares, ritos y prácticas adivinatorias en la 
Hispania antigua, pp. 21-52. Madrid.

Almagro-Gorbea, M. (2021). “Avances en el estudio de las peñas sacras de la península ibérica (2017-2019)”. 
En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas de la península 
ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019, 
pp. 15-45. Huesca.

Almagro-Gorbea, M., y J. M. Sánchez Benito (2021). “Las peñas resbaladeras en la provincia de Zamora. 
nuevas peñas sacras en la península ibérica”. En I Congreso Internacional de los Paisajes Culturales 
Sagrados: antropología, espacios, prácticas y arquitecturas (Zamora, 17-20 de octubre de 2018).

Almagro-Gorbea, M., y J. Torres (2015). “Pedras de namorados no Concelho de Sabugal”. Sabucale, 7, 
pp. 7-22.



334

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira

Álvarez Vidaurre, E. (2011). Historia de la precepción del megalitismo en Navarra y Guipúzcoa: aproximación 
a una biografía de sus monumentos. Pamplona.

Ashmore, W., y A. B. Knapp (eds.) (1999). Archaeologies of Lanscape: Contemporary Perspetives. Oxford.

Benito del Rey, L. (1987). “El castro de San Mamede, en Villardiegua (Zamora): nuevos descubrimientos 
arqueológicos”. Stvdia zamorensia. Historica, 8, pp. 41-51.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (1988). “El santuario fálico del Portillo del Lobo, en Muelas del Pan 
(Zamora)”. Stvdia zamorensia. Historica, 9, pp. 12-15.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (1990). “San Pelayo, santuario rupestre de Almaraz de Duero 
(Zamora)”. Stvdia zamorensia. Historica, 11, pp. 9-23.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (1992). Santuarios rupestres prehistóricos en las provincias de 
Zamora y Salamanca. Salamanca.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (1994). “Nuevos santuarios rupestres prehistóricos en las provincias 
de Zamora y Salamanca”. Zephyrvs, xlvii, pp. 113-131.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (2000). Santuarios rupestres prehistóricos en el centro-oeste de 
España. Salamanca.

Benito del Rey, L., H. A. Bernardo y M. Sánchez Rodríguez (2003). Santuarios rupestres prehistóricos en 
Miranda do Douro, Zamora y Salamanca. Miranda do Douro.

Berzosa Guerrero, J. (1998). Iglesia rupestre de Santa María de Valverde: Valderredible (Cantabria). Aguilar 
de Campoo.

Blas Cortina, M. A. de (1997). “El arte megalítico en el territorio cantábrico: un fenómeno entre la nitidez 
y la ambigüedad”. En III Coloquio Internacional de Arte Megalítico. Brigantium, 10, pp. 69-89.

Bradley, R. (1993). Altering the Earth. Society of Antiquaries of Scotland Monograph Series Number, 8. 
Edimburgo.

Bradley, R. (2000). An Archaeology of Natural Places. Londres.

Brelich, A. (1954). “Un culto preistorico vivente nell’Italia centrale: saggio storico-religioso sul pellegrinaggio 
alla SS. Trinità sul Monte Autore”. Studi e Materiali di Storia delle Religioni, xxiv-xxv, pp. 36-59.

Caillois, R. (2016). Piedras. Madrid.

Campos Gómez, J. C. (2018). Grabados rupestres de la provincia de León. Astorga.

Carnero Felipe, R. M. (1988). La otra historia de Sayago. Zamora.

Carnero Felipe, R. M. (1991). La otra historia de Sayago (2): el mayo, supersticiones, brujería… Zamora.

Casado, S. (2007). “The reenchantment of nature. Spiritual values and the history of protected areas: The 
Spanish experience”. En J. Mallarach y T. Papayannis (eds.), Protected Areas and Spirituality. Proocedings 
of the First Workshop of the Delos Initiative, pp. 59-74. Montserrat (Barcelona).

Coglitore, R. (2004). Pietre figurate: forme del fantastico e mondo minerale. Florencia.



335

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PAISAJES ROCOSOS SAGRADOS DE ZAMORA, PALENCIA Y VALLADOLID

Colino González, F. (2001). Sayago, viaje al interior: ermitas y romerías. Salamanca.

Correia Santos, M. J. (2010). “Santuários rupestres no Occidente da Hispania indo-europeia. Ensaio de 
tipología e classificação”. Palaeohispanica, 10, pp. 147-172.

Correia Santos, M.ª J. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leída en la 
Universidad de Zaragoza <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

Correia Santos, M. J. (2017). “¿Sillas de reyes o tronos de dioses? Cuestiones metodológicas en torno a 
los santuarios rupestres”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas 
sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 
113-150. Huesca.

Cruz Sánchez, P. J. (2016). “Paisajes sagrados en el occidente salmantino. Definición y análisis a través de 
los ejemplos de El Abadengo y La Ribera”. En R. Jacinto y V. Cabero (coords.), Diálogos (Trans)fronteiriços. 
Patrimonios, territórios, culturas. Iberografías, 31, pp. 35-56. Guarda.

Cruz Sánchez, P. J. (2018). “Hitos de piedra en el paisaje del occidente zamorano. Análisis antropológico 
de los cruceros de la comarca de Sayago”. En J. L. Fernández Fernández y P. J. Cruz Sánchez (coords.), 
Cruces, viacrucis y calvarios en las comarcas del occidente zamorano. Guadalajara.

Cruz Sánchez, P. J. (2019a). “As sacra saxa no contexto das paisagens culturais sagradas de Leão e Castela. 
Apontamentos a partir da Antropologia”. Sabucale, Revista do Museu do Sabugal, 10, pp. 41-60.

Cruz Sánchez, P. J. (2019b). Estudio y puesta en valor de las piedras sagradas de León, Salamanca y 
Zamora. Dos tomos. Informe depositado en la Dirección General de Patrimonio Cultural de la Junta de 
Castilla y León. Valladolid.

Cunqueiro, A. (1984). Tesoros y otras magias. Barcelona.

Delibes de Castro, G., et alii (2012). Piedra Alta: el guardián del tiempo. Burgos.

Eliade, M. (1990). Historia de las religiones. Barcelona.

Escribano Velasco, C., y R. Losa Hernández (2019). La Armedilla: historia de un monasterio jerónimo. 
Valladolid.

Fourier González, G. (1910). Geografía crítica e histórica de la Edad Antigua de España. Madrid.

Frade Morera, M.ª J. (ed.) (1990). Obra etnográfica y otros escritos: César Morán Bardón. 2 vols. Salamanca.

Freedberg, D. (2010). El poder de las imágenes: estudios sobre la historia y la teoría de la respuesta. 
Madrid.

Guerra Doce, E., P. J. Cruz Sánchez, J. F. Fabián García, P. Zapatero Magdaleno y S. López Plaza (2012). “Una 
referencia en el paisaje. Canchales graníticos y procesos de neolitización en el valle Amblés (Ávila)”. En 
Congrés Internacional Xarxes al Neolític. Rubricatum, 5, pp. 507-515.

Hunt, J. D. (1996). L’art du jardin et son histoire. París.

Llinares, M.ª del M. (1990). Mouros, ánimas, demonios: el imaginario popular gallego. Madrid.

Martín de Braga (1981). Sermón contra las supersticiones rurales. Barcelona.

https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf


336

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Pedro Javier Cruz Sánchez y Beatriz Sánchez Valdelvira

Moya-Maleno, P. R. (2010). “La sacralidad y los ritos circumambulatorios en la Hispania céltica a través de las 
tradiciones populares”. En F. Burillo Mozota (ed.), VI Simposio sobre Celtíberos: ritos y mitos, pp. 553-562. 
Fundación Segeda, 6. Daroca.

Moya-Maleno, P. R. (2020). Paleoetnología de la Hispania Celtica: Etnoarqueología, Etnohistoria y Folklore. 
2 vols. BAR Publishing. Oxford. <https://doi.org/10.30861/9781407316703>.

Ortega, M. (2015). “Paisajes simbólicos e itinerarios culturales”. En L. Cruz Pérez (coord.), 100 paisajes 
culturales españoles, pp. 382-388. Madrid.

Pérez Rodríguez, F. J. (2010). “El fenómeno megalítico en la montaña palentina”, pp. 11-64. Colección 
Historia de la Montaña Palentina, 4. Palencia.

Pinto Cardoso, A. (2007). Santuário da Lapa. História e Tradição. Várzea.

Plaza Beltrán, M. (2013). “Origen, vías de penetración de cruces y cruceros en la península ibérica”. 
Hispania Sacra, lxv (131), pp. 7-28.

Rodríguez Colmenero, A., y S. Ferrer (2003). “Por tierras de León y Zamora: nuevas inscripciones y 
reinterpretación de otras”. Larouco. Revista Anual da Antigüedade Galaica, 3, pp. 237-242.

Roma Riu, J. (2017). “De las piedras sagradas a las vírgenes encontradas”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari 
(eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del Coloquio Internacional celebrado en 
Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 255-274. Huesca.

Rossi, A. (1976). La arquitectura de la ciudad. Colección Punto y Línea. Barcelona.

Rubio Díez, R. (2015). Arqueología, paisaje y territorio post-romano: las tumbas excavadas en roca en el 
occidente de Ciudad Rodrigo (Salamanca). Ciudad Rodrigo.

Sacristán Arroyo, N., y F. Vicente Rodado (2018). Las piedras y los paisajes en la cultura tradicional de la 
provincia de Segovia: primera aproximación a la etnogeología segoviana. Segovia.

Sallnow, M. (1987). Pilgrims of the Andes. Regional cults in Cusco. Washington.

Vilaça, R. (coord.) (2011). Estelas e estátuas-menhires da Pré à Protohistória. Actas IV Jornadas Raianas 
(Sabugal, 2009). Sabugal.

Wild, R., y Ch. McLeod (eds.) (2008). Sitios naturales sagrados: directrices para administradores de áreas 
protegidas. Gland (Suiza) / París.

https://doi.org/10.30861/9781407316703


Aportación a las peñas sacras  
en Salamanca, Zamora y Trás-os-Montes1

José Miguel Sánchez Benito* 

Martín Almagro-Gorbea**

337

Análisis de las peñas sacras de las provincias españolas de Zamora y Salamanca y de nuevos hallazgos de 
la zona limítrofe de Trás-os-Montes, en Portugal. Desde tiempos del padre César Morán, las peñas de estas 
provincias graníticas han atraído la atención. Este trabajo da a conocer resultados de las prospecciones 
realizadas durante años, que han permitido identificar más de 150 peñas sacras. Destacan las numerosas 
peñas resbaladeras y los 27 altares rupestres, además de 8 peñas sonoras y de otros tipos menos 
representados que contribuyen al conocimiento de las creencias y de los ritos prerromanos. Estos ritos 
revelan la misma concepción sobrenatural del paisaje sacro de origen animista que se constata en las 
provincias próximas de Ávila y Toledo, así como en Galicia y Extremadura. Finalmente, se llama la atención 
para que este importante patrimonio arqueológico y etnológico se inventaríe, se proteja y se conserve 
para el futuro.1

Peña sagrada. Animismo. Etnoarqueología. Patrimonio cultural. Provincias de Salamanca y Zamora. 
Trás-os-Montes.

Analysis of the sacred rocks of the Zamora and Salamanca provinces in Spain and the new findings from 
the bordering area of Trás-os-Montes, in Portugal. Since the time of Father César Morán, the rocks of 
these granite provinces have drawn attention. This work presents the results of the surveys carried out 
over the years, which have allowed the identification of more than 150 sacred rocks. It highlights the 
numerous boulders, 27 rock altars, 8 sonorous rocks and other less represented types which contribute 
to the knowledge of pre-Roman beliefs and rites. These rites reveal the same supernatural conception of 

*	 Médico, estudioso de la región hispanoportuguesa del Duero. josemibenito4@gmail.com

**	 Académico anticuario. Real Academia de la Historia. anticuario@rah.es

1	 Este trabajo es fruto de una colaboración acordada entre los autores en el I Congreso Internacional Sacra Saxa, 
celebrado en Huesca en 2016.

ÍNDICE

mailto:josemibenito4%40gmail.com?subject=
mailto:anticuario%40rah.es?subject=


338

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

José Miguel Sánchez Benito y Martín Almagro-Gorbea

the sacred landscape of pre-Roman animistic origin that is found in the nearby provinces of Ávila and 
Toledo, and Galicia and Extremadura regions. Finally, attention is drawn on the need to make an inventory 
of, protect and preserve this important Archaeological and Ethnological Heritage.

Sacred rock. Animism. Ethnoarchaeology. Cultural Heritage. Salamanca and Zamora provinces. Trás-os-Montes.

Las peñas sacras en las provincias de Zamora y Salamanca han llamado desde hace tiempo la atención, 

pues ya hay referencias a alguna de ellas en trabajos del P. Morán (1932; 1946) y en estudios posteriores 

(Almagro-Gorbea, 2015: 331 ss., 344 ss.), al margen de los santuarios rupestres que han merecido la 

repetida atención desde los años 1990 de Benito del Rey y Grande del Brío (1992; 1994a; 2000…).

El I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: creencias y ritos en piedras sagradas, celebrado el año 

2016, nos permitió entrar en contacto a los autores, lo que constituyó un estimuló para proseguir los 

trabajos de prospección que José Miguel Sánchez Benito había realizado durante años por tierras de 

Zamora, Salamanca y Trás-os-Montes para estudiar las peñas sagradas y recoger datos y noticias sobre 

ellas.

Fruto de ese encuentro es esta comunicación, que pretende dar a conocer algunas novedades de las peñas 

sacras de las provincias de Zamora y Salamanca, a las que se incorporan también algunas de la zona 

de Trás-os-Montes, como aportación que contribuya a los estudios de las peñas sacras de la península 

ibérica que estos últimos años se impulsan desde el Gabinete de Antigüedades de la Real Academia de la 

Historia. En este proyecto, José Miguel Sánchez Benito se ha encargado de recoger las peñas sacras de 

las provincias de Zamora y Salamanca para contribuir al Corpus de peñas sacras de la península ibérica 

(CPSPI), cuyos trabajos iniciales ya se han dado a conocer (Almagro-Gorbea y Sánchez Benito, e. p.). 

En él se sigue la ficha tipo teórica organizada en el I Coloquio de Huesca de 2016 (Navarro, 2017), con 

el nombre (denominación popular de la piedra o, si no se conoce, la del topónimo del lugar donde se 

halla), el municipio, la comarca y la provincia, seguida de su localización (coordenadas geográficas) y, a 

ser posible, su altura msnm y la forma de acceso. A continuación, una descripción que incluye su forma 

(tipo de peña, tamaño e inclinación) y estado de conservación, seguido del contexto medioambiental 

(paisaje, medio ambiente, proximidad a fuentes…) y, en su caso, del contexto arqueológico (yacimientos 

próximos, vías antiguas…). Finalmente, es muy importante incluir la descripción de los ritos y de las 

leyendas asociados y las observaciones que se consideren de interés, así como los informantes y, en caso 

de existir, la bibliografía.

Las provincias de Zamora y Salamanca ofrecen los tipos de peñas sacras característicos de las tierras 

graníticas occidentales de la península ibérica, expuestos en el I Coloquio de Huesca, en el que se las 

clasificaba por forma, función y situación (Almagro-Gorbea, 2017). De acuerdo con dicha tipología, damos 



339

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRÁS-OS-MONTES

a conocer más de 150 peñas sacras situadas en tierras zamoranas, salmantinas y transmontanas, en 

su mayoría desconocidas, que hemos localizado y documentado en estos tres años. Sin embargo, este 

trabajo de análisis no puede darse por finalizado, ya que todavía quedan muchas zonas por estudiar, 

en especial para conocer los ritos y mitos asociados, lo que hace que los datos aquí expuestos deban 

considerarse provisionales.

De acuerdo con la idea de contribuir al CPSPI, los trabajos se han dirigido a localizar y documentar 

las piedras sacras, documentar los ritos y mitos conservados, reunir esos datos para realizar el corpus 

de las peñas sacras de Zamora y Salamanca, clasificarlas según la tipología establecida y realizar el 

inventario de Zamora y Salamanca, del que aquí se presentan los ejemplares más interesantes y los tipos 

de peña más representativos.

Las peñas sacras localizadas en esta zona superan las 150, en las que, de forma aún provisional, se 

pueden señalar los tipos principales: peñas sacras-numina, altares rupestres, peñas propiciatorias de 

“responsos”, peñas oscilantes y, por último, algunos tipos menos representados, como las peñas fálicas, 

sonoras, en forma de trono, en forma de barca de piedra y con huellas míticas.

Peñas sacras (numina)

No son muchas las peñas identificadas por su carácter esencialmente numínico, aunque probablemente 

sean más numerosas de lo que se supone. Alguna de ellas destaca por su espectacular situación, como 

la peña de la ermita de San Vicente, en Abelón, que domina sobre la desembocadura del Esla. Otro 

caso todavía de mayor interés es La Peña Redonda, de Fregeneda, en Salamanca (Benito del Rey et alii, 

1994), pues todavía conserva su carácter de lugar mítico y ritual para sus habitantes, que la consideran 

protectora de todos. Adultos, niños y niñas, incluso los más pequeños, suben a ella sin que “nunca haya 

ocurrido ningún accidente”, a pesar de que hay que intentar subir al más alto, pues tiene tres niveles o 

pisos con acceso con pasos grabados por distintos lados.

El ejemplo más espectacular es la Peña Gorda de La Peña (Salamanca) (fig. 1). Es un monte-isla de 

episienita, de 41 metros de altura y 71 metros de diámetro, que destaca en toda la comarca de Vitigudino. 

Ofrece escalones tallados en la roca para ascender a su cumbre, que tiene pozos de agua lustral que 

Santos (2015: 371 ss.) interpretó como altares. Además, conserva interesantes leyendas cosmológicas 

cristianizadas para explicar su origen y la gente del pueblo mantiene tradición de subir a su cima el 

segundo lunes después de Pascua a comer el hornazo.

No hay en esta zona peñas de moros de especial interés, pero es digno de señalarse que se han identificado 

26 altares-santuarios, muchos de ellos sobre el Duero, ya estudiados por Benito del Rey y Grande del Río 



340

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

José Miguel Sánchez Benito y Martín Almagro-Gorbea

(1992) y más recientemente por Maria João Correia Santos (2015). A los ya conocidos se puede añadir 

algún otro, como el de la Virgen del Castillo, en La Encina de San Silvestre (Salamanca), que parece 

recoger la tradición numínica de El Castillo, masa de canchales de granito situada frente a la ermita a 

cuyo pie hay una plaza de toros. El santuario está asociado a una peña resbalaera ubicada en la base del 

monte, al lado del riachuelo, ya en Villaseco de los Gamitos.

Fig. 1. La Peña Gorda, en La Peña (Salamanca).

También dentro de las peñas numínicas hay que incluir el impresionante “palambrio” de Prado Judeu, 

en Almeida (Portugal), asociado a repetidas cruces de cristianización, hasta ahora inédito a pesar de su 

espectacularidad (fig. 2). Palambrio es un término utilizado en el Sayago para designar un abrigo natural 

formado por peñas de granito (Almagro-Gorbea, 2014), aunque casi nunca alcanzan el tamaño que ofrece 

el de Prado Judeo, situado junto a dos pequeñas lagunas o charcas que conservan agua todo el año y 

que aumentan su importancia. Este impresionante “palambrio” o cueva natural lo forman un grupo de 

grandes peñas graníticas con una gran peña en forma de columna truncada en su parte más alta que 

pudiera haber sido un símbolo fálico. Este gran conjunto de peñas forma una gran cavidad o “palambrio” 

alargada, con el eje mayor de 8 metros orientado norte-sur y una anchura que varía desde 1 metro en la 

entrada hasta alcanzar los 5 metros en la parte norte, que debió ser la entrada primitiva, mientras que 

su altura media es de 2,5 metros. Tiene dos entradas, la principal orientada al este, y otra en su extremo 

norte, que está parcialmente tapada por una pared de piedra seca de 1,5 metro de alto, aunque deja un 

hueco a manera de ventana por la que se divisa el pico principal de la sierra de la Marofa, que pudiera 

ser el “monte sagrado” del territorio. El suelo es una gran losa llana de granito, claramente trabajada 



341

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRÁS-OS-MONTES

en algunas partes. Al exterior de la zona Este hay una pared de piedra seca, de 10 metros de largo y 1 

metro de altura que forma un espacio a modo de patio o corral, probablemente para el ganado y la piedra 

que cubre la entrada actual está ennegrecida por las hogueras, por su uso como refugio de pastores. 

Al exterior, en la zona norte, a 1 metro de altura, hay cuatro cruces grabadas, una de ellas patada, que 

testimonian la cristianización del lugar.

Fig. 2. Palambrio de Prado Judeu, en Almeida (Portugal).

Altares rupestres

Un conjunto rupestre de singular interés puede considerarse el santuario de San Salvador do Mundo 

(fig. 3, a-d), situado a pocos kilómetros de São João da Pesqueira, en Trás-os-Montes, en la cima de un 

monte con una estratégica posición dominante sobre el río Duero (fig. 3, a), que en esa zona era muy 

peligroso hasta que se construyó la presa de Valeira, por lo que los tripulantes de las embarcaciones 

(rabelos) que transportaban vino río abajo hacia Oporto realizaban súplicas al pasar bajo del santuario. 

Al santuario se va de romería y en peregrinaciones y a él se asocia un conjunto de pequeñas ermitas 

construidas por todo el monte. Todavía hoy se conserva además la tradición de que acuden al santuario 

muchachas, que, para “casarse en el año con un buen hombre”, hacen nudos en las giestas o escobas, 

nudo que según la tradición deben hacer con la mano izquierda en el tramo del camino que baja hacia la 

capilla de Nossa Senhora da Penha, situada en la gruta o palambrio que forma una gran peña o penedo 



342

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

José Miguel Sánchez Benito y Martín Almagro-Gorbea

(fig. 3, b), que puede compararse con otras capillas rupestres similares, como Nossa Senhora da Lapa, 

cerca de Viana do Minho, Nuestra Señora de la Asunción, en Pontevedra, o San Guillerme, en Finisterre 

(A Coruña) (Almagro-Gorbea, 2015: 227, fig. 7; Alonso Romero, 2021, figs. 2 y 3).

Los estudios arqueológicos evidencian una ocupación continuada del lugar al menos desde el Neolítico, 

pero para este estudio es de más interés la llamada Fraga do Diabo, situada en su parte más alta, cerca 

de la primitiva “Cova”. Se trata de una gran roca granítica de, aproximadamente, 10 metros de largo y 

Fig. 3. Miradouro de São Salvador do Mundo,  
en São João da Pesqueira (Trás-os-Montes, Portugal).

c

a

d

b



343

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRÁS-OS-MONTES

1 metro de altura media con numerosos elementos antrópicos, como diversos grupos de “cazoletas” o 

cubetas naturales en su parte alta (fig. 3, a) que parecen confirmar su función de altar, además de otras 

menores, que, según la leyenda, corresponden a las pezuñas, las rodillas y los cuernos del Diablo, que 

dejó marcados al caer sobre ella y que pueden interpretarse como huellas de pies grabadas (fig. 3, d), 

como las que en Galicia se han asociado a ritos de coronación (García Quintela y Santos Estévez, 2000; 

García-Quintela, 2003). También ofrece dos conjuntos de escalones tallados de tipo Ulaca para acceder a 

la cumbre (fig. 3, b; 3, c), bajo uno de los cuales hay un “rebaje” o receptáculo rectangular con un canal 

vertical a modo de desagüe hasta el suelo, que pudiera considerarse un altar de sacrificios.

Peñas propiciatorias

Las peñas propiciatorias de Zamora y Salamanca fueron recogidas y estudiadas por Almagro-Gorbea 

(2015), y junto a ellas hay que incluir la Peña de la Fortuna en El Escobio, Trascastro de Luna, en León. 

La más conocida es la Peña las Ánimas, de Carbellino de Sayago (Zamora), que conservaba el rito de 

rezar un padrenuestro y lanzar una piedra para salvar un alma del purgatorio, aunque también tenía el 

rito del coscorrón para adquirir inteligencia. Junto a ella deben citarse la Piedra de los Deseos, de Abelón 

de Sayago (Zamora) y la Peña del Perdón, de La Redonda (Salamanca) (fig. 4), a las que probablemente 

se puede añadir la Peña de los Enamorados, de Villar de Ciervo (Zamora), a juzgar por el topónimo y 

por seguir siendo lugar de reunión y meriendas de jóvenes, aunque ha debido perder el rito de tirar una 

piedra a su cumbre.

Junto a las peñas propiciatorias se deben incluir las peñas fecundantes, entre las que destacan por su 

numerosa frecuencia las “peñas resbaladeras”, hasta fechas muy recientes prácticamente olvidadas y 

que son características de las áreas graníticas, puesto que el granito parece ser la roca más adecuada 

para practicar este rito, aunque en la zona de León y Zamora también se documenta en rocas cuarcíticas, 

como ocurre en Badajoz y Ciudad Real. Estas peñas se caracterizan por ofrecer una acanaladura de 30 a 

50 centímetros de ancho y de 1 a 5 centímetros de profundidad, que es la huella del desgaste por roce 

producida por deslizamientos muy reiterados sobre su superficie, lisa e inclinada generalmente entre 25 

y 50 grados, que ha quedado brillante por ese pulimento (Almagro-Gorbea y Sánchez Benito, e. p.). Su 

tamaño puede variar mucho, desde peñas aisladas que apenas alcanzan los 2 metros de altura, como la 

de Arrabalde en Zamora, hasta superar ampliamente los 5 metros al utilizar un canchal de granito de gran 

tamaño. En la zona de Zamora y Salamanca se ha documentado cerca de 100 casos, que dan idea de su 

popularidad.

Ofrecen denominaciones populares características reflejan tradiciones dialectales consuetudinarias de 

interés, aunque generalmente se denominan resbalinas en Zamora y resbaladeras en Salamanca. En 



344

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

José Miguel Sánchez Benito y Martín Almagro-Gorbea

estas zonas, se constata la denominación desliçera, documentada en el siglo xvi en Gallegos de Solmirón 

(Salamanca), Escorregar, en Espondrinhas, Sabugal, y en Linhares da Beira (Portugal), resbaladera, en la 

mayor parte de Salamanca, como Ahigal de Villariño, Aldeadávila, Brincones (Salamanca), y en algunas 

de Zamora, como Ferreras de Abajo, La Vidola, Mahide…, El Resbalín, en Sanabria y Resbalina en Abelón, 

Argañin, Gáname, Bogajo y otros pueblos del Sayago, en Zamora, y del campo de Ledesma, en Salamanca, 

como Hinojosa de Duero, Santiz, Villamayor, Zarza de Pumareda… Sin embargo, la denominación más 

general es la de peña resbaladera, utilizada en la mayor parte de la provincia de Salamanca y de Cáceres, 

pero que también se usa en Zamora y Ávila.

Fig. 4. Peña del Perdón, en La Redonda (Salamanca).

Sobre su función ritual es interesantes su asociación a fiestas de primavera, como el Jueves Merendero, 

que es el anterior al Carnaval, o el Lunes de Aguas, el siguiente al Domingo de Pascua, fiestas para 

favorecer la fecundidad, como la Fiesta de San Vicente de Muga de Sayago, que conservaba pervivencias 

de la tradición de sortear por insaculatio para emparejar chicos y chicas (Jordán, 2008). Las peñas 

resbaladeras originariamente tendrían una función ritual, que se ha debido perder posteriormente al pasar 

a convertirse en juegos de niños, pues su característica acanaladura documenta la práctica reiterada en 

la roca de un rito durante muchos años, puesto que solo un uso muy prolongado ha podido producir la 

brillante acanaladura, en ocasiones profunda. La acanaladura suele ser única, pero en Villamayor, en 

Salamanca, y en algún otro caso, existe una segunda acanaladura más o menos próxima, como ocurre 

en otras peñas resbaladeras de la península ibérica. También se debe señalar su frecuente asociación 

a fuentes y en algún caso a santuarios, como el de la Virgen del Castillo en Villaseco de los Gamitos, 



345

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRÁS-OS-MONTES

cerca de Ledesma y El Resbalín de Puebla de Sanabria (Zamora) (fig. 5), situado bajo la cabecera de la 

iglesia con huecos labrados en la peña para facilitar subir por ella. Algunas peñas de Salamanca, como las 

peñas de Sobradillo, el Cancho Resbalino de Peromingo y la Resbalina de Hinojosa de Duero, esta última 

también cercana a una fuente y bajo un santuario, tienen una especia de asiento en su parte superior, 

mientras que, en Fuentes de Oñoro (Salamanca), La Peña del Rayo (fig. 6), que tiene ese nombre porque 

se considera que su brillo ha sido producido por un rayo, se asocia a una pequeña cubeta en su cumbre, 

como en Villamayor (Salamanca). Estos elementos confirman que debieron tener en origen una función 

ritual, aunque hayan terminado por ser usadas como toboganes para juegos infantiles.

Fig. 5. El Resbalín, en Puebla de Sanabria (Zamora).

A pesar de haberse identificado casi 100 ejemplares, todavía no está completo el inventario con el listado 

y localización de todos estos monumentos a causa de su elevado número, pero estas peñas resbaladeras 

de las provincias de Zamora y Salamanca son características de las áreas graníticas occidentales de la 

península ibérica, desde Galicia (Feijoo Ares, 2001) a Andalucía (Almagro-Gorbea y Moya, 2021), y, aunque 

también se conoce alguna en Cataluña y Levante, son características de las áreas atlánticas, como la 

Bretaña y otras partes de Francia (Sébillot, 1902: 205-247; 1904-1906; 1908; Almagro-Gorbea et alii, 2020).



346

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

José Miguel Sánchez Benito y Martín Almagro-Gorbea

Fig. 6. La Peña del Rayo, en Fuentes de Oñoro (Salamanca).

En la actualidad se conocen más de 300 peñas resbaladeras en la península ibérica, lo que indica su 

popularidad, pero las conocidas deben ser una pequeña proporción de las existentes, y, además, se 

han convertido en lugar de diversión para deslizarse a modo de tobogán, pues han perdido la función 

originaria que debieron tener durante muchos años y que explica el gran desgaste que ofrecen, quizás 

por su relación con ritos de fecundidad femenina y con partes pudendas del cuerpo, como documentan 

las tradiciones de Francia (Sébillot, 1904: 336) y como se ha conformado en algunas zonas de Ávila 

(Caballero y Mariné, 2021).

Entre las peñas sacras localizadas en las provincias de Zamora y Salamanca, algunos tipos menos 

frecuentes no dejan de ser significativos. Es interesante entre las peñas oscilantes destacar la Peña del 

Pendón (fig. 7), del Teso de San Cristóbal, en Villarino de los Aires (Salamanca) (Morán, 1932: 209; Benito 

del Rey y Grande del Río, 1992: 73 ss.; 2000: 75), considerada un altar de Tipo B.2 por Maria João Correia 

Santos (2015: n.º 45, 745 ss.), aunque su forma de asiento la relaciona con las peñas-trono y la tradición 

local asocia la capacidad de hacerla oscilar a juicios ordálicos, pues está situada sobre un despeñadero, 

dato interesante para su valoración ritual.

También se documentan menhires de forma fálica (fig. 8, a y 8, b), especialmente en la provincia de 

Zamora, en algunos casos conservados junto a iglesias y capillas, lo que indica su carácter ritual, pues, 

aunque propiamente no son peñas sacras, se asocian a creencias y ritos similares de fecundidad. En 

Salamanca se pueden citar el menhir situado junto a la muralla de Ledesma o el menhir de Buenamadre, 

situado junto a una fuente ante la ermita de la Virgen de los Remedios y que ofrece cruces grabadas 

que indican su cristianización (Benito del Rey y Grande del Brío, 1994b). También se pueden citar en la 

provincia de Zamora El Rollo de Ufones (fig. 8, a), situado junto a la iglesia de Santa Eulalia, que tiene 



347

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRÁS-OS-MONTES

una cruz grabada y el menhir de Rabanales (fig. 8, b), que es de forma fálica y está igualmente junto a la 

iglesia del pueblo, donde todavía alguna mujer rozaba su vientre contra él para tener fertilidad.

Además del posible trono o asiento en la citada Peña del Pendón del Teso de San Cristóbal, en Villarino 

de los Aires, desde el que se cuenta que se precipitaba a los condenados, existen otros dos posibles 

tronos en El Maguillo, Sorihuela (Salamanca), pero sin testimonios que orienten sobre su posible uso 

ritual. Tampoco se han recogido evidencias rituales asociadas a peñas perforadas, si bien en Muelas del 

Pan (Zamora), existe un altar de tipo tipo A1 denominado La Peña Buracada (Benito del Rey y Grande 

del Río, 1992: 56 ss.; Santos, 2015: 433 ss.) que pudiera haber tenido algún ritual de paso, en todo caso 

perdido en la actualidad. También tiene interés la barca de piedra de Puebla de Sanabria (Zamora) (fig. 9), 

asociada a un mito cosmológico de desaparición y castigo como los documentados en Galicia, de donde 

debe proceder, aunque no sea seguro que su origen proceda del Camino de Santiago, ya que estos mitos 

son propios de las áreas celtas atlánticas, como ha documentado Fernando Alonso Romero (1991).

Mejor documentadas están las peñas sonoras, que deben ser bastante más frecuentes de lo que se supone, 

aunque nunca han sido estudiadas a pesar de su interés para la arqueoacústica, pues prácticamente 

nunca se han recogido los mitos asociados. En la provincia de Zamora cabe señalar la Peña la Campanera 

de Abelón, la Peña de la Campana y la Peña Tamboriles de Argañín, y la Peña la Campana de Carvellino, 

además de la Peña la Campana de Luelmo y otra con el mismo nombre de Villar del Buey. También 

en Villar del Ciervo (Salamanca), existe otra Peña de la Campana situada en el camino de la Puente 

Quebrá, formada por dos peñas con un agujero entre ambas en el que, al tirar una piedra, se produce un 

sonido que se asociaba al tañido de una campana y, según una tradición local, la Peña Gorda de La Peña 

(Salamanca), suena en cierto lugar como si debajo hubiera metales.

Fig. 7. Peña del Pendón, en Villariño de los Aires (Salamanca).



348

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

José Miguel Sánchez Benito y Martín Almagro-Gorbea

Fig. 8. a) El Rollo de Ufones de Aliste, en Zamora; b) menhir de Rabanales, en Zamora.

Fig. 9. Barca de Piedra, en Puebla de Sanabria (Zamora).

a b



349

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRÁS-OS-MONTES

Igualmente, son relativamente frecuentes las peñas con pisadas míticas, que debieran recibir el interés 

que merecen. Podemos señalar la Pisada del Caballo de Santiago en Codesal y la Pisada del Moro en 

Palazuelo, ambas en Zamora, las Pisadas de la Virgen en Pereña de la Ribera, Salamanca (Cruz Sánchez, 

2015)… En Tamames (Salamanca), está la Pisada del Caballo de Roldán al lado de la marca que dejó 

Roldán “donde clavó su espada”, junto a la Fuente de Roldán, de agua sulfurosa fría, lo que parece indicar 

su origen prerromano. Ya en Portugal, cabe señalar la Rodilla de la Virgen, en el santuario de Nossa 

Senhora de Alagõa, en Pinhel, Guarda, y los pies grabados descritos en el santuario de San Salvador do 

Mundo (vid. supra).

Otro tipo posible de peña sacra son los hitos míticos, que en muchos casos parecen heredar la tradición 

de los trifinia romanos y que a menudo se asocian a tradiciones locales que permiten plantear un origen 

quizás prerromano, todavía por analizar. Un ejemplo es la Peña Roya de Sanabria (Zamora), que marca el 

límite entre los pueblos de Rábano, Doney y San Justo, con muchos signos gravados, círculos, cruciformes, 

serpentiformes…, actualmente apenas visibles a causa de los líquenes. Más importante es la Fraga de los 

Tres Reinos, entre Orense, Zamora y Portugal, pues señalaba la frontera entre los reinos de León, Galicia 

y Portugal, aunque hoy pertenece al concejo de A Mesquita (Orense). A su lado está la Fuente de los Tres 

Reinos, donde podía abrevar el ganado de cualquiera de los tres reinos citados, un reflejo de tradiciones 

ancestrales.

Conclusiones

Tras el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa de 2016, se han recogido más de 150 peñas sacras de las 

áreas graníticas de Zamora, Salamanca, a las que se añaden algunas de la zona limítrofe de Trás-os-Montes 

(fig. 10). Este conjunto es fruto de exploraciones durante años y de un intenso trabajo de prospección 

realizado en estos tres últimos años para contribuir al Corpus de peñas sacras de la península ibérica. Estas 

tierras de Zamora y Salamanca, cuya continuidad es el distrito de Trás-os-Montes, ofrecen el interés de ser 

una zona intermedia entre Galicia y Extremadura y entre ambas regiones más Portugal y las áreas de Ávila 

y Toledo, que constituyen el límite oriental de las áreas graníticas de la península ibérica.

Las peñas sacras analizadas completan los escasos estudios sobre estas peñas realizados en esta zona 

y complementan la visión sobre la riqueza en monumentos de este tipo en las provincias de Zamora y 

Salamanca, en las que tan solo se habían publicado santuarios rupestres (Benito del Rey y Grande del Brío, 

1992; 1994a; 2000…), algunos de ellos con altares (Santos, 2015: 371-448). Gracias a las prospecciones 

en estos últimos años se ha logrado obtener una visión mucho más precisa de las peñas sacras en esta 

zona. Destaca, como ocurre en Extremadura, el predominio de las peñas resbaladeras, cuyo número 

supera ampliamente el centenar, por lo que representan más del 50 % de las peñas sacras conocidas 



350

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

José Miguel Sánchez Benito y Martín Almagro-Gorbea

en esta zona. Le siguen en número 27 altares rupestres, en buena parte ya conocidos por trabajos 

anteriores (Santos, 2015), que suponen un 17 % de las peñas sacras hasta ahora identificadas. Junto a 

ellas se debe destacar la localización de 8 peñas sonoras, que supone un 5 %, cuyo interés merecería 

un estudio monográfico. Los restantes tipos de peñas aparecen por ahora peor representados, aunque 

conviene destacar los monolitos o menhires fálicos, ya que habían conservado su carácter mágico, así 

como la barca de piedra de Puebla de Sanabria, que constituye una prolongación de estos monumentos 

característicos de Galicia (Alonso Romero, 1991).

Fig. 10. Tipología de las peñas sacras de las provincias de Zamora y Salamanca (156 en total).

El mayor interés del rico y variado conjunto de peñas sacras de estas tierras es que revela una visión 

sobrenatural o “mágica” de la naturaleza al permitir conocer un “paisaje sacro” que supone una concepción 

animista del mundo de origen prerromano, que se había conservado en el ámbito rural prácticamente 

casi hasta la actualidad. Junto a estas peñas sacras también se deben incluir montes, fuentes, lagunas y 

ríos, árboles y bosques, cuevas y abrigos, caminos, cruces y puntos limítrofes, vados y collados, todos los 

cuales eran numenes que tenían carácter sacro y eran objeto de devoción por medio de ritos conservados 

hasta la cristianización, como trasluce la obra de Martín de Braga De correctione rusticorum. Se trata de 

un campo de investigación muy atractivo, ya que permite reconstruir la religión prehistórica popular, en 

la que estas peñas eran algo vivo y “mágico”, por lo que ayudan a conocer la mentalidad, las creencias 

y los ritos prerromanos (Almagro-Gorbea et alii, 2017). En consecuencia, estos trabajos de verdadera 

PEÑAS NUMEN: 4=2%

PEÑAS DE MOURAS:
3=2%

ALTARES:
27=17%

PROPICIATORIAS:
6=4%

PEÑAS
RESBALADERAS:

89=59%

PEÑAS OSCILANTES: 
2=1%

MONOLITOS FÁLICOS:
4=2%

PEÑAS PERFORADAS: 
1=1%

PEÑAS-TRONO:
2=1%

PEÑAS SONORAS:
8=5%

BARCAS
DE PIEDRA:

1=1%
HITOS

MÍTICOS:
3=2%

PISADAS
MÍTICAS:

4=3%

Total = 156



351

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN SALAMANCA, ZAMORA Y TRÁS-OS-MONTES

etnoarqueología permiten valorar un importante patrimonio arqueológico y etnológico hasta ahora 

escasamente apreciado, que forma parte esencial de nuestro patrimonio cultural, por lo que debe ser 

inventariado y protegido para su conservación y disfrute en el presente y en el futuro.

Referencias bibliográficas

Almagro-Gorbea, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá”. Ilu: 
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

Almagro-Gorbea, M. (2014). “Palambrio: una palabra ‘lusitana’ actual derivada de la raíz *pala-, ‘piedra’”. 
Estudos Arqueológicos de Oeiras, 21, pp. 461-474.

Almagro-Gorbea, M. (2015). “Sacra saxa. ‘Peñas Sacras’ propiciatorias y de adivinación de la Hispania 
Celtica”. Estudos Arqueológicos de Oeiras, 22, pp. 329-410.

Almagro-Gorbea, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificación y metodología de estudio”. En 
M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en piedras sagradas. Actas del Coloquio 
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

Almagro-Gorbea, M., J. J. Barriga Bravo, A. M.ª Martín Bravo, E. Perianes Valle y N. Díez González (2017). “El 
‘paisaje sacro’ de Garrovillas de Alconétar (Cáceres)”. Revista de Estudios Extremeños, 73 (1), pp. 91-134.

Almagro-Gorbea, M., J. Esteban Ortega, J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario Sánchez (2020). “Las ‘peñas 
resbaladeras’ de Extremadura: ‘peñas sacras’ relacionadas con la fecundidad”. Revista de Estudios 
Extremeños, 80 (1), pp. 11-42.

Almagro-Gorbea, M., P. R. Moya-Maleno y L. Marín Muñoz (2021). “Peñas sacras en Ciudad Real: de los Montes 
de Toledo a Sierra Morena”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras 
sagradas de la península ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en 
Huesca en noviembre de 2019, pp. 267-292. Huesca.

Almagro-Gorbea, M., y J. M. Sánchez Benito (e. p.). “Las ‘peñas resbaladeras’ en la provincia de Zamora: 
nuevas peñas sacras en la península ibérica”. En I Congreso Internacional de los Paisajes Culturales 
Sagrados: antropología, espacios, prácticas y arquitecturas (Zamora, 17-20 de octubre de 2018).

Alonso Romero, F. (1991). Santos e barcos de pedra. Vigo.

Alonso Romero, F. (2021). “Nuevos estudios sobre peñas sacras en Galicia y sus paralelos en las áreas 
atlánticas”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas de la 
península ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre 
de 2019, pp. 353-384. Huesca.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (1992). Santuarios rupestres prehistóricos en las provincias de 
Zamora y Salamanca. Zamora / Salamanca.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (1994a). “Nuevos santuarios rupestres prehistóricos en las provincias 
de Zamora y Salamanca”. Zephyrus, 47, pp. 113-131.



352

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

José Miguel Sánchez Benito y Martín Almagro-Gorbea

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (1994b). “Menhir fálico en el término de Buenamadre (Salamanca)”. 
Zephyrus, 47, pp. 365-366.

Benito del Rey, L., y R. Grande del Brío (2000). Santuarios rupestres prehistóricos en el centro-oeste de 
España. Salamanca.

Benito del Rey, L., R. Grande del Brío y M. Sánchez Rodríguez (1994). “‘La mesa de los Curas’, santuario 
rupestre prehistórico, en la Fregeneda (Salamanca)”. Zephyrus, 46, pp. 315-320.

Caballero, J., y M. Mariné (2021). “Peñas sacras en tierras abulenses”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari 
Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas de la península ibérica. Actas del II Coloquio 
Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019, pp. 235-266. Huesca.

Correia Santos, M. J. (2015). Santuarios rupestres de la Hispania indoeuropea. Tesis doctoral leída en la 
Universidad de Zaragoza. <https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf>.

Cruz Sánchez, Pedro J. (2015). “Paisajes sagrados en el occidente salmantino: definición y análisis a través 
de los ejemplos de El Abadengo y La Ribera”. En XV Curso de Verão Iberismo e Lusofonia: Paisagens, 
Territórios e Dialogos Transfronteiriços (Iberografías), pp. 35-56. Guarda.

García Quintela, M. (2003). Souveraineté et sanctuaires dans l’Espagne celte: études comparées d’histoire 
et d’arquéologie. Mémoires de la Société Belge d’Études Celtiques 17. Bruselas.

García Quintela, M., y M. Santos Estévez (2000). “Petroglifos podomorfos de Galicia e investiduras reales 
célticas: estudio comparativo”. Archivo Español de Arqueología, 73, pp. 5-26.

Jordán, J. F. (2008). “De las fiestas del Lunes de Aguas al cortejo de San Genarín: caos ritualizado, avatares 
del carnaval”. Culturas Populares: revista electrónica, 7 (julio-diciembre) (consultado: 29/11/2018).

Morán, C. (1932). De folklore salmantino. Coímbra.

Morán, C. (1946). Reseña histórico-artística de la provincia de Salamanca. Salamanca.

Navarro, J. M. (2017). “Piedras sagradas en el Alto Aragón: una propuesta de metodología para su estudio 
y clasificación”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en piedras sagradas. 
Actas del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 284-302. 
Huesca.

Sébillot, P. (1902). “Le culte des pierres en France”. Revue de l’École d’Anthropologie de Paris, 12, pp. 175-
186 y 205-247.

Sébillot, P. (1904-1906). Le Folk-Lore de la France, i: Le ciel et la terre (1904); ii: La mer et les eaux 
douces (1905); iii: La faune et la flore (1906). París (reed., 2014).

Sébillot, P. (1908). Le Folklore de France, iv: Le Préhistorique, 1. París (reed., 1968).

https://zaguan.unizar.es/record/31628/files/TESIS-2015-069.pdf


Nuevos estudios sobre peñas sacras en Galicia  
y sus paralelos en las áreas atlánticas

Fernando Alonso Romero*

353

Galicia, situada en un finisterre del suroeste de Europa, es una de las regiones que ha conservado más 
tradiciones, cultos y creencias ancestrales relacionadas con las piedras y con los peñascos de curiosas 
formas producidas por la erosión. En el folklore gallego hay información que tiene que ver con creencias 
muy antiguas, en muchos casos todavía vigentes, que nos conducen a un mundo mítico basado en una 
concepción animista del “paisaje sagrado”. Este paisaje pervive en torno a las piedras o determinados 
conjuntos rocosos. En nuestro artículo pretendemos estudiar, analizar y catalogar los diferentes tipos 
de piedras sagradas de Galicia. Creemos que es urgente estudiarlas y apreciarlas, pues son parte de 
un patrimonio cultural apenas valorado. Este estudio también puede contribuir a fomentar un turismo 
cultural y a resaltar el fondo mítico de creencias y tradiciones ancestrales comunes en el que se asienta 
el folklore europeo.

Piedras sagradas. Cultos. Tradiciones. Creencias. Animismo. Galicia.

Galicia, located in a Land’s End in southwestern Europe, is one of the regions that has preserved more 
traditions, cults and ancestral beliefs related to stones and the boulders of curious forms produced by 
erosion. In Galician folklore there is information that stems from very old beliefs, in many cases still 
prevailing, that lead us to a mythical world based on an animistic conception of the “sacred landscape”. 
This landscape survives around the stones or certain clusters of rocks. In this work, we intend to study, 
analyze and catalogue the different types of sacred stones of Galicia. At present, we believe it is urgent 
to study and appreciate them because they are part of a cultural heritage that is barely valued. This 
study can also contribute to promoting cultural tourism and highlighting the mythical background of the 
common ancestral beliefs and traditions on which European folklore is based.

Sacred stones. Cults. Traditions. Beliefs. Animism. Galicia.

*	 Catedrático jubilado. Universidad de Santiago de Compostela. fernando.alonso@usc.es

ÍNDICE

mailto:fernando.alonso%40usc.es?subject=


354

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

Introducción

Este artículo es el resultado de viajes y de encuestas por tierras gallegas. Realizado en colaboración con 

Martín Almagro, sigue una línea de investigación interdisciplinar con el fin de estudiar y valorar la rica 

documentación que sobre las peñas sacras ofrece la paleoetnología de la antigua Hispania. Es un breve 

resumen del trabajo realizado sobre las piedras sagradas de Galicia, que clasificamos según el modelo 

acordado en el I Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa de Huesca de 2016 y que ilustramos con 

algunos testimonios y paralelos en el Occidente europeo.

¿Qué es una peña sacra?

Entendemos que peña sacra es toda peña perteneciente al mundo de lo sagrado y vinculada a una divinidad 

que le otorga carácter sobrenatural, generalmente con connotaciones mágicas. Sus características no se 

explican desde nuestra forma racional de entender el mundo, puesto que son sobrenaturales, como así lo 

muestran los ritos y los mitos asociados, sin cuyo conocimiento no es posible identificar una peña como 

sacra.

El estudio de las piedras sacras ha atraído más a aficionados que a investigadores, lo que explica la 

escasez de trabajos científicos que hasta ahora se les ha dedicado. El análisis de las peñas sacras debe 

ser interdisciplinar, desde la arqueología y la etnología, ya que las tradiciones populares y los relatos 

orales han de reinterpretarse a la luz de la historia comparada de las religiones.

Gran parte del folklore relacionado con las peñas sacras desapareció a mediados del pasado siglo xx 

debido a los cambios sociales y mentales, como la mecanización, la emigración y los nuevos patrones 

culturales transmitidos por los medios de comunicación, que transformaron la vida tradicional de las 

sociedades campesinas, lo cual determinó la pérdida progresiva de una cultura ancestral que durante 

siglos había conservado tradiciones de origen prehistórico en un impresionante proceso “de larga 

duración”. A finales del siglo pasado aún se creía en las aldeas de las laderas del monte Pindo, en Carnota 

(A Coruña), que las piedras crecían, igual que en el siglo xix en Francia y en las islas británicas, en donde 

se decía que las piedras poseían vida propia, que crecían con el paso del tiempo y que incluso tenían una 

reproducción natural.1 Las peñas sacras, integradas en el entorno natural, son monumentos esenciales 

para comprender la mentalidad religiosa y la concepción precientífica del “paisaje sacro” que tenía el 

hombre prehistórico y que parcialmente aún pervive en algunas manifestaciones de la cultura tradicional 

de Galicia. De aquí su gran interés.

1	 Bord (1976: 155); Billson (1895: 63); Alonso Romero (2012: 58 ss.).



355

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

Con la llegada del cristianismo, los cultos a las piedras sacras se compaginaron con la visión que la 

nueva fe introducía en el mundo animista, dando lugar a que los santos y las vírgenes se convirtieran 

en herederos de los antiguos numina pero sin apenas alterar los ritos y la fe que tradicionalmente se les 

venía dedicando desde tiempos muy anteriores a la romanización del territorio gallego.

Por consiguiente, creemos que el estudio de las peñas sacras de Galicia puede contribuir a llamar la 

atención sobre estos verdaderos monumentos prehistóricos, en su inmensa mayoría hasta ahora 

prácticamente olvidados. De ahí la urgencia de su localización, su estudio y su conservación, antes de 

que desaparezca definitivamente la generación que todavía mantiene vivo el respeto a esas peñas y la 

práctica de sus tradiciones.

Opinamos también que el estudio de las peñas sacras puede tener una repercusión cultural más amplia 

en horizontes turísticos y educativos. Son ya muy pocas las personas que recuerdan las costumbres, 

las creencias y las tradiciones con las que se desarrollaba la vida tradicional en el campo, pues estamos 

viendo los últimos testimonios de una cultura que está desapareciendo. De ahí la urgente necesidad de 

recoger los vestigios que todavía quedan, pues no solo nos ayuda a comprender el significado de las 

peñas sacras, sino también a pensar en las implicaciones educativas que para las nuevas generaciones 

puede tener el saber cómo veían sus antepasados el entorno natural en el que vivían, pues de su ancestral 

percepción del paisaje natural ha venido evolucionando la nuestra y adquiriendo nuevas perspectivas 

para comprender y superar las dificultades del territorio en el que seguimos viviendo. El hecho de conocer 

cómo hemos llegado a adquirir nuestra forma actual de contemplar la naturaleza, así como el ver la 

impronta humana que dejaron en ella nuestros antepasados, nos ayuda a tener una formación humana 

sólida y una visión racional del entorno. Ya a finales del siglo xix, cuando los estudios arqueológicos y 

etnográficos estaban en Galicia todavía en mantillas, el historiador Atanasio López decía que el folklore 

es “un medio educador de seguro y ventajoso resultado, cuando se maneja con oportunidad y discreción. 

Forma hombres ágiles y sanos, de alma templada y serena y de sentimientos dulces y generosos, con 

gran amor a su país, porque le conocen a maravilla, y admiradores y respetuosos con lo ajeno, cuando les 

toca en suerte contemplarlo. En fin, que una educación entendida de este modo no forma solo personas 

doctas, sino de recto y sensato sentido, lo cual escasea por estas tierras, de modo todavía no bien 

apreciado”.2 Algunos años antes, en 1849, Leopoldo Martínez de Padín, uno de los primeros investigadores 

que se interesaron en Galicia por el estudio de las piedras sacras, concretamente sobre las llamadas 

piedras oscilatorias, decía que las estudiaba para que “todos, aun los no versados en arqueología, puedan 

conocer la importancia de ciertas piedras y vestigios que es común creer de ningún valor”.3 Esta visión 

2	 López (1887: 207). 

3	 Martínez de Padín (1849: n. 3, p. 232).



356

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

pionera del siglo xix adquiere en la actualidad un enorme interés y se puede aplicar también a nivel 

europeo. Afortunadamente estamos viviendo tiempos en los que las instituciones académicas muestran 

su interés por conocer el folklore del continente al que pertenecemos, no solo por su valor científico, sino 

también como un vínculo educativo que contribuya a reforzar la identidad de la Unión Europea.

Tipos de piedras sacras en Galicia

La tipología de las peñas sacras de Galicia es similar a la del resto de las áreas graníticas de la península 

ibérica,4 pero se han conservado mejor sus ritos y sus mitos y existe una mayor riqueza y un mayor 

número de particularidades. Las peñas sacras se caracterizan por su aspecto físico y por sus diferentes 

funciones, que se reflejan en los distintos ritos, mitos y tradiciones que se han conservado sobre ellas. 

Desde un punto de vista tipológico y funcional, las peñas sacras de Galicia se puedan clasificar en diversos 

grupos. Y es interesante señalar que este territorio conserva peñas sacras prácticamente de todos los 

tipos hasta ahora identificados en otros lugares de la antigua Hispania, hecho que se explica por su 

paisaje granítico y por el carácter conservador de Galicia, en especial en las zonas montañosas aisladas.

En el estudio que actualmente se lleva a cabo cada una de las peñas que hemos estudiado va provista de su 

correspondiente ficha identificatoria (Almagro-Gorbea y Gari, 2021: 11), que sigue el modelo concertado 

en el Coloquio sobre Sacra Saxa de Huesca de 2016, en la que hacemos constar su nombre, tipo, 

lugar, coordenadas, descripción física y arqueológica, leyendas, tradiciones, observaciones, fotografía, 

informante, bibliografía y vías de acceso. Es de notar que algunas propiedades atribuidas a las piedras 

sagradas que carecen de resalte físico significativo se encuentran también en las piedras cuyas virtudes 

sobrenaturales están condicionadas por su aspecto morfológico: su forma de cama, tumba, tobogán, 

hueco…

Peñas sacras (numina)

Decía Manuel Murguía a finales del siglo xix que muchas rocas tenían “a los ojos del campesino su virtud, 

su tradición, su historia. No le son indiferentes”.5 Esta opinión continúa vigente, pues hay peñas que 

parecen poseer naturaleza divina, por ser consideradas la encarnación o materialización visible de un 

numen divino que se puede identificar con el numen loci o divinidad protectora y patrona del lugar, esto 

es, del territorio y de sus gentes. Su culto fue posteriormente desempeñado por la Virgen y por santos 

que se veneran en las iglesias construidas para cristianizar esas litolatrías. En algunos casos la primitiva 

4	 Almagro-Gorbea (2016).

5	 Murguía (1982: 77).



357

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

peña sacra ha desaparecido, pero no así su culto, que podemos verlo en la ermita de San Cibrán de 

Tomeza (Pontevedra), a la que los fieles dan nueve vueltas el Lunes de Pascua y en cada una le tiran 

de espaldas una piedra al tejado de la fachada meridional para curarse de los feitizos (embrujamientos) 

debidos al mal de ojo.6 Y en el santuario de San Adrián y San Julián, en Carballido (Pacios, Begonte), los 

devotos ponen el pie en un hueco de las losas del suelo para curarse de los males de las piernas, y los que 

padecen dolores de cabeza, la introducen en una ventana ciega del edificio y después dejan una limosna 

en el alféizar.7 En otros testimonios vemos que la peña sacra aún se conserva, aunque cristianizada, 

pues para curar el dolor de cabeza es beneficioso darse tres croques (cabezazos) en la Cama de San 

Xiao (Julián), una roca de la cima del monte Aloia, en Tui (Pontevedra), en la que se dice que dormía el 

santo y que después de su martirio se colocó su cuerpo en ella, peña en la que nunca crece la hierba.8 

Al grupo de peñas sacras pertenecen también los restos conservados en la ermita de San Guillermo, en 

Finisterre (A Coruña), adosada a un peñasco en el que antiguamente se realizaban ritos de fertilidad, que 

se continuaron hasta mediados del siglo pasado sobre un sarcófago de granito, delante de dicho peñasco, 

atribuido a san Guillermo (fig. 1). La capilla está orientada hacia el este astronómico y, en el amanecer del 

equinoccio de primavera, los primeros rayos del sol, después de despuntar sobre la cima del mítico monte 

Pindo, a 12 kilómetros de distancia, penetran en la cavidad que hay bajo dicho peñasco.9 Pervivencia de 

antiguos cultos relacionados con el despertar de la naturaleza y la fertilidad es la fiesta de la Resurrección 

que todos los años celebra la villa de Finisterre, con enorme fervor cristiano, muy cerca de San Guillermo. 

Mientras que en su ermita, todavía a mediados del siglo pasado, se mantenía una fe ancestral en el poder 

propiciatorio de la fecundidad que se atribuía a dicho sarcófago. En el siglo xviii decía el padre Sarmiento 

que en “esa pila o cama de pedra, se echaban a dormir marido y mujer, que por estériles recurrían al 

santo y a aquella ermita; y allí delante del santo engendraban”.10 Hasta mediados del pasado siglo xx ese 

rito de fertilidad era práctica común en otros lugares no solo de Galicia,11 sino de todo el Occidente de 

Europa, y la antigua literatura céltica y la escandinava ofrecen testimonios sobre la tradición de sentarse 

sobre un dolmen o sobre una tumba con la esperanza de recibir la ayuda del espíritu de algún antepasado, 

el cual responde a la consulta que durante el sueño le hace la persona que se acuesta sobre su tumba.

En Irlanda existen también determinadas rocas que se conocen con el nombre de camas de santos y de 

Diarmuid y Gráinne. Suelen tener cavidades o huecos en su superficie, y en ellas era frecuente que se 

6	 Fernández (2012: 42).

7	 Cardeso Liñares (2000: 83-84, 87-88).

8	 Romero Rodríguez (2002: 24).

9	 Alonso Romero et alii (1999). 

10	 Sarmiento (1745); Pensado (1975: 79). 

11	 Carro Otero et alii (1981).



358

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

Fig. 1. Sarcófago utilizado para ritos de fecundidad  
en San Guillermo, Finisterre (A Coruña).

acostaran los matrimonios infecundos con la esperanza de concebir.12 El testimonio irlandés comparable 

con la práctica de fertilidad que se efectúa en la ermita de San Guillermo es la “cama” que hay en 

Croagh Patrick, la montaña sagrada del condado de Mayo, hasta donde subían las parejas con el fin de 

pasar la noche en ella.13 El folklore suizo y también el alemán conservan ejemplos de la creencia que 

todavía se mantenía en el siglo xix sobre los huecos que había en determinadas piedras en los que se 

suponía que se ocultaban las almas de los antepasados en espera de poder reencarnarse en un nuevo 

ser humano.14 En Suiza a estas piedras las llamaban piedras de los bebés, como la que estaba cerca de 

Schloss Rothburg, en el cantón de Vaud.15 En Galicia resulta sorprendente ver la enorme repercusión que 

ha tenido en la cultura tradicional el mundo de los muertos. La creencia sobre la relación de los seres 

del otro mundo con los vivos pervive también en la práctica devota que se celebra en el interior de las 

iglesias, como la de San Juan de Roo, en Outes (A Coruña), que se realiza sobre una tumba situada al pie 

del altar en la que se supone que yace un corpo santo, es decir, los restos de algún santo o religioso al 

que se le atribuyen grandes milagros. Para obtener su ayuda el devoto debe tumbarse boca abajo sobre 

12	 Ó Súilleabháin (1967: 59). 

13	 Bord (1982: 38).

14	 Gélis (1991: 39). 

15	 Dukinfield Astley (1911: 97).



359

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

su sepulcro e intentar dormirse, confiado en que durante su sueño verá la solución al problema que le 

aflige o el remedio que debe utilizar para curarse.16 Esta misma práctica también se realizaba en Irlanda, 

igualmente en el interior de las iglesias en las que se veneraba la tumba de algún santo.17 Sobre la losa de 

la tumba de san Cavan, en la isla de Inis Oirr del archipiélago de Aran, se acostaban los enfermos y sobre 

ella se quedaban toda la noche con la esperanza de recuperar la salud al llegar el amanecer. Se decía que 

incluso dicha losa se adaptaba milagrosamente al tamaño del cuerpo del paciente.18 La joven que deseaba 

casarse también pasaba una noche sobre la tumba de san Cavan, soñando con la llegada del hombre 

que la convertiría en esposa.19 Relacionados con estas prácticas efectuadas sobre enterramientos, hay 

también testimonios en la antigua literatura galesa20 e igualmente en el folklore inglés sobre las piedras 

que tienen forma de asiento o de “cama”; por ejemplo, la silla rocosa conocida popularmente como la 

Silla de San Maughold en el promontorio de Maughold Head de la isla de Man, sobre la que en el siglo xix 

se decía que curaba la esterilidad de las mujeres que se sentaban en ella en el equinoccio de primavera, 

es decir, en la época del año en la que se esperan los frutos nuevos de la naturaleza.21 También entre 

las creencias populares sobre los enterramientos megalíticos irlandeses se encuentra la que atribuye 

poderes fertilizantes a determinados dólmenes, que concedían la facultad de ser fértil a la mujer estéril 

que consiguiera quedarse dormida sobre la piedra de su cubierta.22 Por eso los matrimonios que tenían 

dificultades para tener descendencia solían pasar una noche en un dolmen, siguiendo así la misma práctica 

que también existía en Gales y en Bretaña.23

De todos modos, debemos recordar que esta tradición de acostarse sobre una tumba en busca de la 

fertilidad, la salud o la solución de algún problema no es exclusiva de “la cultura atlántica europea”, pues ya 

en la antigua Grecia y en otros países del Mediterráneo se realizaban prácticas semejantes para ponerse en 

contacto con los antepasados o los seres del otro mundo por medio de la incubatio, es decir, el procedimiento 

curativo y fertilizante de yacer sobre un enterramiento, un dolmen, un sarcófago o simplemente sobre un 

hueco o cavidad rocosa en la que supuestamente yacía sepultado o había dormido o descansado un ser 

sobrenatural o numen, posteriormente cristianizado como santo o virgen.24 El procedimiento siempre era el 

16	 Alonso Romero (2007: 134).

17	 Borlase (1897: iii, 772). 

18	 Waddell (1996: 131-132).

19	 Doolan (1996: 240). 

20	 Ellis (1943: 109).

21	 MacNeill (1962: 345). 

22	 Ó Hógáin (1990: 162).

23	 Borlase (1897: iii, 846).

24	 Almagro-Gorbea et alii (2019).



360

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

mismo: el devoto debía tumbarse o introducirse en el lecho pétreo e intentar dormirse para recibir en sus 

sueños la información que le transmitía el numen o el personaje digno de su devoción al que recurría para 

solucionar su problema personal, casi siempre relacionado con la salud o la fertilidad.

Sin embargo, en las piedras con lechos rocosos que carecen de enterramientos no es necesario recurrir al 

procedimiento de la incubatio, pues basta simplemente con recibir el contacto físico y directo con la sacra 

saxa, es decir, con la piedra cristianizada y venerada por el hecho de creer que en ella se ha acostado, 

sentado o simplemente dejado la huella de su pie un santo o una virgen. De esa manera la Iglesia 

consiguió, sin pretenderlo, que se mantuviera tras el velo de la fe cristiana el antiguo numen o espíritu 

que en otros tiempos habitaba en la piedra. La Iglesia hizo que desapareciera su nombre, pero no sus 

antiguas virtudes, que pasaron a los santos cristianos.

Del mismo modo, se mantuvieron en el calendario todo lo posible las celebraciones festivas que se le 

dedicaban al numen pagano del sacrum saxum, fiestas que coincidían especialmente con los equinoccios 

o los solsticios y con actividades agrarias como la siembra y la recolección de la cosecha, pero también 

con determinadas fechas del ciclo lunar. En Galicia hay varios ejemplos de sacra saxa que reúnen estas 

características, por ejemplo la Pena da Auga, en Escuadro (Silleda. Pontevedra), en donde la tradición dice 

que durmió santa Isabel, dejando la silueta de su cuerpo en la parte superior de la peña en la que hay 

una cavidad rocosa con forma de sarcófago que suele estar siempre llena de agua de lluvia. Los devotos 

de la santa la utilizan con fines curativos; y el que sufre dolencias de los riñones o de la columna se 

arrima a esa “piedra santa” para restregar su espalda contra la superficie granítica para que le transmita 

sus milagrosas virtudes. También era frecuente, tanto en Escocia como en Irlanda, que los católicos del 

siglo xix identificaran determinadas marcas rocosas como las huellas de los pies de una virgen o de un 

santo en las piedras cercanas a las fuentes santas, a las que acudían con los mismos fines que en Galicia.25

Otro impresionante testimonio de este grupo de peñas sacras es la ermita de Nuestra Señora de la 

Asunción, en el Monte Castelo de Pesqueiras de Salvaterra do Miño (Pontevedra), situada bajo una enorme 

roca granítica. Detrás del altar se dice que hay petroglifos con forma de serpiente, de falo y de herradura. 

La tradición cuenta que también hay una cruz que, aunque se intente borrar, siempre aparece de nuevo.26 

Su fiesta se celebra el 15 de agosto. También se dice que “la ermita fue levantada por la Virgen con sus 

dedos desde el interior de la tierra”. El día de la fiesta “las viejas secan con sus pañuelos la piedra porque 

creen que suda”27 (fig. 2).

25	 Mackinlay (1893: 79).

26	 Hidalgo Cuñarro y Costas Goberna (1979: viii).

27	 Camafeita Pazos (1979: 38).



361

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

Peñas de ánimas

Este grupo está constituido por peñascos o berrocales, generalmente de 2 o 3 metros de altura, que 

aparecen asociados al rito de arrojar piedras a su cumbre, rito vinculado a la creencia de que la peña era un 

punto de contacto con el numen del más allá. En las piedras situadas en los caminos o en las encrucijadas 

los caminantes solían detenerse para depositar un guijarro e implorar la protección del numen encarnado 

en el sacrum saxum, que en algunos casos la Iglesia cristianizó colocando sobre la piedra sacra el símbolo 

de la cruz o sustituyéndola por un crucero o un altar de ánimas, de modo que mantenía los vínculos con 

el mundo del más allá pero sin abolir completamente el antiguo rito de arrojar una piedra al iniciar el 

camino, pues en Galicia se siguen depositando piedras sobre la base de los cruceros y en los altares de 

ánimas.28 También encontramos este rito fuera de Galicia en las llamadas piedras de las ánimas, cantos 

de responsos o peñas de ánimas, en las que, en algunos casos, aún se lanzan piedras con fines oraculares 

o de fertilidad y para propiciar a las ánimas —o espíritus del más allá— y obtener su protección.

28	 Fernández de la Cigoña e Núñez et alii (2002: 73; 1998: 21).

Fig. 2. Ermita de Nuestra Señora de la Asunción, en el Monte Castelo  
de Pesqueiras de Salvaterra do Miño (Pontevedra).



362

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

Existen también peñas de los deseos, que pueden ser muy diversos. Para lograrlos, el viandante lanza sobre 

ellas una piedra para sacar un alma del purgatorio y, como contrapartida, evitar tener un percance durante 

el camino. Se creía que si el guijarro que se lanzaba quedaba en la cima, como en el Canto de los Responsos 

de Villaviciosa, cerca de Ulaca (Ávila), en ese caso se cumpliría el deseo solicitado, rito claramente de origen 

celta por sus paralelos en el territorio de la antigua Celtiberia.29 Decía Manuel Murguía a finales del siglo xix 

que “en Galicia se encuentran creencias y costumbres tales y tan claras y evidentes, que sin esfuerzo alguno 

se ve en ellas la continuación del culto y ritos fúnebres de los celtas, nuestros verdaderos progenitores”.30 En 

algunos pueblos de León a las piedras de los deseos se las llamaba peñas de la fortuna porque el caminante 

al pasar solía tirarles una piedra, que si se quedaba en lo alto suponía que el viaje sería feliz. El caminante 

debía también beber agua para conseguir llegar a su destino sin ningún contratiempo.31 En Galicia aún 

pervive la creencia de que las piedras que continúan dejando los peregrinos en los amilladoiros o montones 

de piedras que hay en el camino de San Andrés de Teixido (A Coruña) son almas redimidas que no pudieron 

cumplir una promesa. Y el día del juicio final hablarán las piedras y dirán los nombres de las personas que 

visitaron su santuario.32 Hasta hace unos años, en el pueblo de Guitiriz (A Coruña), el día de difuntos no se 

trabajaba la tierra por temor a mover las piedras, pues se consideraba que eran almas y, si se llegaba a 

golpearlas, se corría el riesgo de que se produjera alguna desgracia.33 En algunos pueblos de Galicia cuando 

una cabalgadura tropezaba con una piedra el suceso se atribuía a que en la piedra se albergaba un alma que 

se interponía en el camino para reclamar una oración por su eterno descanso.34 Igualmente, el campesino 

asturiano recomendaba que no se dieran patadas a las piedras porque podían ser “purgatorios de ánimas”. 

También en Asturias existía la tradición romera de dejar piedras en los amilladoiros porque se consideraba 

que eran purgatorios de almas.35 En el Pirineo español los caminantes que pasaban por el lugar en donde 

había ocurrido una muerte cogían una piedra, la besaban y la dejaban en el lugar del suceso. Según las 

antiguas creencias, en cada piedra había un espíritu y, al amontonar piedras encima de una sepultura, 

se cumplía el deseo de los difuntos, que buscaban compañía de nuevos muertos. Por tanto, la piedra que 

depositaba el viandante era a la vez una plegaria y una ofrenda. Después el caminante seguía su camino 

creyendo que los espíritus no le harían daño. Los bretones franceses tenían la misma costumbre.36 También 

29	 Almagro-Gorbea (2006).

30	 Murguía (1982: 104).

31	 Morán Bardón (1990: ii, 296).

32	 Armada Pita (1997: 336).

33	 Taboada Chivite (1980: 156).

34	 Mandianes Castro (1984: 168).

35	 Cabal (1924: 60; 1987: 28).

36	 Violant i Simorra (1989: 498-499).



363

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

en la provincia de Santander cuando los campesinos pasaban por delante de alguna tumba cogían una 

piedra y la dejaban a su lado al tiempo que rezaban un padrenuestro.37 En Viana do Bolo (Ourense) eran 

principalmente las mujeres las que solían dejar una piedra por cada padrenuestro que rezaban en el lugar en 

donde había ocurrido una muerte.38 En el siglo xvi en Inglaterra también se arrojaban guijarros y piedras en 

las sepulturas que había en las encrucijadas, tradición que conocía Shakespeare, pues la menciona al hablar 

de la muerte de Ofelia.39 Y si nos trasladamos a Albania vemos que allí también la gente dejaba una piedra 

al borde del camino en el que había ocurrido una muerte, porque se decía que en ella podía encontrarse el 

alma, por lo que había lugares en los que los amilladoiros llegaban a alcanzar 1 metro de altura.40

Peñas de mouras

Además de las almas, en el interior de las piedras pueden habitar seres extraordinarios, verdaderos 

numina loci ancestrales dueños del territorio y sus tesoros. El más común en el folklore gallego es la 

moura, es decir, una hermosa joven, generalmente de cabello rubio que se suele peinar al sol atrayendo 

así la atención de los mortales. Cuando esto ocurre la moura les promete grandes riquezas si acceden 

a sus deseos. Pero también hay ocasiones en los que dicha joven oculta su belleza y su personalidad 

sobrenatural bajo el disfraz de una vieja o de una bruja repulsiva. A veces se aparece ante el caminante 

y le enseña una serie de objetos entre los que resalta uno de oro. Si se muestra interés por él, la moura 

se enfurece y desaparece, llevándose con ella todos los objetos. Hay relatos en los que la moura reclama 

un beso al caminante prometiéndole a cambio un tesoro, pero cuando la va a besar se transforma en una 

horrible serpiente que provoca la huida del esperanzado mortal. Otras veces, a las doce de la noche en 

los plenilunios, atrae a los mortales hacia el interior de su peña para que vean los tesoros, cerrándoles 

después la puerta y transformándose en serpiente, según se cuenta del Con da Romaiña (fig. 3), una 

enorme roca situada en Nantes (Sanxenso, Pontevedra) sobre la que también se dice que baila el sol el 

día de San Juan.41

Tras las variadas leyendas con argumentos muy parecidos que hay en Galicia sobre este personaje 

femenino, se oculta la personalidad de un numen, una diosa muy vinculada a la tierra, pues habita en 

ricos palacios del interior de las cuevas y de las grandes rocas, en las que puede penetrar traspasando 

misteriosas puertas pétreas que solamente se abren en determinadas fechas del año. Posee también 

37	 García Lomas (2000: 113).

38	 Tenorio (1982: 107).

39	 Hamlet, v, 3. Quinlan (1954: 304).

40	 Elsie (2001: 113); Moya (2017).

41	 Quintía Pereira (2011: 205-208 y 2016: 150). 



364

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

la moura una gran fuerza física, pues otra de las tareas que acostumbra a realizar, al igual que sus 

hermanas las mouras portuguesas,42 las fairies británicas e irlandesas y las fées bretonas, es construir 

dólmenes u otros megalitos con las grandes piedras que transporta, a veces llevándolas por el aire, como 

hace la moura gallega, al tiempo que realiza la tarea de ir hilando con sus manos y de dar de mamar a 

un niño. En algunos relatos la moura es sustituida por una “vieja” que transporta la piedra en su cabeza: 

como la Pena da Moura en Amoruxosa, en el monte Bocelo (Melide, A Coruña), una de las mayores de 

España. Dentro tiene una caldera de oro, una soga de seda y un bastón.

También forma parte de estos ritos la creencia de que hay una piel de toro llena de dinero y un altar con 

santos de oro; pero todo está defendido por una serpiente.43 Algunas de las leyendas que se conservan 

sobre este personaje femenino fueron cristianizadas, dando lugar a que su personalidad y sus poderes 

sobrenaturales los adquiriera una virgen, mitema documentado en la Peña Gorda de La Peña (Salamanca).44 

Por ejemplo, se cuenta que la Casota dos Mouros o dolmen de Freán, en Berdoias (Vimianzo, A Coruña), 

42	 Chaves (1951: 108).

43	 Risco y Rodríguez Martínez (1978: 444).

44	 Sánchez Benito y Almagro-Gorbea (2021); Almagro-Gorbea (2021: 31); <https://www.lagacetadesalamanca.es/
hemeroteca/pena-pena-FWGS136737> (consultado: 16/2/2020).

Fig. 3. Con da Romaiña, en Nantes, Sanxenxo (Pontevedra).

https://www.lagacetadesalamanca.es/hemeroteca/pena-pena-FWGS136737
https://www.lagacetadesalamanca.es/hemeroteca/pena-pena-FWGS136737


365

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

fue construido por la Virgen, que traía las piedras mientras iba hilando con una rueca45 (fig. 4). Al lado del 

santuario de la Virgen de Montetorán, en Bamiro (Vimianzo, A Coruña), hay un enorme bloque granítico 

de forma cúbica que dejó la Virgen después de llevarlo hasta allí sobre su cabeza mientras iba volando y 

al mismo tiempo hilando con una rueca. Esa virgen cura los dolores de cabeza y antiguamente también 

enfermedades mentales. De ahí el dicho “A Montetorán tódolos tolos (locos) van”.46 Otro ejemplo de 

cristianización de la figura de la moura lo encontramos en la leyenda del Monte da Pena, en Moaña 

(Pontevedra), que cuenta que hay una peña con una hendidura y al llegar las doce de la noche, todos los 

día pero especialmente en Navidad, se aparece la Virgen peinándose y cantando. La persona que la ve 

se siente atraída y penetra por la hendidura, que se cierra al instante desapareciendo la persona para 

siempre.47

Fig. 4. Dolmen Casota dos Mouros, en Freán, Berdoias, Vimianzo (A Coruña).  
De izquierda a derecha, Luis Monteagudo, Carlos Núñez y Fernando Alonso Romero.

45	 Alonso Romero (2012: 84).

46	 Lema Suárez (1993-1994: 101, 99).

47	 Villaverde Román (1988: 17).



366

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

Altares rupestres

Los “altares” rupestres originariamente serían simples cavidades naturales, pero en la actualidad solo 

resultan seguros los que ofrecen inscripciones, escaleras o cazoletas con canalillos tallados y, en algún 

caso, los que tienen una orientación topoastronómica. Hay tres tipos: 1) con luculi o cazoletas, muy 

frecuentes en toda Galicia; uno de los más interesantes es la Pía de Mougás, conocido por Bouza de 

Fariña, en Oia (Pontevedra), en un bloque granítico en el que además hay una inscripción;48 2) tipo Lácara, 

con entalladuras para subir a la cumbre; es un tipo raro en Galicia, pues solo se han señalado cuatro 

casos; 3) tipo Ulaca, con escalones tallados en instrumentos de hierro; tampoco es frecuente pero hay 

ejemplos notables, como O Pedrón de San Miguel de Celanova.

En algunos altares formados por simples pías o cazoletas, como las del castro de San Amaro, cercanas a 

su capilla, en San Simón de Lira (Salvaterra de Miño, Pontevedra), se solía echar agua para que el cura 

la bendijera el día de la fiesta de ese santo y después la utilizara para bendecir con el hisopo a la gente 

y a los campos. Mientras que sobre las cavidades rocosas que hay en el castro de las Sete Pías, en San 

Andrés de Vilariño (Cambados, Pontevedra), se cuenta que los mouros hacían sacrificios de animales y de 

personas y “en ellas echaban la sangre para adivinar”. También contaban en el siglo pasado que cada vez 

que nacía un niño había que quitarle un poco de sangre y echarla en las pías para que se criara bien.49 En 

los montes de San Fiz de Monfero (A Coruña) dicen que “los mouros hacían pan en las cazoletas a la salida 

del sol y que antiguamente los pastores llevaban masa y hacían pan calentando las cazoletas con fuego y 

después tapándolas con una piedra como si fuera un horno”.50

Peñas de adivinación o de los deseos

En Navarra las mujeres estériles arrojaban piedras a los pozos cercanos a las ermitas: en cada piedra iba 

la esperanza de tener un hijo.51 Lo mismo hacían las madres de Alba de Tormes, que, con la esperanza de 

tener un hijo, arrojaban por la mañana durante nueve días una china al pozo de la plaza de la Leña.52 El 

testimonio de piedra de los deseos más conocido en Galicia y todavía popular es la Pena dos Namorados de 

Arcos, en Ponteareas (Pontevedra), así como el rito que se realiza en San Alberto, en Riveira (A Coruña), con 

la finalidad de conseguir matrimonio. Pero hay también alguna tradición propiciatoria en la que la piedra que 

se ofrece no se deposita sobre una peña sagrada, sino en una fuente. Esta tradición se realiza todavía en 

48	 López Cuevillas y Lorenzo Fernández (1952: 11).

49	 Aparicio Casado (1999: 282, 201).

50	 Veiga Ferreira y Sobrino Ceballos (2016: 175-176).

51	 Erkoreka (1991: 167).

52	 Domínguez Moreno (2004: 284).



367

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

la fuente que hay delante de la ermita de Santa Mariña da Gorgosa, en San Xoán de Camboño (Lousame, A 

Coruña). El jueves anterior a la fiesta de la Ascensión de Cristo, que se celebra 40 días después del Domingo 

de Resurrección, acuden las jóvenes llevando un guijarro en la boca desde que salen de sus casas hasta 

llegar a la ermita de la santa. Van cogidas de la mano y al llegar depositan los guijarros al pie de la fuente 

santa. Con ello esperan conseguir matrimonio. La tradición recomienda hacer este peregrinaje tres veces 

y siempre en completo silencio. El agua de la fuente se considera que es también curativa de los males de 

garganta y favorece el parto.53 La mayoría de los guijarros que se continúan llevando en la actualidad son 

de cuarzo blanco, porque en Galicia, en el norte de Portugal y en el norte de Extremadura al cuarzo se le 

atribuyen propiedades curativas, fertilizantes y apotropaicas. Se encuentra también en yacimientos de la 

Edad del Bronce y del Hierro, por lo que se supone que tendría un significado votivo y también mágico, 

posiblemente debido a su color, a que refleja la luz del sol y a que produce chispas al ser golpeado.54 Y es 

posible que sus propiedades mágicas vengan de muy atrás, porque delante del enterramiento megalítico de 

Dombate (A Coruña) se colocó en solitario un pedrusco de cuarzo blanco (fig. 5). Los campesinos escoceses 

e irlandeses solían colocar en las tumbas guijarros de cuarzo blanco que los irlandeses denominaban 

Godstones, piedras de Dios.55 Y en las islas Shetland las mujeres deseosas de ser madres metían un guijarro 

53	 A. V. B. (1901: 3-4). En Quintía Pereira (2014: 110-114 y 2017: 34, 93, 148).

54	 Quintía Pereira (2014: 81 ss.). 

55	 Wood Martin (1902: i, 229-231).

Fig. 5. Pedrusco de cuarzo blanco frente al dolmen de Dombate (A Coruña).



368

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

de cuarzo en el agua de un riachuelo y con ella se lavaban los pies.56 También los hombres tenían peticiones 

relacionadas con la fecundidad, que realizaban en un abrigo rocoso de Os Posuiños, en el monte Candán 

(Parada, Silleda), donde está la Pedra das Ferraduras, con cruces y huellas de distintos animales.57 Y en 

Irlanda los hombres casados acudían al crucero de Boho, cerca de Enniskillen (Irlanda), colocado entre dos 

pequeñas cazoletas, para pedir tener descendencia.58

Peñas escorregadoiras

Son piedras resbaladeras, que parecen haber tenido, como ocurre en otras áreas, la facultad de poder 

transmitir poderes fecundantes. Con el fin de obtenerlos, la mujer se sentaba en la superficie inclinada 

de la peña escorregadoira y se dejaba deslizar hasta el suelo confiada en que la piedra propiciaría un 

futuro embarazo. Se documentan en la zona atlántica. En las islas británicas se conocen con el nombre 

de sliding-stones. En Galicia hay varias; una de las mayores se encuentra en la localidad de Cacheiras, 

en Teo, muy cerca de Santiago de Compostela (fig. 6). También en Cataluña las jóvenes que deseaban 

56	 McPherson (1929: 79-80).

57	 García Porral (2015: 120).

58	 Wood Martin (1902: 247).

Fig. 6. Peña escorregadoira de Cacheiras, en Teo, Santiago de Compostela.



369

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

tener novio se dejaban resbalar sobre la piedra que se encuentra junto al santuario de Bellmunt.59 En 

Bretaña esta práctica estaba también arraigada con fines matrimoniales, pues las jóvenes que querían 

casarse acudían a determinadas rocas que facilitaban el deslizamiento con el que la joven creía conseguir 

matrimonio en el plazo de un año.60 En otras ocasiones el deslizamiento se reemplazaba por saltos sobre 

la piedra fecundante, como en la Piedra de las Esposas, cerca de Rennes;61 y en la zona alsaciana de los 

Vosgos, a las piedras escorregadoiras las llaman Rutschfelsen; la más famosa, situada en una ladera del 

Gross Wintersberg, cerca de Niederbronn, era conocida con el nombre de Gailer Liss o Grande Lise y a ella 

acudían durante generaciones las mujeres que deseaban tener descendencia.62

Peñas abaladeiras

Son peñas oscilantes a las que la fe popular atribuye propiedades propiciatorias, adivinatorias y también 

fecundantes. A mediados del siglo pasado se conocían en Galicia casi medio centenar de pedras 

abaladeiras.63 Una de ellas es la del lugar de Guilifonso, cerca de la Fraga da Moladoira, en Pereiro (Alfoz, 

Lugo). Según testimonios del siglo pasado, sobre ella se mataban animales y se utilizaba su sangre “para 

rociarse con ella”, pero también tenía función fertilizante y curativa de los males de espalda, e incluso 

era utilizada en ordalías.64 Los pacientes se arrimaban a ella para hacerla balancear (fig. 7). Pero la más 

famosa actualmente es la de Nosa Señora da Barca, en Muxía (A Coruña). Es una gran losa de granito, 

de unos 9 metros de largo y 7 de ancho, que está colocada con una ligera inclinación sobre la superficie 

rocosa de la orilla del mar delante del santuario dedicado a la Virxe da Barca, así llamada por creer que 

la Virgen llegó hasta ese lugar en una barca de piedra, que es precisamente dicha piedra abaladeira. 

(fig. 8). Es una leyenda muy semejante a las que en Irlanda y en Bretaña describen vidas de santos que 

navegaban en barcos de piedra.65 En el siglo xix Borlase la comparaba con la piedra abaladoira o Logan 

Stone de Treryn Point, cerca del Land’s End de Cornualles,66 aunque también existen Logan Stones o 

rocking-stones en otros lugares de las islas británicas.67 El culto a la Virxe da Barca es muy antiguo y fue 

cristianizado con la construcción de su santuario frente al mar de Muxía, villa cuyo origen está relacionado 

59	 Amades (1951: 92).

60	 Sébillot (1902; 1995). 

61	 Saintyves (1985: 17).

62	 Opperhann (1860); Gélis (1991: 28).

63	 Castro Fernández (1982).

64	 González Paz (2001: 207, 212, 214). 

65	 Alonso Romero (1991).

66	 Borlase (1897: 653).

67	 Wood Martin (1902: ii, 260).



370

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

Fig. 7. Pedra abaladeira de Guilifonso, cerca de la Fraga da Moladoira,  
en Pereiro, Alfoz (Lugo).

Fig. 8. Piedra de abalar de Nosa Señora da Barca, en Muxía (A Coruña).



371

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

con la historia del cercano monasterio de Moraime, del siglo xi, pero en el que se descubrieron restos 

romanos y una necrópolis altomedieval.68 Las piedras abaladeiras u oscilantes se encuentran también 

en Irlanda, en Cornualles y en Francia. Se utilizaban igualmente con fines propiciatorios, curativos y en 

ordalías.69 Antiguamente se acudía también a la pedra de abalar de Muxía para pedir descendencia, 

esperanza que se confirmaba si el devoto o la devota conseguía que la piedra se moviera, práctica 

fertilizante de la que ya existen sentencias condenatorias del siglo xvi.70 Taboada Chivite cuenta que con 

frecuencia se realizaba un baile propiciatorio alrededor de la Pedra da Barca.71 Su propiedad fecundante 

queda atestiguada en el dicho popular que dice “A la pedra de abalar van dos y vienen tres”.72 También las 

piedras bamboleantes en la provincia de Cáceres se utilizaban con fines fertilizantes y a ellas acudían los 

matrimonios sin hijos.73

Pedras furadas

Se llaman así por ser piedras horadadas que poseen un hueco u orificio natural en el que se realiza la 

ceremonia ritual de pasar a través de él con el fin de recuperar la salud. Es otro de los ritos tradicionales 

que también realizan los devotos que van a Muxía para pasar por el espacio abierto que hay bajo la llamada 

Pedra dos Cadrís, porque una de sus virtudes consiste en curar las dolencias de los riñones y de la espalda. 

Un ritual semejante se realiza también en un hueco que hay en el conjunto rocoso de Santiaguiño do 

Monte, en Padrón (A Coruña), que evidentemente es la cristianización de una antigua litolatría, pues en 

esas peñas se cuenta que estuvo predicando Santiago Apóstol (fig. 9). En el santuario de San Benito 

de Cova de Lobo, en Barbadás (San Lourenzo de Piñor, Ourense), está la Pedra do Tarangaño, bajo la 

cual se pasa a los niños que tienen raquitismo. Es un rito que se encuentra también entre las prácticas 

curativas que se realizaban en Cornualles en la famosa piedra Men-an-Tol, es decir, la Piedra del Hueco, 

que era parte de un monumento megalítico dedicado al mundo de los muertos. A través de su orificio se 

hacía pasar a los niños enfermos de raquitismo, igual que en Escocia, en Francia y en otros lugares de 

Europa en las piedras horadadas, a las que la tradición atribuía igualmente propiedades curativas. En los 

condados de Oxford y de Berkshire (Inglaterra) al guijarro que tenía un agujero lo llamaban lucky-hole 

stone (piedra de agujero de la suerte), al igual que a los mojones con algún orificio, pues soplar a través 

de él daba buena suerte. En el condado de Dorsetshire (Inglaterra) la persona que se encontraba con uno 

68	 Sousa (1983: 155).

69	 Alonso Romero (1991).

70	 Bande Rodríguez (1997: 305).

71	 Taboada Chivite (1980: 163).

72	 Castro Fernández (1982: 493).

73	 Domínguez Moreno (1989: 376).



372

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

de esos guijarros lo cogía del suelo, le escupía y después lo arrojaba hacia atrás por encima de su cabeza 

al tiempo que pronunciaba la siguiente petición: “¡Piedra de la suerte, pasa sobre mi cabeza y antes de 

que me acueste dame buena suerte!”.74

Fig. 9. Conjunto rocoso de Santiaguiño do Monte, en Padrón (A Coruña).

Peñas sanadoras

Además de las piedras balanceantes y horadadas con funciones curativas, existen también las peñas 

sanadoras, en las que se utiliza el agua de la lluvia que se deposita en sus cazoletas, como las del gran 

bloque granítico situado sobre la ermita de San Martín del Monte Castelo, en Viveiro (Lugo)75 (fig. 10). 

También con el agua de las cazoletas del castro de San Amaro, en San Simón de Lira (Salvaterra do Miño), 

se rociaban los campos y las personas, y se cuenta que antes de existir la ermita los mouros decían misa 

en ese lugar.76 Igualmente, se incluyen en este grupo las llamadas camas de santo citadas anteriormente, 

como la Cama de San Mamede, en Lousame (Noia) (fig. 11). Como testimonio de creencias paralelas 

en otras regiones de Europa cabe recordar que también en el folklore de Estonia hay piedras curativas, 

porque se creía que en su interior habitaban seres del otro mundo,77 y una creencia semejante existía en 

74	 Lucky-stone! Lucky stone! go over my head, and bring me some good luck before I go to be (Wright, 1913: 226).

75	 Novo Guizán y Martínez Arias (1987).

76	 Aparicio Casado (1999: 34).

77	 Koski (1990: 421).



373

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

Fig. 10. Peña sanadora de la ermita de San Martiño  
del Monte Castelo, en Viveiro (Lugo).

Fig. 11. Cama de San Mamede, en Lousame, Noia (A Coruña).



374

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

Suecia.78 Y en las islas británicas se realizaban ritos de fertilidad y curativos en esas “camas”, como la 

Cama de Nuestra Señora (Our Lady’s Bed) de la isla de Inishmore, en Irlanda, en la que se acostaban las 

mujeres con la esperanza de tener hijos.79

Piedras sonoras

Estas peñas se denominan de este modo porque reproducen sonidos con un eco especial o por emitir, al 

ser golpeadas con un canto o un objeto metálico, una sonoridad característica, resonancia o vibración 

sonora que hace que la tradición popular las considere pedras faladoras, es decir, habladoras. Los sonidos 

que emiten cuando se las golpea se interpretan como la respuesta a la consulta que les hace el devoto. La 

Pedra que Fala, en San Xoan de Fecha (Santiago de Compostela), tiene círculos concéntricos y cazoletas 

con canalillos. A mediados del pasado siglo xx “los campesinos de las cercanías decían que contestaba 

a todas las preguntas que se le hacían desde la vereda que pasa a sus pies”.80 En ese siglo los niños 

utilizaban un lado de esta piedra como tobogán o pedra escorregadoira.81 En el Monte dos Castros, en 

San Andrés de Lourido (Salvaterra do Miño), hay unas piedras que suenan porque dicen que dentro hay 

oro. Antiguamente, cuando los pastores llevaban el ganado a pastar junto a ellas, las piedras exclamaban 

“Daime a vosa pobreza que eu os darei a miña riqueza”.82 En otros relatos es la persona la que hace esa 

petición a la moura de la peña.83 Algunas de las pedras que falan o faladoiras reproducen sonidos parecidos 

a los de una campana; de ahí que se las conozca también con el nombre de pedras da campana o pedras 

do sino, penedos que falam, penedos que cantam, como se las llama en Portugal.84 En Irlanda y en Gales 

se las conoce con el nombre de speaking-stones.85 Los irlandeses las consultaban para conocer el nombre 

de las personas que echaban el mal de ojo o el lugar donde se encontraban los animales domésticos que 

se habían perdido.86 Una de estas piedras en Galicia que ofrece destacadas propiedades acústicas es el 

Abrigo das Cruces, en Louro (Muros, A Coruña), llamado así por poseer numerosas cruces, algunas muy 

antiguas, y también coviñas (cazoletas), características que permiten suponer que fueron realizadas por 

devotos de diferentes épocas históricas, aunque ahora esa tradición ya se ha perdido (fig. 12).

78	 Siikala (1990: 201).

79	 Wood Martin (1902: i, 29).

80	 García Martínez (1968: 256-257).

81	 Monteagudo García (2003: 34).

82	 Aparicio Casado (1999: 283).

83	 Taboada Chivite (1980: 194).

84	 Chaves (1933: 96).

85	 Joyce (1903: 277).

86	 Wood-Martin (1902: ii, 222).



375

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

Fig. 12. Abrigo das Cruces, en Louro, Muros (A Coruña),  
con notables propiedades acústicas.

Peñas calendáricas y climáticas

Estas peñas están relacionadas con el tiempo atmosférico. Son pequeñas piedras o antiguos menhires, 

que se llaman de la lluvia o del sol. Hasta hace poco se tumbaban o se ponían de pie según se deseara que 

lloviera o que hubiera sol. Después de colocar la piedra adecuadamente para que hiciera sol, se dirigían 

a ella diciéndole: “Pedimosche que fagas o que dexesamos: que traias a lus, que traias o sol, que traias 

o calor; que nos fai moita falta”. Al terminar esta rogativa depositaban sobre ella un trozo de pan y la 

mojaban con un poco de vino.87 En otros casos bastaba solamente con darles la vuelta a determinadas 

piedras para conseguir que el tiempo mudara.88 Algunas peñas, generalmente situadas en la cima de 

algún monte, servían para predecir el tiempo atmosférico, como la Pedra Mazafacha del monte Xalo, 

87	 Trigo Díaz (1992: 193-194).

88	 Fernández de la Cigoña y Núñez (2003); Alonso Romero (2012).



376

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

en Cerceda (A Coruña). También se decía que poseía “poder para provocar tempestades, chuvia e bo 

tempo”.89 Igual ocurre con la Pena da Moura, en Sobrado dos Monxes (A Coruña), de más de 11 metros 

de altura, que la trajo una moura en su cabeza. Los lugareños la utilizan como barómetro, pues predice la 

llegada del invierno. Se cuenta que en cierta ocasión un sacerdote que pasaba por allí rezando pudo ver 

que la roca se abría y que dentro había un altar de oro, pero al intentar entrar dejó su breviario en el suelo 

y una ráfaga de viento movió las páginas, lo que provocó que la roca se cerrara al instante.90 En lo alto 

del monte Aloia, en Tui (Pontevedra), hay dos piedras: A Pedra do Sol y A Pedra da Agua, pues sobre ellas 

se coloca indistintamente la imagen de san Julián según se desee sol o lluvia.91 En el castro de Cerdeira 

(Ourense) está la Pedra do Sol, llamada así por tener cuatro círculos concéntricos mirando al naciente, 

igual que los de la Pedra que Fala en Fecha (Santiago de Compostela).92

Peñas de coronación

En el siglo xviii, cuando se elegía un nuevo alcalde en la ciudad bretona de Brest, se realizaba una 

ceremonia religiosa y después el alcalde elegido se dirigía al centro de la ciudad; allí, en una piedra 

que tenía un hueco, introducía un pie mientras juraba cumplir correctamente su función como alcalde.93 

García Quintela cita la huella de un pie que se encuentra en la Pena da Elección (Cabanas, A Coruña), en 

la que antiguamente se elegía a los alcaldes, y ha comparado esta tradición con paralelos franceses e 

irlandeses.94 En Escocia existían también determinadas piedras llamadas piedras del compromiso sobre 

las que debía subirse la persona que tenía que prestar un juramento.95

Peñas con tronos

La leyenda cuenta que la imagen de la Virgen, que se venera en el santuario de Pastoriza (A Coruña), 

apareció en un pedregal llamado O Berce da Virxen, a escasos metros de su santuario. Un poco más 

arriba y en la cumbre del monte en el que está o berce (la cuna), hay una cruz y dos rocas con forma de 

sillón: una es la Silla do Rei y la otra la de A Reina. Según la leyenda, en ellas se sentaba un rey suevo.96 

Ese pedregal es parecido al del Coto da Vella, en el monte Paradanta, en el que apareció la imagen de 

89	 Fernández de la Cigoña y Núñez (2003: 89).

90	 Río López (1986: 26).

91	 Romero Rodríguez (2002: 12).

92	 Rivas Quintas (1985: 136).

93	 Brañas (2000: 81).

94	 García Quintela (2004: 52 ss.).

95	 Frazer (1981: 331).

96	 Sueiro y Nieto (1983: 222-224).



377

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

la Virxen da Franqueira. En el Coto de la Vieja hay unas pilas rocosas cuya agua utilizan los devotos 

para curaciones. También la Virxen do Nordés, del santuario de Chamorro (Ferrol), se apareció a unos 

pastorcillos en un peñasco que se conserva en el interior del santuario.97 Este tipo de tronos relacionados 

con la fecundidad también se documentan en otras regiones; así, en Portugal, la Cadeira de São Gens 

da Senhora do Monte, en Lisboa,98 y también en el santuario de Nuestra Señora de la Salud, en San Feliú 

de Llobregat, había una piedra fecundante con aspecto de asiento en la que se sentaba la gente con ese 

fin.99 Otra silla pétrea de gran tamaño se encuentra en el Campo de Champás, en la ladera occidental del 

Monte dos Picotos (Marín, Pontevedra); esta pudo ser utilizada como altar, según el arqueólogo Blanco 

Freijeiro, pues está rodeada de petroglifos con cazoletas y círculos.100 En Toiriz (Silleda, Pontevedra) hay 

una peña llamada A Cadeira da Raiña (la silla de la reina) en la que se solían sentar los Reyes Magos 

después de repartir regalos a los pequeños.101 En Escocia se mantenían todavía a principios del siglo xx 

muchas tradiciones y creencias relacionadas con los poderes curativos y fertilizantes de las piedras, como 

la silla rocosa Clach-na-Bhan (la piedra de la mujer) del monte Meall-ghaineah, en la que se sentaban las 

escocesas del norte para obtener un parto fácil y también para tener marido.102

Peñas divisorias y peñas fálicas

Algunas peñas tenían la función primordial de servir de marcos o mojones que señalaban los límites de 

propiedades o de términos geográficos. Algunas contaban con virtudes mágicas, pues se suponía que 

poseían poderes fertilizantes, porque, como dice Ovidio, “tienen naturaleza divina”.103 Los campesinos 

escoceses a principios del siglo pasado seguían rezando a los marcos de las fincas porque creían que 

tenían dentro un espíritu guardián.104 En el castro de Cabañas (noreste de Pontedeume, A Coruña) hay 

un marco-menhir en el que, hasta mediados del pasado siglo xx, las mujeres estériles rozaban su vientre 

para tener hijos,105 lo mismo que ocurría en el miliario llamado O Marco que se encuentra en Santiaguiño 

das Antas (Mos, Pontevedra), al que las mujeres atribuían propiedades fertilizantes. Y en la capilla de San 

Paio de Vilacoba (Betanzos) había un ara romana dedicada a Júpiter, conservada ahora en el Ayuntamiento 

de Cesuras (A Coruña), a la que se acercaban las mujeres para efectuar ritos curativos y también de 

97	 Cardeso Liñares (2000: 43, 187).

98	 <https://www.portugalnummapa.com/cadeira-de-sao-gens/> (consultado: 7/7/2019).

99	 Amades (1951: 92).

100	 Blanco Freijeiro (1958: fig. 7).

101	 García Porral (2015).

102	 McPherson (1929: 79).

103	 Fasti, 2, 639 ss.

104	 McPherson (1929: 83).

105	 Monteagudo (1985: 107).

https://www.portugalnummapa.com/cadeira-de-sao-gens/


378

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

fertilidad femenina.106 En los Highlands y en las islas al norte de Escocia también era frecuente que las 

mujeres recurrieran a los poderes fertilizantes y curativos de las piedras de aspecto fálico.107

En Galicia los marcos también se utilizaban para curar enfermedades que el enfermo atribuía al “mal del 

ojo”. El ritual tradicional que se realizaba en la comarca del Eume (A Coruña) tenía lugar en la noche de 

un martes o de un viernes, preferentemente el primer viernes de mes. El enfermo emprendía el camino 

hacia el marco acompañado de otra persona y en completo silencio. Durante el camino recogía nueve 

piedras y, al llegar al marco, se santiguaba y daba nueve vueltas a su alrededor. Durante cada vuelta, sin 

mirar hacia atrás, tiraba sobre el hombro izquierdo una de las piedras y recitaba una plegaria que solía 

ser la siguiente: “Tanto goce de min quen me queira mal, como eu gozo desta pedra. Un padrenuestro y 

un avemaría polo poder de Dios e da Virxe María”. Después se solía dejar al lado del marco o sobre él una 

prenda del enfermo, una limosna o un poco de leche o de aceite. Finalizado el rito, se regresaba también 

en silencio, pero por una ruta diferente. Se suponía que el mal se quedaba en las piedras arrojadas, y si a 

alguien se le ocurría cogerlas corría el riego de contraer la enfermedad del devoto enfermo.108 En realidad 

esa oración era más una maldición que una petición, pues el paciente supone que el mal que sufre se lo 

ha causado una persona que le “echó el mal de ojo” por envidia. Por eso le desea que disfrute tanto como 

él disfruta de la enfermedad que le afecta y que ha transmitido a la piedra, por la que evidentemente no 

puede sentir ningún afecto. De ahí la hipócrita ironía de esa maldición. En el mundo rural gallego, para 

librarse de las enfermedades, hay también algunos que cogen piedras y las depositan en un humilladero 

creyendo que en ellas se van sus males.109 Esa doble función de piedra curativa y propiciatoria se ve 

también en el rito de arrojar piedras para librarse de una enfermedad que se realizaba en Irlanda y en 

Escocia en algunas “fuentes santas”.110 En Escocia el paciente utilizaba el guijarro que se asemejara a la 

parte dolorida de su cuerpo y la frotaba con él.111

Peñas grabadas

Al margen de las numerosas peñas con petroglifos, hay que considerar como sacras las peñas que poseen 

huellas de pisadas de animales o de personas, que se interpretan como huellas sobrenaturales, atribuidas, 

por ejemplo, al caballo de Santiago, que deja la marca de una herradura al dar un gran salto desde la peña, 

generalmente hacia occidente. En otras peñas está el pie de Jesucristo o el del héroe Roldán, como la huella 

106	 Erias Martínez (1984); Pereira Menaut (1991: 171).

107	 Beith (1995: 147).

108	 Vázquez Rodríguez y Vázquez Varela (2019: 88-89).

109	 Bande Rodríguez (1997: 315).

110	 Wood Martin (1902: i, 70).

111	 McPherson (1929: 49). 



379

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

que se halla muy cerca de la ermita de San Vitorio, en Cambas (Aranga, A Coruña) (fig. 13). En algunas peñas 

la herradura ya ha desaparecido, pero se recuerda todavía la leyenda del caballo de Santiago que dio un gran 

salto desde la Pedra Quitina, en el monte Pindo (A Coruña), en dirección a Finisterre. Pierre Saintyves opina 

que las huellas atribuidas a Vishnu o a Budha las hacían los sacerdotes con fines propiciatorios relacionados 

con el curso del sol y menciona algunos testimonios de huellas pétreas utilizadas en Francia con fines curativos 

y fertilizantes.112 Evidentemente, se trata de una creencia universal aunque con diferentes interpretaciones, 

que, según Mircea Eliade, estaba motivada porque algunas piedras, debido a su emplazamiento geográfico, 

a su tamaño, a su color, a su textura pétrea o a su forma caprichosa, son más susceptibles que otras de 

atraer la atención del ser humano, ya que ve en ellas algo diferente que suscita admiración y respeto y les 

atribuye la condición de sagradas. Además, se cree que en ellas habita un espíritu y, por consiguiente, son 

merecedoras de recibir culto,113 como la roca portuguesa llamada Santo das Taburnelas, en el castelo de 

Arnoia (Basto, Portugal), en cuyo interior se cree que vive un santo y en la que están grabadas las huellas 

de su cabalgadura,114 “em volta do rochedo de Santo das Taburnelas, perto de Arnoia (Bastos), onde os 

proprietários de porcos faziam-nos dar nove voltas, para que fossem preservados da peste”.115

112	 Saintyves (1985: 22-23).

113	 Eliade (1974: i, 253; 1967: 19). 

114	 Enes Pereira (1962: 251).

115	 Sanchis (1983: 56).

Fig. 13. Huella del pie del héroe Roldán cerca de la ermita de San Vitorio,  
en Cambas, Aranga (A Coruña).



380

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

Referencias bibliográficas

Almagro-Gorbea, M. (2006). “El ‘Canto de los Responsos’ de Ulaca (Ávila): un rito celta del Más Allá”. Ilu: 
Revista de Ciencias de las Religiones, 11, pp. 5-38.

Almagro-Gorbea, M. (2017). “Sacra saxa: una propuesta de clasificación y metodología de estudio”. En 
M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas del Coloquio 
Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 10-33. Huesca.

Almagro-Gorbea, M. (2021). “Avances en el estudio de las peñas sacras de la península ibérica (2017-2019)”. 
En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas de la península 
ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019, 
pp. 15-45. Huesca.

Almagro-Gorbea, M., J. Esteban Ortega, J. A. Ramos Rubio y Ó. de San Macario (2019). “El lecho rupestre de 
Ceclavín (Cáceres) y los testimonios de incubatio en la Hispania Celtica”. MHNH: Revista Internacional de 
Investigación sobre Magia y Astrología Antiguas, 19, pp. 61-86.

Almagro-Gorbea, M., y Á. Gari Lacruz (2021). “Presentación”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari Lacruz (coords.), 
Sacra saxa II: las piedras sagradas de la península ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra 
Saxa, celebrado en Huesca en noviembre de 2019, pp. 7-13. Huesca. 

Alonso Romero, F. (1991). Santos e barcos de pedra. Vigo.

Alonso Romero, F. (2007). “Proyección de la mitología greco-latina en la literatura irlandesa e inglesa (Edad 
Media): el origen de los poderes mágicos del poeta Amerguin”. Cuadernos de Literatura Griega y Latina, 
vi, pp. 119-147.

Alonso Romero, F. (2012). Cultos y creencias en torno a los megalitos del área atlántica europea. Santiago 
de Compostela.

Alonso Romero, F., y M. Cornide Castro Piñeiro (1999). “Sobre la orientación astronómica de la capilla de San 
Guillermo (Finisterre, Galicia)”. Anuario Brigantino, 22, pp. 83-90.

Amades, J. (1951). “Piedras de virtud”. Revista de Dialectología y Tradiciones Populares, vii, pp. 84-131.

Aparicio Casado, B. (1999). Mouras, serpientes, tesoros y otros encantos. Sada, A Coruña.

Armada Pita, L. (1997). “Cultos ancestrais e peregrinacións a Teixido”. En J. Leira López (dir.), Aulas no 
Camiñ: o Camiño inglés e as rutas atlánticas de peregrinación a Compostela, pp. 331-346. A Coruña.

A. V. B. (1901). “A romería d’a Gorgosa”. Revista Gallega, 309 (17 de noviembre), pp. 3-4.

Bande Rodríguez, E. (1997). “Religiosidad, creencias y prácticas vitales del campesinado gallego”. Cuadernos 
de Estudios Gallegos, xliii, pp. 301-324.

Beith, M. (1995). Healing Threads. Traditional Medicines of the Highlands and Islands. Edimburgo.

Billson, C. J. (1895). Leicestershire & Rutland. Facsimile reprint. Felinfach, 1997.

Blanco Freijeiro, A. (1958). “El ‘laberinto’ de Mogor”. Aespa, xxxi, pp. 168-175.

Bord, J. y C. (1976). The Secret Country. Londres.



381

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

Bord, J. y C. (1982). Earth Rites. Londres.

Borlase, W. Copeland (1897). The Dolmens of Ireland, vols. i y ii. Londres.

Brañas, R. (2000). Deuses, heroes e lugares sagrados na cultura castrexa. Santiago de Compostela.

Cabal, C. (1924). “El Infierno de la Asturias prerromana”. Boletín del Centro de Estudios Asturianos, año 1, 
n.º 4, pp. 50-78.

Cabal, C. (1987). La mitología asturiana. Gijón.

Camafeita Pazos, J. (1979). Notas léxicas y etnográficas del Ayuntamiento de Salvatierra de Miño. Tesis de 
licenciatura. ML110. Facultad de Filoloxía. Universidad de Santiago de Compostela.

Cardeso Liñares, J. (2000). Santuarios marianos de Galicia. A Coruña.

Carro Otero, J., y M. C. Masa Vázquez (1981). “Santuarios impetratorios de la fecundidad humana”. En 
I Coloquio Galaico-Minhoto. Ponte de Lima, vol. ii, pp 233-247.

Castro Fernández, J. A. (1982). “Las piedras vacilantes en Galicia y la visión del celtismo decimonónico”. 
O Museo de Pontevedra, 36, pp. 480-496.

Chaves, L. (1933). “Notas etnográficas colhidas na obra de Martins Sarmento”. En Homenagem a Martins 
Sarmento, pp. 94-98. Guimarães.

Chaves, L. (1951). “As Antas de Portugal”. O Arqueólogo Portugués, i, pp. 95-116.

Domínguez Moreno, J. M.ª (1989). “Costumbres extremeñas de preembarazo”. Revista de Estudios Extremeños, 
45, pp. 355-387.

Domínguez Moreno, J. M.ª (2004). “Creencias y costumbres acerca de la fertilidad en la comarca de la tierra 
de Alba”. Salamanca. Revista de Estudios, 51, pp. 275-293.

Doolan, L. (1996). “The sound of your footfall is a welcome as yourself”. En VV. AA., The Book of Aran: The 
Aran Islands. Newtownlynch. Kinvara, pp. 235-243.

Dukinfield Astley, H. J. (1911). “Cup and ring-markings: Their origin and significance”. Journal of the Royal 
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, xli, pp. 83-100.

Eliade, M. (1967). Lo sagrado y lo profano. Madrid.

Eliade, M. (1974). Tratado de historia de las religiones, i. Madrid.

Ellis, H. R. (1943). The Road to Hell: A Study of the Conception of the Dead in Old Norse Literature. 
Cambridge.

Elsie, R. (2001). The Dictionary of Albanian Religion, Mythology and Folklore. Londres.

Enes Pereira, B. (1962). “Vestigios do culto das pedras no Norte de Portugal”. En XXVI Congreso Luso-Espanhol. 
Secção vii, pp. 247-253. Oporto.

Erias Martínez, A. (1984). “‘O Berce’, ara romana de Vilacova”. Anuario Brigantino, 7, pp. 9-14.

Erkoreka, A. (1991). “Ritos de fertilidad”. Kobie, v, pp. 165-169.



382

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

Fernández, C. G. (2012). Cincuenta lugares mágicos de Galicia. Vigo.

Fernández de la Cigoña e Núñez, E. (1998). Esmoleiros e petos de ánimas da Provincia de Pontevedra. Vigo.

Fernández de la Cigoña e Núñez, E. (2003). O poder das pedras: o mito da fecundación en Galicia. Vigo.

Fernández de la Cigoña e Núñez, E., y F. Loira de Tresaldeas (2002). Buscando a González atopámonos con 
Gómez. Vigo.

Frazer, J. G. (1981). El folklore en el Antiguo Testamento. México.

García Lomas, A. (2000). Mitología y supersticiones de Cantabria. Santander.

García Martínez, M. C. (1968). “‘A Pedra que fala’, con piletas y petroglifos”. Cuadernos de Estudios Gallegos, 
xxiii, fasc. 71, pp. 255-269.

García Porral, X. C. (2015). A Paisaxe lendaria e toponímica do Concello de Silleda. Santiago de Compostela.

García Quintela, M. V. (2004). Mitos hispánicos, ii. Madrid.

Gélis, J. (1991). History of Childbirth. Cambridge.

González Paz, C. A. (2001). “A litolatría na cultura tradicional galega. Un caso con nome propio: A Pena 
Abaladoira de Alfoz (Lugo)”. En VV. AA., Xuntanza de novos investigadores, pp. 207-215. Santiago de 
Compostela.

Hidalgo Cuñarro, J. M., y F. J. Costas Goberna (1979). Faro de Vigo. Suplemento, 14 de octubre de 1979, p. viii.

Joyce, P. W. (1903). A Social History of Ancient Ireland, i. Nueva York.

Koski, M. (1990). “A Finnic Holy Word and its subsequent History”. En T. Ahlbäck (ed.), Old Norse and 
Finnish Religions and Cultic Place-Names. Åbo, Finlandia, pp. 404-440.

Lema Suárez, X. M.ª (1993-1994). “Os lugares sacros da parroquia de Bamiro (Vimianzo, A Coruña) e o 
Cruceiro dos Santos, un conxunto escultórico gótico inédito”. Brigantium, 8, pp. 99-111.

López, A. (1887). “El folklore y el positivismo filosófico”. Galicia, año 1, n.º 4, pp. 203-207.

López Cuevillas, F., y J. Lorenzo Fernández (1952). “Cuatro peñas con pilas del sur de Galicia”. Cuadernos de 
Estudios Gallegos, tomo vi, fasc. xxi, pp. 5-54.

Mackinlay, J. M. (1893). Folklore of Scottish Lochs and Springs. Glasgow.

MacNeill, M. (1962). The Festival of Lughnasa. Londres.

Mandianes Castro, M. (1984). Loureses: antropología de una parroquia gallega. Vigo.

Martínez de Padín, L. (1849). Historia política, religiosa y descriptiva de Galicia. Madrid.

Mcpherson, J. M. (1929). Primitive Beliefs in the North-East of Scotland. Londres.

Monteagudo García, L. (1985). “Orientales e indoeuropeos en la Iberia prehistórica”. En J. de Hoz (ed.), 
Actas del III Coloquio sobre Lenguas y Culturas Paleohispánicas, pp. 25-135. Salamanca.

Monteagudo García, L. (2003). “Menhires y marcos de Portugal y Galicia”. Anuario Brigantino, 26, pp. 25-50.



383

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

PEÑAS SACRAS EN GALICIA Y SUS PARALELOS EN LAS ÁREAS ATLÁNTICAS

Morán Bardón, C. (1990). Obra etnográfica y otros escritos, ii. Salamanca.

Moya-Maleno, P. R. (2017). “Majanos y difuntos: túmulos en la Hispania céltica desde una perspectiva de larga 
duración”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari (eds.), Sacra saxa: creencias y ritos en peñas sagradas. Actas 
del Coloquio Internacional celebrado en Huesca del 25 al 27 de noviembre de 2016, pp. 34-65. Huesca.

Murguía, M. (1982). Galicia. Vigo.

Novo Guizán, J., y L. Martínez Arias (1987). Un pasaje de la medicina popular de Galicia. Lugo.

Ó Hógáin, D. (1990). Myth, Legend & Romance. Londres.

Ó Súilleabháin, S. (1967). Irish Folk: Custom and Belief. Dublín.

Opperhann, M. (1860). “Les antiquités du Ziegenberg, aux environs de Niederbronn”. Bulletin de la Société 
pour la conservation des monuments historiques d’Alsace, 3, 1858-1860, pp. 155-157; <http://www.
archive.org/stream/bulletin02stragoog/bulletin02stragoog_djvu.txt> (consultado: 16/2/2020).

Pereira Menaut, G. (1991). Corpus de inscricións romanas de Galicia: provincia de A Coruña. Santiago de 
Compostela.

Quinlan, M. J. (1954). “Shakespeare and the Catholic Burial Services”. Shakespeare Quarterly, 5 (3), 
pp. 303-306.

Quintía Pereira, R. (2011). A Nosa Señora da Lanzada. Poio, Pontevedra.

Quintía Pereira, R. (2014). “Usos rituais do seixo no rexistro etnográfico e arqueolóxico de Galicia”. Fol de 
Veleno, 4, pp. 81-130.

Quintía Pereira, R. (2016). Análise estructural e simbólica do mito da Moura. Santiago de Compostela.

Quintía Pereira, R. (2017). Mariña: de deusa a Santa. Vigo.

Río López, A. (1986). La cultura castreña en Sobrado dos Monxes. A Coruña.

Risco, V., y A. Rodríguez Martínez (1978). “Folklore de Melide”. En VV. AA., Terra de Melide. Sada, A Coruña.

Rivas Quintas, E. (1985). A Limia: Val da Antela e Val do Medo. Ourense.

Romero Rodríguez, A. (2002). Dende o Monte Aloia. Vigo.

Saintyves, P. (1985). Las madres vírgenes y los embarazos milagrosos. Madrid.

Sánchez Benito, J. M., y Almagro-Gorbea, M. (2021). “Aportación a las peñas sacras en Salamanca, Zamora 
y Trás-os-Montes”. En M. Almagro-Gorbea y Á. Gari Lacruz (coords.), Sacra saxa II: las piedras sagradas 
de la península ibérica. Actas del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa, celebrado en Huesca en 
noviembre de 2019, pp. 337-352. Huesca.

Sanchis, P. (1983). Arraial. Festa de um povo. As romarias portuguesas. Lisboa.

Sarmiento, Fr. Martín (1975). Viaje a Galicia, ed. de José Luis Pensado. Salamanca.

Sébillot, P. Y. (1902). “The Worship of Stones in France”. American Anthropologist, 4, pp. 76-107.

Sébillot, P. Y. (1995). Mythologie et Folklore de Bretagne. Rennes.

http://www.archive.org/stream/bulletin02stragoog/bulletin02stragoog_djvu.txt
http://www.archive.org/stream/bulletin02stragoog/bulletin02stragoog_djvu.txt


384

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

Fernando Alonso Romero

Siikala, Anna-Leena (1990). “Singing of Incantations in Nordic Tradition”. En T. Ahlbäck (ed.), Old Norse 
and Finnish Religions and Cultic Place-Names, pp. 191-205. Åbo (Finlandia).

Sousa, J. (1983). La portada occidental de la iglesia de San Julián de Moraime. Cuadernos de Estudios 
Gallegos, 99, pp. 155-178.

Sueiro, J. V., y A. Nieto (1983). Galicia: romería interminable. Madrid.

Taboada Chivite, X. (1980). Ritos y creencias gallegas. A Coruña.

Tenorio, N. (1982). La aldea gallega. Vigo.

Trigo Díaz, F. (1992). “Foron vira-la pedra ancestral, rito máxico en Galicia”. Revista de Estudios. Museo 
Municipal de Ponteareas, 1, pp. 171-199.

Vázquez Rodríguez, A., y J. M.ª Vázquez Varela (2019). “Piedras de poder en la comarca del Eume”. En 
V. Alonso Troncoso et alii, Las fragas del Eume: historia y cultura, pp. 87-94. Santiago de Compostela.

Veiga Ferreira, X. M.ª, y J. Sobrino Ceballos (2016). Patrimonio da Comarca das Mariñas. Betanzos.

Villaverde Román, X. C. (1988). Lendas de Moaña. Concello de Moaña.

Violant i Simorra, R. (1989). El Pirineo español: vida, usos, costumbres, creencias y tradiciones de una 
cultura milenaria que desaparece. Barcelona.

Waddell, J. (1996). “The Archaeology of Aran”. En VV. AA., The Book of Aran: The Aran Islands. Newtownlynch, 
Kinvara, pp. 75-135.

Wood-Martin, W. G. (1902). Traces of the Elder Faiths of Ireland. Londres.

Wright, E. M. (1913). Rustic Speech and Folklore. Oxford.



Conclusiones del II Coloquio Internacional  
sobre Sacra Saxa

385

Los participantes en el II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa: creencias y ritos en peñas sagradas, 

celebrado en Huesca los días 21 a 23 de noviembre de 2019 bajo el patrocinio del Instituto de Estudios 

Altoaragoneses de la Diputación Provincial de Huesca y con la colaboración científica del Gabinete de 

Antigüedades de la Real Academia de la Historia, tras finalizar los trabajos y como resultado de los 

mismos desean hacer públicas las conclusiones siguientes:

1)	 Se reconoce públicamente nuestro agradecimiento al IEA como institución y a su directiva y a 

todo el personal por la eficacia con que se ha organizado el coloquio.

2)	 Se hace patente nuestra felicitación a todos ellos por la magnífica labor que durante tantos años 

han realizado en pro de la cultura oscense, de Aragón y de toda España, pues es una contribución 

esencial para el patrimonio cultural de Europa. Este agradecimiento se explicita en el doctor Ángel 

Gari y en el señor Eugenio Monesma, por su especial implicación en el IEA y en sus actividades.

3)	 De forma más concreta, se felicita públicamente al IEA por la base de datos informatizada y 

puesta en la red para general conocimiento de las peñas sacras de la provincia de Huesca, que 

constituye un modelo a seguir en otros lugares.

4)	 Se agradece a los ponentes y a los participantes sus importantes aportaciones y se anima a todos 

—instituciones, investigadores y personas motivadas por estos estudios— a realizar cuanto antes 

la catalogación y la cartografía de estos monumentos en fichas que recojan sus características 

físicas y los ritos y tradiciones orales vinculados, pues es un patrimonio que corre serio peligro 

de desaparición.

5)	 Se insta al IEA para que las aportaciones presentadas en este coloquio se publiquen lo antes 

posible por su gran interés científico y cultural.

6)	 El estudio interdisciplinar de las peñas sagradas, y de los mitos, ritos y tradiciones literarias 

vinculados, es de gran relevancia, pues son monumentos que constituyen un destacado capítulo 

ÍNDICE



386

SACRA SAXA II: LAS PIEDRAS SAGRADAS DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

II COLOQUIO INTERNACIONAL • HUESCA, NOVIEMBRE 2019

del patrimonio espiritual de Europa por formar parte de nuestra historia, de nuestra cultura 

popular y de nuestros paisajes.

7)	 Se anima a los prehistoriadores, arqueólogos, historiadores, etnógrafos, antropólogos, historiadores 

de las religiones, historiadores de la cultura y estudiosos del folklore y de la literatura popular a 

proseguir la ejemplar colaboración interdisciplinar que caracteriza a estos coloquios, que se ha 

definido como espíritu de Huesca.

8)	 Se solicita el apoyo de las instituciones para el estudio, la valoración y la protección de las 

peñas sagradas como parte sustancial de nuestro patrimonio histórico, cultural y natural. En 

este sentido, se reitera la conveniencia de una excavación arqueológica en la Peña Os Bozos de 

Labata para facilitar el conocimiento de este importante monumento.

9)	 Se reitera que las peñas sagradas forman parte esencial del patrimonio cultural de Europa por 

constituir nuestras raíces comunes, por lo que deben ser inventariadas, protegidas y valoradas 

sin tardanza para su debida protección.

10)	 Se insiste de igual modo en que las peñas sagradas son un importante elemento para promover 

turismo de calidad, interesado por la arqueología, el folklore y la naturaleza, en especial en áreas 

despobladas en las que puede suponer un importante revulsivo económico.

Huesca, 23 de noviembre de 2019




	Índice
	Presentación del II Coloquio Internacional  sobre Sacra Saxa
	Avances en el estudio de las peñas sacras de la península ibérica (2017-2019)
	Fuentes e historiografía de las piedras sacras desde la paleoetnología
	Consideraciones sobre la reutilización de monumentos de la prehistoria y la protohistoria hispánicas en época romana a la luz de la teoría de la agencia ejemplificada en algunos casos
	Una mirada a las piedras sagradas en Cataluña 
	El "Mapa interactivo de las piedras sagradas en la provincia de Huesca"
	Piedras con rondalla en Zaragoza: dragones y diablos
	"Lítica": 100 piedras singulares de Teruel
	Peñas sagradas y rituales en torno a las piedras en Navarra
	"Sacra saxa" en tierras burgalesas: estado de la cuestión
	Peñas sacras en tierras abulenses 
	Peñas sacras en Ciudad Real: de los Montes de Toledo a Sierra Morena
	Avance hacia un corpus de las peñas sacras de Extremadura: la provincia de Cáceres
	Montes, peñas, cuevas y ermitas: aspectos antropológicos en torno a los paisajes rocosos sagrados de Zamora, Palencia y Valladolid
	Aportación a las peñas sacras en Salamanca, Zamora y Trás-os-Montes
	Nuevos estudios sobre peñas sacras en Galicia y sus paralelos en las áreas atlánticas
	Conclusiones del II Coloquio Internacional sobre Sacra Saxa

